

# بسم الله الرحمن الرحيم

مودمه

### مقدمة:

باسم الله الذي بتوفيقه تتم الصالحات ، والصلاة والسلام على سيّدنا محمّد الذي بعثه الله نورا يزيل الظلمات أمّا بعد:

أكرم الله هذه الأمّة بالبيان ، وزادها شرفا بإنزال القرآن ، فأمرها أن تتدبّره ، وتحسن فهم الخطاب، لتكون منارة ، وهداية لكل تائه وضال، فطفق رجالها يسعون ، قصد فهمه وتطبيقه بنية التعبد ، فتناولوا دراسته ، لفظا و تركيبا ، وتفسيرا، فكانت دراسة متفاوتة كمّا وكيفا، حسب الظروف التّاريخية والاجتماعيّة ومنهم علماء الأصول، لقد أعطوا الأولويّة لفهم اللغة و أسرارها ،وما هو معهود في ألفاظها وأساليبها ، من حيث الأوامر والنواهي ، والعموم و الخصوص ، والاستثناء والشرط ... والحقيقة والمجاز، والإطلاق والتقييد والحذف والمنطوق والمفهوم والاقتضاء...

وبهذه الجهود فقد دققوا في فهم اللغة فلم يتوقفوا عند المعاني الظاهرة كغيرهم بل وقفوا على الدّلالات المحتملة من أجل الوصول إلى دلالة الوجوب والتّحريم والخصوص والعموم ،فكان استقراؤهم خاصنا وأدلتهم خاصنة لا تقتضيها صناعة النّحو، ومن الدّراسات التي تناولت جه ودهم: ودلالة تراكيب الجمل عند الأصوليين لموسى بن مصطفى العبيدان،والقرينة عند الأصوليين وأثرها في فهم النّصوص من إعداد الباحث محمد قاسم الأسطل من فلسطين، هذا على سبيل المثال لا الحصر، ومن هذه الجهود اللغوية عند الأصوليين المتنوعة سيكون عنوان هذه المذكرة الموسوم بـ:"أثر الدّراسات اللّغوية في قراءة النّص عند علماء الأصول" وهذا العنوان يثير الإشكالية التالية:

ما هو أثر الدراسات اللغوية في قراءة النص عند الأصوليين؟ وهل كانت دراستهم من أجل اللغة أم دراسة من أجل فهم النص القرآني؟



وهل أطروا الظاهرة اللغويّة من أجل اللغة أم من أجل النّص القرآني؟ وحول هذه الأمور سيكون البحث في هذه المذكرة معتمدا على المنهج الوصفي التحليلي، وذلك من أجل وصف الإشكاليات المطروحة، والوصول إلى نتائج محتملة معتمدا في ذلك على المصادر، والمراجع التي لها علاقة بالبحث، وبخاصة الكتب الخاصة بالأصول، والتفسير، معتمدا على الشواهد القرآنية، التي تخدم البحث وتؤطره.

- ومنه ستكون خطة البحث تتضمن : مقدمة ومدخلا وثلاثة فصول وخاتمة وفهرس الأيات، وفهرس المصادر والمراجع.

ففي المدخل أشرت إلى أهمية الوقوف على مقصدية النص القرآني ، والآليات المساعدة لفهمه، والاهتمام بفهم اللغة من أجل الوصول إلى ذلك المبتغى . ومنه يتضح أنّ الأصوليين قد أعطوا اهتماما كبيرا لوحدات اللغة، إفرادا وتركيبا من أجل إستقراء النص القرآني؛ بغية الوصول إلى دلالة الخطاب.

- الفصل الأوّل قد تناول: الدّلالة اللفظيّة وأثرها في فهم الخطاب وتحت ظلالها تكون المباحث التّالية:

1- المبحث الأول يدرس دلالة الكلمة عند الأصوليين ، التي كانت الوحدة الدلالية الأساس عندهم، ولا يتحدد معناها إلا في التركيب، ومنها تبنى العبارة والجملة، وبهذه الوظيفة للكلمة تكون آلية من آليات التواصل فكانت دراستهم لها حسب تموقعها وتوظيفها عند العرب، وفي القرآن الكريم.

وأمّا المبحث الثاني فإنه يتناول دلالة التركيب و أنواعه ،التي تتمثل في التركيب الإضافي، والتركيب عن طريق الوصف، وتركيب العبارة،والتركيب الناقص والتّام، وحصر الجملة وتقسيمها عند الأصوليين، ودلالة التركيب اللغوي عندهم.



و في المبحث الثالث سيناقش فيه دلالة اللفظ بين العموم والخصوص ، والفرق بينهما ،و التي تفيد العموم من جهة اللغة أو العرف ، أو العقل وتؤخذ صيغة العموم كلّ(أنموذجا) ، من أجل توضيح مدى تأثيرها في استقراء الدّلالات المحتملة.

أمّا في الفصل الثاني تناول البحث الدّلالة النّحويّة وأثرها في قراءة النّص ومن مباحثها:

**دلالة الحذف** أسبابها وأثرها، التي تتوقف على التدبر والاستنباط يستعان في ذلك بقرائن لفظيّة ومعنويّة ومن المحذوفات التي ستعالج في هذا المبحث:

دلالة حذف الفاعل والمفعول به (أنموذجا). ثمّ الانتقال إلى دلالة التقديم والتأخير وتأثيرها في استنباط الأحكام ثم تناولت بعض الأحرف من حروف الجر محاولا إظهار دلالتها في القرآن الكريم.

أما الفصل الثالث فقد تناول البحث الدّلالة الصرّفيّة وأثرها في قراءة النص وفي ظلالها وقف عند المباحث التاليّة:

تناول المبحث الأول دلالة إسم الفاعل (حقيقة ومجازا)، ومدى تأثيرها في الأحكام، والعقائد، متخذا بعض الآيات أنموذجا،وفي المبحث الثاني دلالة الصقفة المشبّهة،مركّزا على صياغتها ودلالتها في بعض الآيات القرآنية (أنموذجا) بثم الانتقال إلى دلالة إسم المفعول، وما قيل في اسم الفاعل يقال في اسم المفعول من حيث الشروط والدّلالة.

حاولت في هذا الفصل أن أظهر أهمية دلالة هذه المباحث ومدى تأثيرها في استقراء النص وفهمه.

ومن أهم الصّعوبات التي واجهتني جمع المصادر والمراجع التي يمكن أن



تخدم البحث، و من الناحية المنهجية دفعني تزاحم المعلومات التي تخدم المطالب إلى الاستغناء عنها، نظرا للحجم المحدد لي في هذه المذكرة (كمّا وكيفا). فحاولت أن اصطفي ما يناسب المقام، من أجل إخراج البحث في حلته هذه. وفي هذا المقام يجب أن أشكر أستاذي الفاضل، الأستاذ الدكتور أحمد عرابي مُثمّنا فضله، وعطاء، وتوجيهاتِه التي أنارت الطريق، وبددت ظلمات الحيرة، سائلا الله عز وجل أن يرفع منزلته في الدّارين، وكذلك شكري موصول إلى كل من كان له الأثر في هذا البحث.

الطالب: جبّاري محمد. تيارت في: 29رمضان 1432هـ الموافق له: 29 أوت 2011م

# فهم اللغة وأثرها في فهم النص القرآني:

إنطلاقا من لسان القوم يجب الوقوف على مقصديّته ،وللوصول إلى هذا المبتغى ينبغي على قارئ النّص القرآنيّ أن يمتلك آليّاته ،ليفهم أسرار وقوانينه فالشريعة جاءت بلسان عربي مبين ولا بدّ للقارئ أن يفهمه حقّ الفهم ، فتعامله مع اللّغة يساعده على فهم النّص القرآنيّ ،وبذاك المسعى يتصم التّواصل اللّغوي ويكون التّأثير.

وقد نبّه الشّاطبي (ت 790 هـ)إلى هذه الآليّة الضروريّة لفهم الشّريعة قائلا :"إن "الشّريعة عربيّة وإذا كانت عربيّة فلا يفهم ها حق الفهم إلا من فهم اللغة العربيّة حق الفهم ؛ لأنّها سيان في النّمط ... فإذا فرضنا مبتدئا في فهم العربيّة فهو مبتدئ في فهم الشّريعة "(1) ، فهو يربط الشّريعة بفهم أسرار اللغة ، ومن المعلوم أنّ العرب لهم أساليبهم اللّغويّة ، وكيفيّة التّواصل عبر الخطاب .

ولذلك أكّد على عربيّة القرآن قائلا: "إنّ القرآن نزل بلسان العرب، وإنّه عربيّ ، وإنّه لا عجمة فيه بمعنى أنّه نزل على لسان معهود العرب في ألفاظها الخاصّة وأساليب معانيها "(2)، فهو يؤكد أنّ الخطابَ القرآنيّ عربيّ وبلسانهم المعهود ولذلك لم يجدوا استعصاء في فهمه ، فالقارئ لا بدّ أن يقيّد بأعرافها(3) وقد ذكر الشّاطبيّ كذلك أنّ الذي يريد الخوض في مقصديّة القرآن لا بدّ له " من معرفة عادات العرب في أقوالها ومجاري عاداتها حال التّنزيل من عند الله والبيان من رسوله ؛ لأنّ الجهل بها موقعٌ في الإشكالات الّتي يتعدّر الخروج منها إلاّ بهذه المعرفة "(4)

www.arahmani@hotmail.com

4- الموافقات في أصول الأحكام ، أبو إسحاق إبراهيم الشاطبي ، دار الفكر ،بيروت – لبنان، (د ط – د ت)،ج 391/2

<sup>43/2</sup> مج1، مج1، ج2/44 أبو إسحاق إبر اهيم الشاطبي، دار الفكر  $^{1}$  بيروت – لبنان، (دط – د ت)، مج1، ج2/44 أبد المصدر نفسه  $^{2}$  - المصدر نفسه  $^{2}$ 

<sup>3-</sup> ينظر: مقال: من قواعد الأصوليين في قراءة النص القرآني ، أمحمد رحماني، موقع رابطة أدباء الشام،

و ذكر "غالبا ما صنّف في أصول الفقه من الفنون إنّما هو من المطالب العربيّةِ"(1) فهو بهذا القول يبيّن الاتصال الوثيق بين أصول الفقه وفنون اللغة من أجل إتمام التواصل اللغوي، وفهم الخطاب.

وكذلك يرى إبراهيم الشيرازي (ت 476 هـ) أنّ عُرفَ اللّغةِ" فمنه يُؤخَذ أكثرُ الكلام ؛ لأنَّ الألفاظ معلومة من جهة عرف اللسان ، وخطابُ اللهِ جلَّ ذكره وخطابُ رسولِه وَرَدَ بلسان العرب"(2).

ولذلك نجد علماء الأصول قد إعتنوا بالدراسات اللغوية ،وقد إهتموا بدراسة الخطاب القرآني لفظا ومعنى من أجل الوصول إلى الأحكام الشرعية ، لكي يستدلوا ويستنبطوا، فكان لا بد من الخوض في المجال اللغوي وصولا إلى قواعد اللغة و إدراك أعرافها ، وسننها في عملية التواصل ، وهذا يساعد على الإستدلال والفتوى .

# معرفة اللغة واجبة عند الأصوليين:

وقد ذكر سراج الدّين الأسنوي (ت772هـ - 1370م) أنّ : " معرفة العربيّة واجبة لتوقف معرفة شرعنا على معرفة القرآن ، والأخبار الواردين بها "(3) ومادام أنّهم يريدون فهم الخطاب القرآني فإنّهم إهتمّوا بالألفاظ ،والتراكيب والسّيّاق وهذا ساعدهم على فهم دلالات الخطاب .

وحول هذا الفهم يرى ابن حزم (ت 456 هـ): "لا بدّ للفقيه أن يكون نحويّا لغويّا، وإلا فهو ناقص، ولا يحلّ له أن يفتي لجهله بمعاني الأسماء وبُعدِه عن فهم الأخبار "(4).

4- الإحكام في أصول الأحكام، أبو محمد ابن حزم، تحقيق: أحمد محمد شاكر، دار الآفاق الجديدة – بيروت، جـ52/1

أ- المصدر نفسه، ج4 /117.

<sup>-</sup> المعصور تعلق عني المسلم عني المسلم المسلم

<sup>3-</sup> التحصيل من المحصول ، سراج الدين الأرموي،تحقيق :عبد الحميد علي أبو زنيد،مؤسسة الرسالة ،بيروت - لبنان (ط1 -1408 هـ / 1988 م) ،ج1/128.

ولذلك نجد دراسة الأصوليّين - عند تقفيّ آثار هم - تلك الآثار اللّغويّة والدّلاليّة مَمَّا يدلّ على فهمِهم لدلالة الألفاظِ المفردةِ أوْ المركّبةِ، ودور السّيّاق.

## الاهتمام باللفظ والمعنى:

وقد ذكر إمامُ الحرمين الجويني (ت478 هـ) هذا الإتجاه في اللغة قائلا: "إعلمْ أنَّ معظمَ الكلام في الأصول يتعلق بالألفاظ والمعاني، أمّا المعاني فستأتي في القياس أمّا الألفاظ فلا بدَّ من الاعتناء بها، فإنّ الشّريعة عربيّة ولن يستعمل المرء خلال الاستقلال بالنّظر في الشّرع ما لم يكن ربّانا من النّحو واللّغة إلى الله المراع ما لم يكن ربّانا من النّحو واللّغة إلى الله المراء المراء المراء في الشّرع ما لم يكن ربّانا من النّحو واللّغة إلى الله المراء المر

فهو يؤكد أنّ الأصوليّين إهتموا باللفظ والمعنى ، معتمدين على مهاراتهم اللغويّة ، وحسب المستويات "و قد إعْتنوا في فنّهم بما أغفله أئمّة العربيّة، واشتدّ إعتناؤهم بذكر ما اجتمع فيه إغفال أئمّة اللسان ،وظهور مقصد وهذا كالكلام على الأوامر والنّواهي ،والعموم والخصوص وقضايا الإستثناء..."(2).

وقد قال الشاطبي أنّ القرآنَ الكريمَ " نزل على لغةِ العربِ الجُملة ،فطلبُ فهمِه إنّما يكون من هذهِ الطّريق الخاصيّةِ "(3)، وفقَ هذه الرؤيّة ناقش الأصوليّون القضايا اللّغويّة من أجل فهم النّص القرآنيّ ، وبذاك تتمّ عمليّة ُالتّواصل ِ، ولا تتمّ إلاّ باستخراج فوائدِه وأسراره.

وغايتُهم تَكمُنُ في "الوصول إلى معرفة الأحكام الشرعيّة التي هي مناط السّعادة الدّنيويّة والأخرويّة ... وأمّا علم العربيّة ، فلتوقف معرفة دلالات الأدلة اللفظيّة من الكتاب والسّنة، وأقوال أهل الحلّ والعقد من الأمّة على معرفة موضوعاتها لغة من جهة : الحقيقة ، والمجاز ، والعموم ، والخصوص والإطلاق والتّقيّيد ، والحذف ، والإضمار ، والمنطوق ، والمفهوم ، والاقتضاء ، والإشارة

<sup>· -</sup> البرهان في أصول الفقه، عبد الملك الجويني ، بيروت - لبنان ، (ط 1- 1418 هـ / 1997 م )، ص22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-المصدر نفسه ، ص22

<sup>3-</sup> الموافقات في أصول الأحكام ، الشاطبي، مج 1 ، ج 42/2

والتنبيه ، والإيماء ، وغيره ممّا لا يعرف في غير علم العربيّة وأمّا الأحكام الشرعيّة ، فمن جهة أنّ النّاظر في هذا العلم إنّما ينظر في أدلّة الأحكام الشّرعيّة فلا بدّ أن يكونَ عَالِما بحقائق الأحكام أي متصوّرا لمعانيها بذكر تعريفها . "(1)

الهدف من هذا المسعى الوصول إلى فهم دلالات الخطاب حسب أشكاله المختلفة سواء كان لفظا أو تركيبا ،أو نصا.

## اللّغة أساس دراسة الأصوليّين:

نظرا لارتباط الأصوليّين بالنّص القرآنيّ فإنّهم اهتمّوا بالدّراسات اللّغويّة استقراء لتراكيبها و أساليبها، مُبتغِين في ذلك ضبط و إرساء قواعد مساعدة على فهم النّص الشرعيّ.

# قراءة الأصوليين للنس القرآني:

الخطاب القرآني مُوجَّه إلى البشريّة من أجل فهمِه وتطبيقِه والتّفاعلِ معَه وحتى تتمَّ عمليّة التّواصل، لابدَّ من تفسيره وبيان دلالتِه، وخدمة لهذا المسعى قد وضعوا قواعدَ وضوابطَضروريّة لقراءةِ الخطابِ القرآنيّ.

فقد تعاملوا مع القرآن تعاملا تَعبُّدِيّا ، مِمّا دفعهم إلى قراءة النّص قراءة متفحّصنة ؛ لعلهم يجنون خبايًا أسراره الدّلاليّة ،فَعَجَلة حركة المجتمع تتطلّب ذاك التّوجة ، ومن المعلوم أنّه دستور هذه الأمّة ولا مناص أن تفقهه ، ولذلك إجتهد علماء الأصول في قراءتهم من أجل إزالة العقبات الّتي تعترض طريق فَهْم النّص القرآنيّ، فقد التزموا بالدّقة والضبط وقد وضعوا القواعد الملزمة من أجل كيفيّة التّعامل مع النّص القرآنيّ.

<sup>1-</sup> الإحكام في أصول الأحكام ، الآمدي ، مج 1 ، ج8/1-9.

إهتم الأصوليّون بالمباحث اللغوية ،استقراء لأساليب وألفاظ وتراكيب اللغة من أجل الوصول إلى الأحكام الشّرعيّة بغية التّأصيل لهذه الأمّة ممّا يساعدها على فَهْمِ دينِها، فالدّر اسات اللّغويّة شهدت حركة تلفت النّظر ،وإذا عاد الباحث إلى كتب الأصوليّين مثل: المعتمد لأبي الحسين البصري المعتزلي (ت 110 هـ)، الرّسالة للشَّافعي(ت204هـ)، والإحكام في أصول الأحكام لابن حزم الظَّاهري(ت 456 هـ) و أحكام الفصول في أحكام الأصول لأبي الوليد الباجي(403-474هـ) والمستصفى لأبى حامد الغزالي (450-505هـ)، والمحصول في علم الأصول لفخر الدين الرازي (ت606 هـ)، والموافقات للشّاطبي (ت 790هـ)، والبحر المحيط لبدر الدين الزركشي(ت 794هـ)، وهي قائمة طويلة فرضت نفسها في واقع أصول الفقه واللغة ، فكان لها الأثر الكبير ، وقد ذكر الشَّاطبي مبينا ذلك الأثر: " فالحاصل أنه لا غنى للمجتهد في الشريعة عن بلوغ درجة الإجتهاد في كلام العرب بحيث يصير فهم خطابها له وصفًا غير َ متكلف ، ولا متوقف فيه في الغالب إلا بمقدار توقف الفطن لكلام اللبيب . "(1) فهذا يدلّ على ذاك الزّخم الهائل في الدّر اسات اللّغوبّة

فقد اعتنوا باللفظ والمعنى، فَمهمتهم خطيرة "، وليست سهلة؛ لأنّ الأمر مرتبطٌ باستنباط الأحكام الشّرعيّة، ومادام الأمر على هذا النّحو لابد لهؤلاء أن يجدوا أنفسهم داخل هذه اللغة من أجل فهم أسرارها.

فالأمر كله يتوقف عند معرفة اللغة وإلا لن يفهموا الخطاب ولن تتم مقصديّته ؛ لأنّ النّص القرآني لسان عربي والاستدلال به يتوقف عند معرفة لغته فيقول جمال الدّين الأسنوي: " ولما كان الكتاب العزيز واردا بلغة العرب كان

<sup>1-</sup>الموافقات في أصول الأحكام ، الشاطبي ،ج5/ 58.

الاستدلال به متوقفا على معرفة اللغة. "(1) تضافرت الأقوال كلها على وجوب معرفة اللغة.

فقد تعاملوا مع اللفظ في جميع مستوياته من أجل الوصول إلى الدّلالات المحتملة التي يؤديها سواء كان مفردا أو مركبا وهذا السّعي دفعهم إلى تقسيم اللفظ من حيث الوضوح والخفاء ، والمبين والمجمل ، والنّص والظاهر والخاص والعام فمعظم هذه البحوث تسعى إلى البحث الدّلالي وصولا إلى المعنى المقصود.

# قارئ النّص القرآني:

الباحث في الخطاب القرآني يجب أن يكون فاهما ومدركا أسرار اللغة وقوانينها، وقد ذكرت قول الشّاطبي الذي يؤكّد فيه عربيّة الشّريعة، والقارئ لا بدَّ أن يتمتّع بذاك الفهم والإدراك "(2)

فهم الخطاب القرآني يتطلّب فهم اللغة وقواعدها النّحويّة والصّرفيّة والبلاغيّة والدّلاليّة ،وقد أوجب الإمام سراج الدّين الأسنوي معرفة العربيّة لمن يتعامل مع الخطاب القرآني ذاكرا:أنّ معرفة العربيّة واجبة لتوقّف معرفة شرعنا على معرفة القرآن والإخبار الواردين بها"(3)

فهذا الاتّجاه أدَّى بالأصوليّين إلى الاهتمام بالمجال اللّغوي الأنهم فهمُوا لا سبيلَ إلى فهم الخطاب القرآني إلاّ عن طريق فهم لغتِه من أجل الاستدلال والاستنباط.

2- ينظر :الموافقات، الشّاطبي ،ج 391/2

<sup>5/2</sup> نهاية السول في شرح منهاج الأصول ، جمال الدين الأسنوي ، عالم الكتب ، بيروت – لبنان (د ط – د ت ) ، ج $\frac{1}{2}$ 

<sup>-</sup> يعلى المحصول ، سراج الدين الأرموي، تحقيق : عبد الحميد علي أبو زنيد، مؤسسة الرسالة ، (ط1-1408 هـ/ 1988م)، ج1/128

اهتم الأصوليون باللغة ؛ لأنّ استدلالاتهم ،واستنباطاتهم متوقفة على فهم الخطاب ، فالغاية مطلوبة ووسيلتها مشروطة، فالغاية الوصول إلى الحكم الشرعى ،ووسيلته فهم الخطاب ، وكيفية التعامل مع الألفاظ والدلالات.

وها هو الآمدي يبين الغاية من علم الأصول قائلا: "إن غاية علم الأصول الوصول إلى معرفة الأحكام الشرعية "(1)

إذا فغاية الأصوليّين معرفة الأحكام والعمل على استنباطها وللوصول إلى تلك الغاية المفروضة لابدّ من معرفة آليات اللغة المساعدة على الفهم.

لذلك اعتنى الأصوليّون بالمباحث اللغويّة فقد اِستقرأوا التّراكيب وأساليب اللغة سعيا لفهم النّص الشرعي وقد أدركوا ما يجب أن يتّصف به الفقيه.

وها هو ابن حزم يقول: " لا بدّ للفقيه أن يكون نحويّا لغويّا و إلا فهو ناقص ولا يحل له أن يفتي لجهله بمعاني الأسماء وبعده عن فهم الأخبار "(2) فهو يؤكد على ضرورة التفقه في اللغة وإلا لا يمكنه أن يقف عند هذا الباب بل لا يحلّ له أن يتصدّر الفتوى.

وهاهو إمام الحرمين الجويني (ت 478هـ) يقول: "إعلم أنّ معظم الكلام في الأصول يتعلق بالألفاظ والمعاني، أمّا المعاني فستأتي في كتاب القياس، أمّا الألفاظ فلا بدّ من الاعتناء بها ،فإنّ الشّريعة عربيّة ولن يستكمل المرء خلال الاستقلال بالنّظر في الشّرع ما لم يكن ريّانا من النّحو واللّغة "(3).

 $^{2}$ - الإحكام في أصول الأحكام، ابن حزم، دار الجيل، بيروت  $^{2}$ الإحكام في أصول الأحكام، ابن حزم، دار الجيل، بيروت  $^{2}$ 

3- البرهان في أصول الفقه ، عبد الملك الجويني، تحقيق: صلاح بن محمد بن عويضة، دار الكتب العلمية ، بيروت - لبنان ، (ط 1- 1418 هـ / 1997 م) ، ج1/ 43 .

12

<sup>-1</sup>الإحكام في أصول الأحكام ، الآمدي، مج 1، ج-19.

والمعنى نفسه يذهب إليه الشّاطبي فيقول:" وغالب ما صنف في أصول الفقه من الفنون هو من المطالب العربيّة. "(1)

وذكر الشّاطبي قائلا: " لابدّ لمن أراد الخوض في علم القرآن والسّنة من معرفة عادات العرب في أقوالها وأفعالها ، ومجاري عاداتها حالة التّنزيل والبيان من رسوله ؛ لأنّ الجهل بها موقع في الإشكالات التي يتعذر الخروج منها إلاّ بهذه المعرفة "(2)

أقوالهم كلها تؤكّد على ذاك الاتجاه ، ويؤكّد أحمد عرابي على ضرورة فهم الخطاب من أجل الوصول إلى المقاصد الشرعيّة فيقول" إنّ اللغة آليّة أساسيّة في فهم الخطاب القرآني ، واستنباط أحكامه وشرائعه من النصوص القرآنيّة، وكلّ ذلك لمعرفة مقاصد الشّارع الحكيم من الخطاب ، ذلك على مستوى الدّلالة اللفظيّة أو دلالة التركيب أو السّياق."(3). نفهم من هذا أنّ اللغة آلية أساسيّة، وحسب مستوياتها لكل قارئ أراد أن يتعامل مع الخطاب القرآني.

<sup>2</sup>- المصدر نفسه ، جـ154/4.

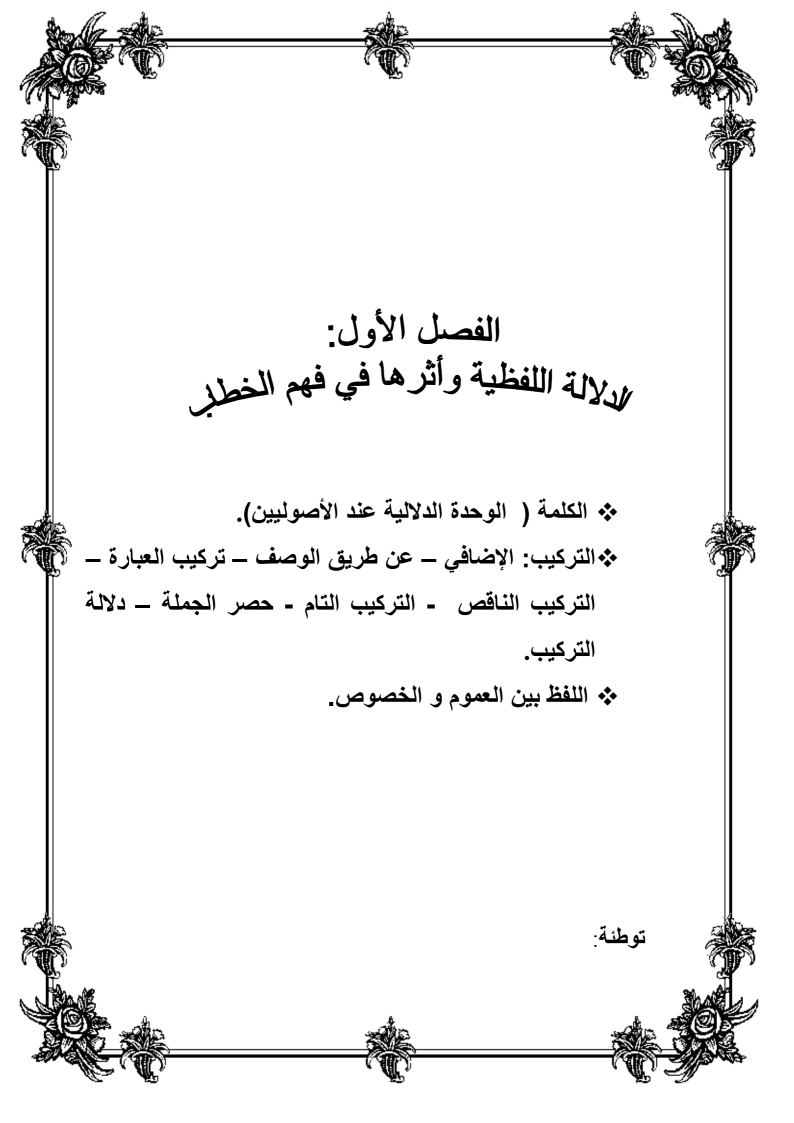
<sup>3-</sup> أثر التخريجات الدلالية في فقه الخطاب القرآني ، عرابي أحمد ، ديوان المطبوعات الجامعية ، الجزائر ، 2010 م ص97.

توطئة

لقد تعامل الأصوليّون مع الألفاظ سواء كانت مفردة أم مركّبة ، هدف تحديد وظيفتها ودلالتها ولذلك اختلفوا في مفهوم الكلمة، والكلام والقول مع النّحويين فلم يشترطوا الفائدة ،بل ربطوا مفهوم هذه الكلمات بفعل الكلام فحصولُ الإفادة التّامة غير معتبر في اسم الكلام، فالكلام يقابله السّكوت، وما دام أنّه تكلم فهو كلام.

فالكلمة عندهم الوحدة الدلاليّة الأساس الّتي من خلالها يكون التركيب ويحصل التّعليق وتحدّد الدّلالات، وبالتّعليق يكون التركيب، وهو أقسام منها: التّركيب الإضافي، والتركيب عن طريق الوصف، وتركيب العبارة، والتركيب النّاقص والتركيب التّام، وحصر الجملة وتقسيمها، وبهذه الوضعيّات للكلمة تحدّد الدّلالات

و من هذا المفهوم للخطاب عند الأصوليّين يكون استنباط الأحكام، وتحدّد المهمّات، وتبنى عليه القوانين والشّرائع، وهذا ما سيناقش في الفصل الأوّل.



لقد تعامل الأصوليّون مع الألفاظ سواء كانت مفردة أم مركّبة ، هدف تحديد وظيفتها ودلالتها ولذلك إختلفوا في مفهوم الكلمة، والكلام والقول مع النّحويين فلم يشترطوا الفائدة ،بل ربطوا مفهوم هذه الكلمات بفعل الكلام.

فحصولُ الإفادة التّامة غير معتبر في اسم الكلام، فالكلام يقابله السّكوت وما دام أنه تكلم فهو كلام.

فالكلمة عندهم الوحدة الدلاليّة الأساس التي من خلالها يكون التركيب ويحصل التّعليق وتحدّد الدّلالات، وبالتّعليق يكون التّركيب، وهو أقسام منها: التركيب الإضافي، والتركيب عن طريق الوصف، وتركيب العبارة، والتركيب النَّاقِص والتَّركيب التَّام، وحصر الجملة وتقسيمها، وبهذه الوضعيَّات للكلمة تحدَّد الدّلالات

وحسب هذه الوضعيات للكلمة في إفرادها، وتنوع تركيبها، عمد الأصوليون بحثا عن دلالاتها المختلفة حسب توظيفها في عرف اللغة وقوانينها، ووجودها في القرآن الكريم

و من هذا المفهوم للخطاب عند الأصوليّين تضافرت جهودهم مستعملين كلّ الآليات من أجل فهمه، وصولا إلى استنباط الأحكام، وتحديد المهمّات، ووضع القوانين والشّرائع، وهذا ما سيناقش في الفصل الأوّل مركّز ا على الدلالة اللفظية.

## • الوحدة الدّلالية عند الأصوليّين:

تعامل الأصوليّون مع اللغة إنطلاقا من وحدتها الأساس والتي تتمثل في الكلمة وهي عندهم: "لفظ وضع لمعنى مفرد ، وأنواعها : اسم وفعل وحرف إلا (1) قال الرّازي(ت606 هـ): " قال أكثر النّحويّين : الكلمة غير الكلام ، فالكلمة هي اللَّفظة المفردة والكلام هو الجملة المفيدة ، وقال أكثر الأصوليِّين : أنَّه لا فرق بينهما فكلّ واحد منهما يتناول المفرد والمركب "(2)

فهو ينقل عنهم بأنهم فرتقوا بين الكلمة والكلام وقد حددوا مفهوم اللفظة المفردة ودلالتها في حالة الإفراد والتركيب أمّا الكلام فهو الجملة بمعنى أنّها تركيب كامل فيه إسناد نحو: محمّد كريم وقام زيد ...

ثم ينتقل الرّازي إلى اتجاه الأصوليّين حول المسألة ويذكر حججهم قائلا: "أمّا الأصوليّون فقد احتجّوا على صحّة قولهم بوجوه:

الأورّل: أنّ العقلاء قد اتّفقوا على أنّ الكلام ما يضاد الخرس والسّكوت، والتّكلّم بالكلمة الواحدة يضاد الخرس والسكوت ، فكان كلاما .

الثاني: أن اشتقاق الكلمة من الكلم و هو الجرح والتّأثير ، ومعلوم أنّ من سمع كلمة واحدة فإنه يفهم معناها ، فهاهنا قد حصل معنى التّأثير فوجب أن يكون كلاما والثّالث: يصحّ أن يقال: إنّ فلانا تكلم بهذه الكلمة الواحدة ، ويصحّ أن يقال أيضا: إنه ما تكلم إلا بهذه الكلمة الواحدة ، وكلّ ذلك يدلّ على أنّ الكلمة الواحدة كلام ، وإلا لم يصح أن يقال تكلم بالكلمة الواحدة .

الرّابع: إنّه يصحّ أن يقال: تكلّم فلان بكلام غير تام وذلك يدلّ على أن حصول الإفادة التّامة غير معتبر في اسم الكلام. "(3)

<sup>1-</sup> مختصر شرح الروضة، نجم الدين بن سعد الطوسي،مؤسسة الرسالة، بيروت - لبنان، (دط، 1407هـ-1987م)

<sup>26/1 -</sup> التفسير الكبير ،فخر الدين الرازي ، دار الكتب العلمية ، بيروت- لبنان ، (د ط - 2004م /1425هـ)، ج

ويبدو لى من خلال هذه الحجج أنّهم اعتمدوا على المعنى اللغوي للكلمة وما يقابلها فالكلام يقابله السَّكوت، ومادام أنَّه تكلُّم ولو بكلمة واحدة فهو كلام ثم لجأوا إلى ظاهرة الاشتقاق وهي عمليّة تصريفيّة تركّز على دلالة بنية الكلمة ومعناها المعجمي الأوّل وما ينتج عنه من دلالة فقالوا: أنّ الكلمة من الكلم والكلم هو الجرح والتأثير فوجب أن يكون كلاما

ثمّ وظفوا العرف والعادات وواقع اللغة فأخذوا مثالا واستندوا عليه وهو يصح أن يقال: إنّ فلانا تكلم بهذه الكلمة الواحدة فهو في هذه الحالة قد تكلم كلاما. وإذا كان يصح أن يقال: تكلم كلاما غير تام هذا يعنى أنه قال كلاما، وبهذا المفهوم لم يشتر طوا الفائدة

ويذكر الرّازي الخلاف الفقهي النّاتج عن هذا المفهوم الذي وقع بين أبي حنيفة وزفر في الذي قال لزوجته التي لم يدخل بها :إن كلمتك فأنت طالق ثلاث مرات "قالوا عن ذكر هذا الكلام في المرّة الثانية: طلقت طلقة واحدة، وهل تنعقد هذه الثانية؟ قال أبو حنيفة وصاحباه: تتعقد، وقال زفر: لا تتعقد "(<sup>1)</sup>.

فذاك المفهوم للكلمة أدّى إلى هذا الاختلاف الفقهى فما هي حجّة كلّ منها؟ يقول الرّازي: "وحجّة زفر أنه لمّا قال في المرّة الثّانية إنّ كلمتك فعند هذا القدر حصل الشّرط: لأنّ اسم الكلام اسم لكلّ ما أفاد شيئا، سواء أفاد فائدة تّامة أو لم يكن كذلك وإذا حصل الشرط حصل الجزاء وطلقت عند قوله إن كلمتك، فوقع تمام قوله (أنت طالق) خارج تمام النكاح وغير مضاف إليه، فوجب الطلاق "(2) وفق هذا التصور لمفهوم الكلام والكلمة بنى حكمه وكانت إجابته مبنية على ذاك المفهوم فقرّر أنّ الطّلاق لا يقع.

<sup>1-</sup> التفسير الكبير ، فخر الدين الرازي ، دار الكتب العلمية ، بيروت- لبنان ، (د ط - 2004م /1425هـ )، ج 27/1  $^{2}$ - المصدر نفسه ، +1/2

ويعلق على قول أبي حنيفة يقول:" وممّا يقوّي قول أبي حنيفة أنّه لو قال: (كلما كلمتك فأنت طالق) ثم ذكر هذه الكلمة في المرّة الثانية فكلمة (كلما) توجب التكرار فلو كان التكلم بالكلمة الواحدة كلاما لوجب أن يقع عليه الطلقات الثلاث عند قوله في المرّة الثانية (كلما كلمتك) وسكت عليه ولم يذكر بعده ( فأنت طالق)"(2)

ويعلل هذا الكلام بقوله:" لأنّ هذا المجموع مشتمل على ذكر الكلمات الكثيرة وكلّ واحد منها يوجب الطّلاق، وأقول: لعلّ زفر يلتزم ذلك"(3).

ويضيف قائلا: "محلّ الخلاف المذكور بين أبي حنيفة وزفر ينبغي أن يكون مخصوصا بما إذا قال: إن كلمتك أنت طالق، أمّا لو قال: إن تكلمت بكلمة فأنت طالق، أو قال: إن نطقت ،أو قال: إن تلقظت بلفظة ، أو قال: إن قلت قولا فأنت طالق، وجب أن يكون الحق في جميع هذه المسائل قول زفر قولا واحدا والله أعلم"(4)

<sup>-</sup> التفسير الكبير ،فخر الدين الرازي ، دار الكتب العلمية ، بيروت- لبنان ، (د ط - 2004م /1425هـ )، ج1/ 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المصدر نفسه ، ج1/ 27.

<sup>3-</sup> نفسه ، ج1/ 27. 4 نند ما 20/1

ذكرت هذا الخلاف الفقهي من أجل توضيح أهميّة فهم اللغة لدى الأصوليّين والفقهاء فهم يستنبطون الأحكام الشرعية وفق فهمهم للغة وقد وظفوا جميع القر ائن المساعدة

وبعد ذكره لهذا الخلاف يذكر أن "لفظ الكلمة والكلام هل يتناول المهمل أم لا ؟ منهم من قال يتناوله لأنه يصح أن يقال : الكلام منه مهمل ، ومنه مستعمل، ولأنه يصح أن يقال : تكلم بكلام غير مفهوم ، ولأنّ المهمل يؤثر في السّمع فيكون معنى التّأثير والكلام حاصلا فيه ، ومنهم من قال : الكلمة والكلام مختصّان بالمفيد ، إذ لو لم يعتبر هذا القيد لزم تجويز تسمية أصوات الطيور بالكلمة و الكلام "<sup>(1)</sup>.

"إذا حصلت أصوات متركبة تركيبا يدلّ على المعانى إلا أن ذلك التركيب كان تركيبا طبيعيّا لا وضعيّا ، فهل يسمّى مثل تلك الأصوات كلمة وكلاما ؟ مثل أنّ الإنسان عند الرّاحة أو الوجع قد يقول: أخ ، وعند السعال قد يقول: أح أح، فهذه أصوات مركبة وحروف مؤلفة ، وهي دالة على معان مخصوصة لكن دلالتها على مدلولاتها بالطبع لا بالوضع ، فهل تسمّى أمثالها كلمات ؟ وكذلك صوت القطا يشبه كأنّه يقول: قطا، وصوت اللقلق يشبه كأنّه يقول: لق لق فأمثال هذه الأصوات هل تسمّى كلمات؟ اختلفوا فيه وما رأيت في الجانبين حجّة معتبرة...اا(2)

ابن جنّي يفرّق بين القول، والكلمة، والكلام، فهو يحدّد أن القول يمثل الكلام النّام والكلمة الواحدة، أمّا الكلام يحدّد بالجملة النّامة.

ذكر الرّازي أن ابن جنى قال: " لفظ القول يقع على الكلام التّام وعلى الكلمة الواحدة على سبيل الحقيقة ، أمّا لفظ الكلام فمختصّ بالجملة التّامة ، ولفظ الكلمة

<sup>2</sup>- المصدر نفسه ، *ج*1/28.

<sup>1-</sup> التفسير الكبير ،فخر الدين الرازي ، دار الكتب العلمية ، بيروت- لبنان ، (د ط - 2004م /1425هـ )،ج28/1.

مختص بالمفرد ، وحاصل كلامه في الفرق بين البابين أنّا إذا بيّنا أنّ تركيب القول يدلّ على الخفّة والسّهولة وجب أن يتناول الكلمة الواحدة،أمّا تركيب الكلام فيفيد التّأثير،وذلك لا يحصل إلا من الجملة التّامة: إلاّ أنّ هذا يشكّل بلفظ الكلمة، ومما يقوي ذلك قول الشّاعر: قلت لها قفي فقالت قاف سمى نطقها بمجرد القاف قولا.

قال أيضا: إن لفظ القول يصح جعله مجازا عن الاعتقادات والآراء ، كقولك: فلان يقول بقول أبى حنيفة ، ويذهب إلى قول مالك ، أي : يعتقد ما كانا يريانه ويقولان به ألا ترى أنك لو سألت رجلا عن صحّة رؤية الله تعالى ، فقـــال : لا تجوز رؤيته فتقول: هذا قول المعتزلة، ولا تقول هذا كلام المعتزلة إلا على سبيل التعسّف، وذكر أنّ السّبب في حسن هذا المجاز أن الاعتقاد لا يفهم إلاّ بغيره فلما حصلت المشابهة من هذا الوجه لا جرم حصل سبب جعله مجازا عنه. "(1) الكلمة

تمثُّل في اللُّغة العربيّة الوحدة الدّلاليّة "سواء كانت اسما أ وفعلا أو حرفا فهي التي تمثل المكونات الأساسيّة للكلام منطوقا و مكتوبا. "(2)

فالكلمة عندهم " لها دلالة ولكن لا يتحدد معناها حتى توضع في تركيب "(3) يعرّف الشريف الجرجاني (740-816 هـ) بأنه" إيقاع التّعليق بين الشّيئين "(4)

يعلُّق موسى بن مصطفى العبيدان قائلا: أي من اللفظين المكوّنين للتّركيب وقد يكون التعليق بين اسم واسم وفعل واسم أو حرف واسم ، ويفهم من تعريف الجرجاني أن النسبة قائمة بأحد طرفي المركب "(5)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- التفسير الكبير ،فخر الدين الرازي ، دار الكتب العلمية ، بيروت- لبنان ، (د ط - 2004م /1425هـ )، ج 27/1. 2- علم الدلالة عند العرب ، عليان بن محمد الحازمي ، مجلة جامعة أم القرى لعلوم الشريعة واللغة العربية ، ج15

ع27 سنة 1424 هـ، ص708.

<sup>3-</sup> المرجع نفسه ، ص708.  $^{-4}$  التعريفات ، الشريف الجرجاني ، دار الشؤون الثقافية العامة ، العراق - بغداد ،(د - - - - - - 132.

<sup>5-</sup> دلالة تركيب الجمل عند الأصوليين ، موسى بن مصطفى العبيدان ، الأوائل للنشر والتوزيع ، دمشق - سورية (ط1 - 2002 م)، ص 15 .

ويذكر عليان بن محمد الحازمي":أنّ الكلمة هي أساس الوحدة الدّلاليّة ومنها تنشأ الوحدات الدلاليّة الأخرى فمنها تبنى العبارة وعنها تترك الجملة لذا كانت اهتمام موضع العلماء بمختلف اتجاههم "(1)

ويعتبر اللفظ عند أحمد عبد الغفار:"أداة لتلك الدّلالة ولهذا فهو يرتبط مفهومهم بها - يقصد علماء الأصول أو المفسرين أو علماء الكلام - فيضيف قائلا: " فنجدهم يعرّفون اللغة على أنها ألفاظ دّالة لارتباطها بالفكر الإنساني ارتباطا وثيقا ، وتعتبر واسطة في توصيل هذا الفكر ، فالدّلالة التي ليس لها لفظ لا وجود لها ."(2)، فهو يبيّن أهميّة اللفظ وإرتباطه بالفكر الإنسانيّ ، فهو وسيلة التُّواصل وآلية من آليات الدُّلالة وهذا هو الهدف المنشود.

أمّا التّركيب فيمكن أن يقسم إلى:

أ- تركيب إضافى: يعرّفه الزّركشي بقوله: "أمّا المركّب فما دلّ جزؤه على جزء المعنى المستفاد منه حين هو جزؤه سواء كان تركيب إسناد كقام زيد وزيد قائم ، أم تركيب مزج كخمسة عشر ، أو إضافة كغلام زيد "(3)

فالتركيب الإضافي هو إضافة اسم إلى اسم وبهذه الإضافة تكون دلالة جديدة نحو: كبير القوم (مضاف ومضاف إليه) ودلالته سيّدهم فهذا التّركيب بين اسم نكرة ومعرفة يعطينا دلالة جديدة للتركيب

يقول الزّركشي: "و على هذا ( عبد الله ) ونحوه ، إن أريد به العلميّة كان مفردا بمثابة زيد وعَمرو، لأنّ جزأها لا يدلّ على معناها، وإن أريد به نسبة العبوديّة إلى مستحقها ، فهي مركبّة ، لدلالة جزئها على جزء معناها "(4).

<sup>1-</sup> علم الدلالة عند العرب ، عليان الحازمي ، مجلة جامعة أم القرى لعلوم الشريعة واللغة العربية ، ج15 ، 278 سنة 1424 هـ، ص 717.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- التصور اللغوى عند علماء أصول الفقه، السيد أحمد عبد الغفار ،دار المعرفة الجامعية،الإسكندرية ، 1996م، ص73.

 $<sup>^{3}</sup>$ - البحر المحيط، بدر الدين بن محمد بهادر الزركشي، دار الكتبي،مصر، (ط1 - 1414هـ/1994م)، ج $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- المصدر نفسه ، ج2/282

ويقصد به التركيب الإضافي ،فهو يحمل الدّلالة الاسمية الإفراديّة، ونسبة الصّفة ويعطى الزّركشي مثالا على أنّ الدّلالتين قد اجتمعتا في حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم قائلا: "وقد اجتمع الأمران في حديث رواه الإمام أحمد بن حنبل في مسنده ، فقال : حدّثنا عبد الرزاق ، حدّثنا معمر ، عن زيد بن أسلم ، قال : كان إبن عمر يحدّث أنّ النّبي صلى الله عليه وسلم رآه وعليه إزار يتقعقع ،يعنى جديدا ، فقال : من هذا ؟ فقلت : عبد الله فقال : إن كنت عبد الله فارفع إزارك قال : فرفعته وكان طويلا  $)^{(1)}$ 

عبد الله الأولى تدلّ على الاسم الذي أطلق على ابن عمر ـ رضى الله عنهما ـ وهو يعتبر كباقى الأسماء المفردة إن أريد به العلميّة ؛ لأنّ جزأها لا يدلّ على معناها أمّا عبد الله - الثانية في الحديث - إن أريد به نسبة العبوديّة إلى مستحقها فهي مركبّة لدلالة جزئها على جزء معناها"(2) يعلق الآمدي قائلا:"...وعلى هذا فعبد الله إن جعل علما على شخص كان مفردا ، وإن قصد به النسبة إلى الله تعالى بالعبوديّة كان مركبّا لدلالة أجزائه على أجزاء معناه. "(3)

ب- التركيب عن طريق الوصف : يذكر عليان بن محمد الحازمي : "هو أن نأتى باسم عامّ ثم نحدّده عن طريق الوصف ،مثل: الأرض الزّراعية ،البنيّة التحتيّة ، الإرادة الشعبيّة ، المجال العسكري". (4)

اسم عام (الأرض) يخصّص بالوصف (الزراعيّة).

يذكر الزّركشي أنّ "الوصف عند أهل اللغة معناه التّخصيص ، فإذا قلت : رجل شاع هذا في ذكر الرّجال ، فإذا قلت : طويل اِقتضى ذاك تخصيصا ، فلا تزال

 $<sup>^{-1}</sup>$  البحر المحيط، بدر الدين بن محمد بهادر الزركشي، دار الكتبي،مصر، (ط1 -1414هـ/1994م)، -282/2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المصدر نفسه، ج2/284

 $<sup>^{-3}</sup>$  الإحكام في أصول الأحكام ،على بن محمد الأمدي ،المكتب الإسلامي ، بيروت - لبنان، (د ط – د ت )، ج  $^{-2}$  /

<sup>4-</sup> علم الدلالة عند العرب ، عليان بن محمد الحازمي ، مجلة جامعة أم القرى لعلوم الشريعة واللغة العربية ، ج15 276 سنة 1424 هـ.

تزيد وصفا ، فيزداد الموصوف إختصاصا، وكلُّما كثر الوصف قلَّ المو صو ف''<sup>(1)</sup>.

ويذكر أنّ الجويني قال في النّهاية: " الوصف عند أهل اللّغة معناه التّخصيص ، فإذا قلت : رجل ، شاع هذا في الرّجال ، فإذا قلت : طويل ، اقتضى ذلك تخصيصا ، فلا تزال تزيد وصفا فيزداد الموصوف اختصاصا ، وكلما كثر الوصف قل الموصوف "(2)

ج- "تركيب العبارة: فهي قول يدلّ على حكمة أو مثل أو تجربة ، نحو: رجع بخفيّ حنين "(3) و هو مستعمل عند العرب بكثرة وله دلالته حسب التّوظيف. يقول: موسى بن مصطفى العبيدان: " وقد قسم الأصوليّون النّسبة إلى ثلاثة أقسام

باعتبار الدّوال التّركيبية الناقصة ، والنّسبة التّركيبيّة التّامّة"(4)

ومناقشة هذا القول أنّ الحرف ومدخوله ، يذكر التّفتازاني أنّ " معناه الإفرادي لا يحصل بدون ذكر متعلق " (5) ، فهو يبيّن أنّ الحرف متعلق بمدخوله ويشكّلان مركبا جزئيًّا، و يخلص موسى بن مصطفى العبيدان أنّ التركيب الجزئيّ " وهو أن يكون اللفظ متوقفا على غيره ، فهو لا يتصور إلا مع ذلك الغير ومن ذلك حروف المعانى ، فلا يتصوّر معانيها إلاّ بذكر مدخو لاتها. "(6)

وقد إشترط الأصوليّون في التركيب الجزئيّ "التّبعيّة وإنعدام الإسناد فالحرف تابع لمدخوله في تحقيق معناه ، كما أنه لا يوجد إسناد بينهما ."(7)

<sup>2</sup>- إرشاد الفحول في تحقيق الحق من علم الأصول ، محمد الشوكاني ، دار السلام ، القاهرة، ( د ط - 1418هـ / 1998م) ج1/439.

 $<sup>^{1}</sup>$ - البحر المحيط، بدر الدين بن محمد بهادر الزركشي، دار الكتبي،مصر، (ط1 - 1414هـ/1994م)، ج455/4.

<sup>3-</sup> علم الدلالة عند العرب ، عليان بن محمد الحازمي ، مجلة جامعة أم القرى لعلوم الشريعة واللغة العربية ، ج15 ع27 سنة 1424 هـ.

 <sup>4-</sup> دلالة تراكيب الجمل عند الأصوليين ، موسى بن مصطفى العبيدان ، الأوائل للنشر والتوزيع ، دمشق – سورية (ط1 2002م)، ص 16.

<sup>5-</sup> حاشية التفتاز اني على مختصر المنتهي الأصولي ،ابن الحاجب ،دار الكتب العلمية ، بيروت – لبنان، ج185/1.

<sup>6-</sup> المرجع السابق، ص 17.

 $<sup>^{-1}</sup>$  دلالة تراكيب الجمل عند الأصوليين ، موسى بن مصطفى العبيدان ، ص 17.

2- التركيب النّاقص: فهو في عرف الأصوليّين (المركّب التّقييدي)، فيذكر إبن أمير الحاج (ت 846 هـ) أنّ المركّب التّقيّيدي" ما أفاد نسبة ناقصة وهي تعلّق لأحد جزئيّه بالآخر غير مفيد ما يصح السّكوت عليه "(1)، وهو عند محمد أمين المعروف بأمير بادشاه المتوقى حوالى (972هـ) " ما أفاد نسبة ناقصة لا يصحّ عليها إلا(2)

فهذان التّعريفان " يدخلان جميع المركّبات التّقييديّة من غير استثناء سواء كانت إضافيّة أو وصفيّة أو تعليقيّة ، والذي تلحظه من حدّهما أيضا أن المركّب التّقيّيديّ يشترط فيه التّبعيّة ووجود الإسناد النّاقص. "(3)

3- التركيب التّام: وهو عند الأصوليّين يتمثّل في الجملة الخبريّة و الإنشائية فإذا صحّ السّكوت إيجابا أو سلبا أو غيرها في الإنشاءات فهو تركيب تامّ.

ذكر سعد الدّين التّفتازاني بأنّه: " تعلق أحد الشّيئين بالآخر بحيث يصحّ السّكوت عليه سواء أكان إيجابا أو سلبا أوغيرها كما في الإنشاءات. "(4)

ومن ضمن شروط التركيب التّام عند الأصوليّين الاستقلال والإسناد بين جزأي المركب ، لأنّ دلالتهما متوقفة على تركيبهما وتعلقهما

د- تركيب الجملة : وهي التي يمثل الإسناد فيها عنصرا أساسيّا وهو "تعليق الكلم بعضها ببعض وجعل بعضها يسبّب من بعض "(5)

فإذا قلت:محمّد كريم، فقد أسندت الكرم لمحمّد، وكذلك قولك: خرج زيد، أسندت الخروج لزيد

<sup>1-</sup> التقرير والتحبير، محمد بن الحسن بن أمير الحاج، طبعة دار الكتب العلمية، بيروت، (ط2- 1403هـ/1983م)

 <sup>-</sup> دلالة تراكيب الجمل عند الأصوليين ، موسى بن مصطفى العبيدان ، الأوائل للنشر والتوزيع ، دمشق – سورية (ط1 2002م)، ص 18.

<sup>3-</sup> المرجع نفسه، ص 19.

<sup>4-</sup> شرح السعد المسمى مختصر المعاني في علوم البلاغة ، سعد الدين التفتاز اني ، تحقيق: محى الدين عبد الحميد مطبعة المدنى ، القاهرة ، ج71/1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - المصدر نفسه، ج71/1.

### حصر الجملة عند الأصوليين:

هناك من حصرها في الجملة الاسميّة والجملة الفعليّة ، ومن هؤلاء الأصوليّين أبو حامد الغزالي(ت 505 هـ). (1)

"ومنهم من جعلها ثلاثة أنواع :إسميّة ،و فعليّة و شرطيّة و من هؤلاء محمّد أمين المعروف بأمير بادشاه. "(2) ، "ومنهم من جعلها أربعة أنواع إسميّة وفعليّة وشرطيّة وظرفيّة ومن هؤلاء سعد الدّين التّفتاز اني". (3)

إذا فهو اختلاف موجود عند الأصوليّين كما هو موجود عند النّحويّين.

## رؤية النّحاة المحدثين:

انتقد النّحاة المحدثون هذا التّقسيم و ذهبوا إلى أنّه ينبغي أن يُبني على أساس ينسجم مع طبيعة اللغة التي تتطلب تقسيم الجملة إلى المسند لا إلى المسند إليه وعليه يرى مهدي المخزوميّ أنّ الجملة من حيث طبيعة المسند ثلاثة أنواع ھى:

الجملة الفعليّة والجملة الاسميّة و الجملة الظرفيّة "(4).

ويخلص موسى بن مصطفى العبيدان أنّ خلاف المحدثين مع القدامي خلاف لا طائل تحته من حيث تحديد أنواع الجمل ، و يعلل بقوله: "لأنّ النّتيجة التبي إليها الخلاف في النّهاية تنتهي بتقسيم الجملة إلى اِسميّة أو فعليّة أو ظرفيّة أو شرطيّة (5)

<sup>1-</sup> ينظر:المستصفى من علم الأصول ، الغزالي، تحقيق الشيخ محمد أبو العلا ، شركة الطباعة الفتية المتحدة ، 1971م

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-دلالة التركيب الجمل عند الأصوليين، موسى بن مصطفى العبيدان، الأوائل للنشر والتوزيع ، دمشق – سورية ، (ط1 2002 م )، ص 19.

<sup>3-</sup>ينظر: إرشاد الهادي ،التفتاز اني، تحقيق: عبد الكريم الزبيدي،دار البيان العربي،جدة، (ط1- 1405 هـ/1985م) ص92. 4- في النحو العربي قواعد وتطبيق على المنهج العلمي الحديث-- مهدي المخزومي، مطبعة البابي الحلبي وأو لاده مصر، ( 1386هـ-1966م) ، ص85-78.

<sup>5-</sup> دلالة تركيب الجمل عند الأصوليين، موسى بن مصطفى العبيدان ، ص20.

# تقسيم الجملة عند الأصوليّين:

قسموا الجملة إلى قسمين: تامّة وناقصة فالجملة التّامة عندهم لا تفتقر إلى ما يتمّ به.ِ<sup>(1)</sup>

إنطلاقا من العمليّة التواصليّة واعتبار الكلام الوسيلة الفعليّة المعبّرة عن اللغة، فالكلام عند أبي الحسين المعتزلي: "هو ما انتظم من الحروف المسموعة المتميّزة المتواضع على استعمالها في المعاني. "(2)

ما دام أنّ الكلام فعلُ الأفراد فقد قستموه إلى مقيّد وغير مقيّد وهذا المفهوم عند القدامي من الأصوليّين أمّا المتأخرون فإنّهم يرون أنّ الجملة أعمّ من الكلام فالكلام عندهم يقتصر على التركيب المقيد (3)

يذكر أبو الحسين المعتزلي أنّ الكلام المقيّد"هو إيصال بعض المعاني ببعض وتعلق بعضها ببعض إمّا أن يكون إسما مع اسم إمّا أن يكون اسما مع فعل ... وليس الفعل يلتئم مع الحرف بفائدة ولا به بالاسم؛ لأنّ الحرف إنّما ينبّئ عن كيفيّة إيصال فائدة بفائدة نحو الواو المقيّدة للاشتر اك"(4).

ومنه فإن فائدته مرتبطة بالتعلق مثل المبتدأ والخبر وبين الفعل وفاعله ومنهم من رأى أنّ الكلام هو الجملة، يقول الرّازي: "وأمّا الكلام فهو الجملة المقيّدة"(5)

# يعقب الآمدي (ت 631 هـ) قائلا: " والواجب أن يقال الكلام ما تألف من

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- ينظر: ميزان الأصول في نتائج العقول، أبو بكر السمر قندي، تحقيق محمد زكى عبد البر، إدارة إحياء التراث الإسلامي، الدوحة، (1404هـ-1984م)، ص417،

وكذلك ، تيسير التحرير شرح كتاب التحرير، لمحمد أمين، المعروف بأمير بادشاه ،مطبعة عيسى الحلبي - القاهرة (1350هـ)، ج2/69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-المعتمد في أصول الفقه ،أبو الحسين البصري ،ضبط الشيخ خليل الميس،دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان (ط1،1983م)، ج1/9-10.

<sup>3-</sup>ينظر :التعريفات، الشريف الجرجاني، دار الشؤون الثقافية العامة، العراق- بغداد، (دط - دت)، ص88.

<sup>4-</sup> المصدر السابق، *ج*15/1.

<sup>5-</sup>المحصول في علم أصول الفقه، فخر الدين الرازي ، تحقيق طه جابر فياض العلواني ، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ، ط1 ،1979م، ،مج3، ج2،ف1/318.

كلمتين يحسن السّكوت عليهما "(1)

فالأصوليّون المتقدّمون لم يفرّقوا بين الكلمة والكلام ؛ لأنّ الكلام عندما يلفظ به سواء أكان كلمة مفردة أو جملة وقد قال أحدهم " هو ما انتظم من الحروف المسموعة المتميّزة المتواضع على استعمالها الصيّادرة عن مختار و احد ((2)

ويذكر أنّ أكثر الأصوليّين ذهبوا إلى "أنّ الكلمة الواحدة ، إذا كانت مركّبة من حرفين فصاعدا، كلام "<sup>(3)</sup>ويضيف قائلا: "ومنهم من قال: إنّ الكلمة الواحدة لا تسمى كلاما لكن اختلفوا فيما إجتمع من كلمات وهو غير مفيد كقول قائل: زيد لا كلما، ونحو: هل هو كلام، فمنه من قال أنه كلام معللا أنّ إحدى كلماته وضعت للدّلالة "(4)، ويذكر أنّه منهم لم يسمّه كلاما

وينقل قول الزّمخشري أنّ" الكلام هو المركّب من كلمتين أسندت إحداهما إلى الأخرى ."(5) ، ويعلق قائلا :" المركب من كلمتين احتراز من الكلمة الواحدة وقوله أسندت : أسندت إحداهما للأخرى احتراز عن قولك : زيدٌ عَمرٌو وعن قولك : زيدٌ على أو زيدٌ في أو قام في . "(6)

فإنّ المجموع منهما مركب من كلمتين وليس بكلام العدم إسناد إحداهما إلى الأخرى وأقل ما يكون ذلك من إسمين كقولك زيدٌ قائمٌ...زيدٌ قام"(7) ويضيف قائلا أنه: " لا يتركّب الكلام من الاسم والحرف فقط ولا من الأفعال وحدها ولا من الحروف، ولا من الأفعال والحروف. "(8)

<sup>1-</sup>الإحكام في أصول الأحكام ،الأمدي ، طبعه وكتب حواشيه الشيخ إبراهيم العجوز ،دار الكتب العلمية،بيروت- لبنان

 $<sup>^{2}</sup>$ - المعتمد في أصول الفقه ،أبو الحسين البصري ، ،دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، (ط $^{1983}$ م) ج $^{65/1}$ .

<sup>3-</sup> المصدر نفسه ، ج1/65. <sup>4</sup>- نفسه ، ج1/65.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - نفسه ، ج1/66.

 $<sup>^{6}</sup>$ - نفسه ، ج1/ 66.

 $<sup>^{7}</sup>$ - الإحكام في أصول الأحكام ،الأمدي  $^{7}$ - الإحكام

<sup>8-</sup> الإحكام في أصول الأحكام ،الأمدي ،ج1/.66.

والآمدي يعقب بعد ذلك بقوله :" والواجب أن ينال الكلام ما تألف من كلمتين تأليفا يحسن السّكوت عليه. "(1)

فهو قد خالف أكثر الأصوليّين المتقدّمين فيما ذهبوا إليه والتقى مع النّحاة في إشتراط الفائدة ، بقوله :يحسن السكوت عليه.

ويذكر نجم الدّين أبو الرّبيع سليمان بن سعيد الطّوسيّ(ت716هـ): "والكلام ما تضمّن كلمتين بالإسناد ، وهو نسبة أحد الجزأين إلى الآخر لإفادة المخاطب . وقيل: اللفظ المركب المفيد بالوضع، وشرطه الإفادة. ولا يأتلف إلا من إسمين نحو زيدٌ قائم ". أو فعل وإسم ، نحو قام زيدٌ . فالأولى جملة إسميّة ، والثانيّة فعليّة ويا زيدُ ، والشّرطيّة ، نحو إنْ تقمْ أقمْ ، فعليتان " (2)

" قوله : ( والكلام ما تضمّن كلمتين بالإسناد)، إنّما قال : ما تضمّن ، ولم يقل: ما تألف أو تركب من كلمتين ليدخل فيه مثل: اضرب، ونحوه ممّا أحد جزئيه غير ملفوظ به ، لكنه في ضمن الملفوظ به ، والتضمن أخص من التركيب والتّأليف ؛ لأنّ التركيب والتّأليف لا بدّ فيها من شيئين يركّب أحدهما الآخر أو يألفه ، بخلاف النّضمّن ، فإنّه حصول شيء في ضمن شيء آخر : في طيّه ، فقد لا يكون ملفوظا به كالفاعل في فعل الأمر، وفي الماضي والمضارع إذا سبقه ظاهر يرجع إليه ، نحو: اضرب ، وزيد ضرب ويضرب.

فقوله : ( ما تضمّن كلمتين ) يشمل ما كان بالإسناد وبدونه ، كالمضاف والمضاف إليه ، نحو: غلامُ زيد ، والصَّفة والموصوف ، نحو: رجلٌ صالحٌ لكن هذا ليس بكلام ما لم يكن التضمّن المذكور إسناديّا ، فلمّا قال : (بالإسناد) خرج ذلك وصار الحدّ مقصورا على التّضمّن الإسناديّ ، نحو: زيدٌ قائم ٌ وقام رَيد. قوله: " وهو ( يعنى الإسناد ) نسبة أحد الجزأين إلى الآخر إفـــادة المخاطب

2- مختصر شرح الروضة، نجم الدين أبو الربيع سليمان بن سعيد الطوسي، مؤسسة الرسالة،بيروت، (دط-1407هـ/1987م) ، ج1/547.

 $<sup>^{1}</sup>$ - المصدر نفسه  $^{3}$ - المصدر

فائدة مستقلة، يحسن السكوت عليها، ففي قولنا: زيدٌ قائمٌ، قد نسبنا أحد الجزأين وهو قائمٌ، إلى الجزء الآخر، وهو: زيدٌ، وكذلك في قام زيدٌ: نسبنا قام وهو الفعل، إلى الفاعل، وهو زيدٌ، هذا في الإثبات. وأمّا في قولنا: زيدٌ ليس بقائم وما قام زيدٌ فالنسبة كذلك لكنّها بالنّفي."(1)

### الجملة والمركب:

يذكر عبد الجليل مرتاض أنّ المركب يمكن أن يحتاج إلى وحدات أخرى ليكون مفيدا فيقول:" ونحاتنا العرب المتقدّمون تستشف مفاهيمهم لما يقوم مقام الجملة بوساطة ما حشروه تحت باب (المركبات) أو (المركب) وهو تلاصق متتابع لوحدتين دالتين أو أكثر ، سواء دلّ على فائدة تامّة أم ناقصة ، والنّقصان والنّمام فيهما أيضا ما فيهما من القول الكثير، إذ ربّما كان مركب ناقصا وكان تامّا ، وكان مركب أخر تامّا ، ويحتاج إلى إتمام ، وهناك مركب ناقص نقصا مباشرا.

فقد ذكر قول الشّاعر من أجل أن يبيّن أنّ تركيب البيت ناقص لإذا لم نذكر كلمة (بلقعا)

" فإنْ تَنْجُ مِنْها يا حَزِيمَ بنَ طارقِ فقد تَركتْ ما خَلْفَ ظَهْرِكَ ... ؟ إلا إذا أنهينا المركّب ب (بلقعا) والبلقعُ الأجردُ الذي لا شيءَ فيه)"(2) ويظهر لي أنّه بهذا التّمثيل يريد أن يُثبت بأنّ هناك مركّبات تامّة، لكن لا تتمّ

ويظهر لي أنه بهذا التمثيل يريد أن يُثبت بأن هناك مركبات تامّة، لكن لا تتم دلالتها إلا إذا ذكرت وحدات أخرى من أجل إتمام الفائدة، فيقول: " ومن المركبات التّامة النّاقصة مثل قوله:

لتقرَعِن علي السن من ندم .... إلا إذا أضفنا إليه شطره الثاني، وهو مركب مستقل في بنيته، ومرتبط في نسقه الكلي:

اً - مختصر شرح الروضة، نجم الدين أبو الربيع سليمان بن سعيد الطوسي، مؤسسة الرسالة، بيروت ، (دط - 1407 هـ/1987م) ، 148/16.

<sup>2-</sup> الفسيح في ميلاد اللسانيات العربية ، عبد الجليل مرتاض ،دار هومة ، الجزائر ، 2008م ، 1900.

إذا تذكّرت يومًا بعْضَ أخلاقي"(1)

ويذكر بأنّ مثل هذه المركبات"هي الأكثرُ شيوعا في الأساليب العربية القديمة "(2)، ويضيف عبد الجليل مرتاض :" ... وربّما احتاج المركبُ إلى عشرات الوحدات الدّالة ليكون مفيدا إفادة تامّة كقول الجُميح الذي لا يستقيم إلا إذا أخذنا وحدات البيت كلّها.

إِنْ تَقَرِّي بِنَا عَيْناً وتَخْتَفِضِي فِينَا وتَنظري كَرِّي وتَغْريبي فَاقَنَيْ لعَلَكِ أَنْ تَحْظَيْ وتحتَلِبي في سَحْبَلِ مِنْ مُسُوكِ الضَّان مُنْجوبِ فَاقَنَيْ لعَلَكِ أَنْ تَحْظَيْ وتحتَلِبي في سَحْبَلِ مِنْ مُسُوكِ الضَّان مُنْجوب ويضيف قائلا : ولتتأمّل قوله تعالى : ( وَمَا تلكَ بيمينكَ يا مُوسَى (17) قَالَ هي عَصَاي أَتوكا عليها وأهشُّ هَا عَلَى غَنَمي وَلي فيها مآرب أُخرَى (18) )(3) والجملة الأخيرة (وكي فيها مآرب أخرى ) أتم ممّا سبقها من جمل ، لأنه أنهى الاستطراد، وأجمل فيها سائر وظائفها الأخرى، وتجلّت تلك المآرب في معجزات الله العصا كآية من آيات الله الكبرى "(4).

يقول الحسين بن مسعود البغوي (ت 516 هـ) في قوله تعالى:

(و مَا تلكَ بيمينكَ يا موسمَى) سؤال تقرير ، والحكمة في هذا السّؤال: تنبيهه وتوقيفه على أنّها عصاحتى إذا قلبها حيّة علم أنّه معجزة عظيمة. وهذا على عادة العرب ، يقول الرّجل لغيره: هل تعرف هذا؟ وهو لا يشك أنّه يعرفه ويريد أن ينضم إقراره بلسانه إلى معرفته بقلبه (قالَ هي عَصاي) قيل: وكانت لها شعبتان وفي أسفلها سنان ، ولها محجن. قال مقاتل: اسمها نبعة.

 $<sup>^{-1}</sup>$  الفسيح في ميلاد اللسانيات العربية ، عبد الجليل مرتاض ،دار هومة ، الجزائر ، 2008م ، $^{-1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه، ص190.

<sup>3 -</sup> طه – 17-18

<sup>4-</sup> الفسيح في ميلاد اللسانيات العربية ، عبد الجليل مرتاض ، ص190.

(أتوكُّ عليها) أعتمد عليها إذا مشيت وإذا أعييت وعند الوثبة ، (وأهشُّ بها على غنمى ) أضرب بها الشّجرة اليابسة ليسقط ورقها فترعاه الغنم .

وقرأ عكرمة وأهس " بالسّين غير المعجمة ، أي : أزجر بها الغنم ،و(الهس) زجر الغنم

(ولي فيها مآرب أخرى )حاجات ومنافع أخرى ، جمع (مأربة ) بفتح الراء وضمّها ولم يقل: (أخر) لروؤس الآي. وأراد بالمآرب: ما يستعمل فيه العصا في السّفر وكان يحمل بها الزّاد ، ويشدّ بها الحبل فيستقى الماء من البئر ويقتل بها الحيّات ويحارب بها السّباع ، ويستظلّ بها إذا قعد وغير ذلك "(1)

فالقارئ لهذه المركبات يجدها مستقلة في بنيتها إلا أنها مرتبطة في نسقها الكلي (2) فيبدو أن الرّأي في هذا المقام – النّسق الكلي - أدق لأنّه ينظر إلى المركب وما يتعلق به ليصير نظما.

# تعريف التركيب اللغوى :

عرّفه عبد القاهر الجرجاني (ت 471هـ) فقال : "أنّ لا نظم في الكلم ولا تركيبَ حتى يعلق بعضها ببعض ، ويبنى بعضها على بعض وتجعل هذه بسبب من تلك هذه ما لا يجهله عاقل و لا يخفى على أحد من النّاس..."(3)

فهو ينفى صفة النّظم في الكلام إذا لم يكن متعلقا ببعضه بعضا، ويكون مبنيًّا وفق كلام العرب و صياغته تقديما أو تأخير ا

وعرّفه الجرجاني الشّريف (ت 843 هـ) بأنّه "جمع الحروف البسيطة ونظمها لتكون كلمة "(4) والتركيب هذا يكون على مستوى الكلمة.

 $<sup>^{-1}</sup>$ - تفسير البغوي ، الحسين البغوي ، دار طيبة ، المملكة العربية السعودية، (c d d d d d d

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-ينظر: الفسيح في ميلاد اللسانيات العربية ، عبد الجليل مرتاض ، ص191.  $^{3}$ - دلائل الإعجاز ، عبد القاهر الجرجاني ، دار الكتب العلمية ، بيروت - لبنان (د ط- د ت)، ص44.

 $<sup>^{4}</sup>$  التعريفات ، الشريف الجرجاني ، الشؤون الثقافية العامة ، العراق - بغداد ،(د - د - د - ،) - 36

وذكر الزركشي (ت794هـ): " وهو ما دلّ المركّب بحسب الوضع وذلك متعلّق بعلم النّحو"(1) " ويقصد به التركيب في الكلمات التي تخضع إلى نظام معيّن متعارف عليه لدى أهل تلك اللغة، أو ما يطلق عليه التّركيب التّعبيري. "(2) وذكر إميل يعقوب أنه" مجموعة منسقة من الكلمات تؤدّى معنى مفيدا كالجملة الاسميّة أو الفعليّة أو الجزء من الجملة الذي يؤدّي دلالة ما "(3).

# • تعريف العموم والخصوص:

### أ- العام:

لغة: يذكر الشوكاني ( 1173 هـ - 1250هـ) بأنّه في اللغة: " شمول أمر لمتعدّد سواء كان الأمر لفظا أو غيره ، ومنه قولهم: عمّهم الخير إذا شملهم وأحاط بهم "(4)

و اصطلاحا: وأمّا حدّه في الاصطلاح فينقل الشّوكاني قول الرّازي في المحصول بأنه "هو اللفظ المستغرق لجميع ما يصلح له بحسب وضع واحد كقوله ( الرّجال ) فإنه مستغرق لجميع ما يصلح له ، ولا تدخل عليه النّكرات كقولهم (رجلٌ) لأنه يصلح لكلّ واحد من رجال الدّنيا ، ولا يستغرقهم ، ولا التَّثنية ، ولا الجمع ؛ لأنَّ لفظ (رجلان) و (رجالٌ) يصلح لكلَّ إثنين وثلاثة و لا يفيدان الاستغراق ، و لا ألفاظ العدد كقولنا: خمسة ؛ لأنّه يصلح لكلّ خمسة ولا يستغرقه وقولنا: بحسب وضع واحد احتراز عن اللفظ المشترك ، والذي له حقيقة ومجاز فإن عمومه لا يقتضى أن يتناول مفهوميه معا (5) ، "وقد سبقه إلى

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-البرهان في علوم القرآن ، الزركشي ، دار المعرفة، بيوت- لبنان ، (ط2 – د ت )، ج173/2.

<sup>2-</sup> أثر التخريجات الدلالية في فقه الخطاب القرآني، عرابي أحمد ، ديوان المطبوعات الجامعية،الجزائر، 2010م

<sup>3-</sup> قاموس المصطلحات اللغوية والأدبية ، إميل يعقوب ، دار العلم للملايين ، بيروت ،( ط1-1987م )، ص 120. 4- إرشاد الفحول في تحقيق الحق من علم الأصول ، محمد الشوكاني ، دار السلام، القاهرة ، ( د ط - 1418هـ /1998م) ج1/337.

أ - إرشاد الفحول في تحقيق الحق من علم الأصول ، محمد الشوكاني ، دار السلام، القاهرة ، (  $\epsilon$   $\epsilon$   $\epsilon$   $\epsilon$   $\epsilon$ /1998م) ج1/337.

بعض ما ذكره في هذا الحد أبو الحسين البصري ، فقال: "العامُّ هو اللفظ المستغرق لما يصلح له"(1).

وابن حزم يعترض عليه ويعتبره فاسدا فيقول :... "و هو فاسدٌ من وجهين: الأول أنه عرّف العامّ بالمستغرق وهما لفظان متر ادفان وليس المقصود هاهنا من التّحديد شرح اسم العام حتى يكون الحدّ لفظياً بل شرح المسمّى إمّا بالحدّ الحقيقيّ أو الرسمي وما ذكره خارج عن القسمين.

الثَّاني: أنَّه غير مانع لأنَّه يدخل فيه قول القائل: ضرب زيد عَمراً ،فإنَّه لفظ مستغرق لجميع ما هو صالح له وليس بعامً" (2) ويضيف قول الغزالي ويعلق قائلا.

وقال الغزالي: " إنّه اللفظ الواحد الدّال من جهة واحدة على شيئين فصاعداً وهو غير جامع فإنّ لفظ المعدوم ،والمستحيل من الألفاظ العامّة ،ولا دلالة له على شيئين فصاعداً إذ المعدوم ليس بشيء عنده وعند أهل الحقّ من أصحابنا والمستحيل بالإجماع وإن كان جامعاً إلا أنّه غير مانع فإنّ قولنا :عشرة ومائة ليس من الألفاظ العامّة وإن كان مع اتّحاده دالاً على شيئين فصاعداً وهي الآحاد الدّاخلة فيها والحقّ في ذلك أن يقال العامّ: "هو اللفظُ الواحد الدّال على مسميّين فصاعداً مطلقاً معاً "(3)

ويوضىح قوله أن" اللفظ وإن كان كالجنس للعام والخاص ففيه فائدة تقييد العموم بالألفاظ لكونه من العوارض الحقيقيّة لها دون غيرها عند أصحابنا وجمهور الأئمة كما يأتى تعريفه وقولنا الواحد احتراز عن قولنا (ضرب زيد عَمراً ) وقولنا (الدّال على مسميّين) ليندرج فيه الموجود والمعدوم وفيه أيضاً

<sup>1-</sup> المصدر نفسه، ج1 /337

<sup>2-</sup> الإحكام في أصول الأحكام ، الآمدي ، تعليق :عبد الرزاق عفيفي ، المكتب الإسلامي، بيروت ، مج 1-2 ،

<sup>-</sup> المصدر نفسه، 196/1، و مختصر شرح الروضة ، الطوسى ، ج2 / 448.

احتراز عن الألفاظ المطلقة كقولنا رجلٌ، ودرهمٌ وإن كانت صالحة لكلّ واحد من آحاد الرّجال وآحاد الدّراهم فلا يتناولها مقابل على سبيل البدل وقولنا ،فصاعداً احتراز عن لفظ إثنين وقولنا (مطلقاً إحتراز عن قولنا عشرة ومائة ونحوه من الأعداد المقيّدة) ولا حاجة بنا إلى قولنا من جهة واحدة إحتراز عن الألفاظ المشتركة والمجازيّة"(1)

يذكر تقى الدين أبو البقاء الفتوحى (ت972 هـ )أنّ "العامّ في اصطلاح العلماء لفظ دال على جميع أجزاء ماهية مدلوله أي مدلول اللفظ" (2) الفرق بين العموم والعام :

يبيّن الزّركشي (ت794هـ)الفرق الموجود بين الصّيغتين قائلا: " ...فالعامّ هو اللَّفظ المتناول ، والعموم: تناول اللفظ لمَّا صلح له ، فالعموم مصدر ، والعامِّ اِسم الفاعل مشتق من هذا المصدر ، وهما متغايران ، لأنّ المصدر الفعل، والفعل غير الفاعل".

وبناء على صيغة الكلمتين ودلالة كل واحدة منهما - دلالة المصدر واسم الفعل-ومن هذا التّغاير فقد اعترض على قول عبد الجبار وابن برهان قائلا: " ومن هذا يظهر الإنكار على عبد الجبار وابن برهان وغيرهما في قولهم: "العموم اللفظ المستغرق ال(3)

يعلل هذا الاعتراض بقوله: " فإن قيل : أرادوا بالمصدر اسم الفاعل ، قلنا : استعماله فيه مجاز ولا ضرورة لارتكابه مع إمكان الحقيقة "(4) و يذكر بأن " القرافي فرّق بين الأعمّ والعامّ قائلا: ... "بأن "الأعمّ إنّما يستعمل في المعنى ، والعامّ

<sup>1 -</sup> الإحكام في أصول الأحكام ، الآمدي ، تعليق :عبد الرزاق عفيفي ، المكتب الإسلامي، بيروت ، مج 1-2 ،

ج-196/2. 2- شرح الكوكب المنير، تقي الدين أبو البقاء الفتوحي، مطبعة السنة المحمدية ، مصر، (د.ط - د.ت)، ص 343. 3- البحر المحيط ، الزركشي ، دار الكتبي ،مصر ، (ط1 - 1414هـ/1994م )،ج4/ 81.

<sup>4-</sup> إرشاد الفحول في تحقيق الحق من علم الأصول ، محمد الشوكاني ، دار السلام، القاهرة، (دط - 1418هـ / 1998م) ج1/243، والبحر المحيط، ج4- الفرق بين العموم والعام.

في اللفظ ، فإذا قيل : هذا أعمّ تبادر الدّهن للمعنى وإذا قيل : هذا عام تبادر الذهن للفظ "(1)

وعند تقيّ الدّين أبو البقاء الفتوحي(ت 972 هـ -1564 م) أنّ اللّفظ يقال للعامّ والخاص وللمعنى أعمّ وأخص فيقول: "ويقال للفظ عام وخاص ، وللمعنى أعمّ وأخص". قال الكوراني (ت893 هـ - 1488م) في شرح جمع الجوامع: هذا مجرد اصطلاح لا يدرك له وجه سوى التمييز بين صفة اللفظ وصفة المعنى وقال القرافي: وجه المناسبة أنّ صيغة أفعل تدلّ على الزّيادة والرّجحان "(2) .

يبدو من القول أن "الدّلالة الصرّرفيّة كان لها الأثر في تحديد الفرق بين هذه الصبيغ ، فكلمة عام وخاص تدلان على اسم الفاعل من الفعل عم وخص أمّا أعمّ وأخص فهما اسما التفضيل

# صيغ العموم:

يقول الزّركشي(ت794هـ): "الذي يفيد العموم إمّا أن يفيده من جهة اللغة أو العرف أو العقل"(3) ويذكر جهة اللغة بأنها على ضربين قائلا: "والأولى: على ضربين لأنّه إمّا أن يفيده بنفسه لكونه موضوعا له أو بواسطة اقتران قرينة به . والأوّل: أعنى الذي يدلّ بنفسه نوعان: لأنّه إمّا أن يكون شاملا لجمع المفهومات كلفظ ( كلّ ، وجميع ، وأي )في حال الاستفهام والشّرط ؛ وإمّا أن لا يكون شاملا للكلّ فإمّا أن يخصّص بأولى العلم كلفظ " من " شرطا أو استفهاما ، فإنّها تختص بالعقلاء وقد تستعمل في غيرهم للتّغلب أو غيره ؛ وإمّا أن يختص بغير العالمين ، فإمّا أن يعمّهم أو يختصّ ببعضهم ؛ والأوّل " ما " الاسميّة ، فإنّها تفيد العموم إذا كانت معرفة ، نحو: هات ما رأيت ، فتفيد العموم ـ فيما عدا العالمين ـ

أ- البحر المحيط ، الزركشي، دار الكتبي، مصر ، (ط1 - 1414هـ/1994م)، ج81/4.

<sup>2-</sup> ـ شرح الكوكب المنير، تقى الدين أبو البقاء الفتوحي، مطبعة السنة المحمدية، مصر، (د.ط - د.ت) ، ص343.

من الزّمان والمكان والجماد ، وقيل : إنّها تتناول العالمين أيضا ، كما في قوله تعالى: (والسَّمَاء وَمَا بَنَاهَا) (وَلاَ أنتم عابدونَ مَا أَعبُدُ ) (2) .

والثّاني: أن يختص عموم بعضهم ، فإمّا أن يختص بالأمكنة. نحو: أينَ تجلس أجلس، ومنه (حيث)، أو بالأزمنة نحو: متى تَقْم أقم"(3)

الثاني: ما يفيد العموم لغة لا بالوضع ، بل بواسطة قرينة ، فهو إمّا في جانب الثبوت ك ( لام ) التّعريف الّتي ليست للعهد ، ولام التّعريف إنّما تفيد الجنس إذا دخلت على الجموع أو على اسم الجنس المفرد ، والجمع المضاف لهذين ، نحو عبيدي أحرار وعبدي حرّ ، وإمّا في جانب العدم ، وهي النّكرة في سياق النّفى "(4)

فهو بهذ النّص يحدّد صيغ الشّمول والّتي تتمثّل في (كلّ ،جمع ،وأي الاستفهامية والشّرطيّة)، ثم بيّن الصّيغة الّتي تخصّص للعقلاء مثل: (مَنْ) الاستفهامية والشّرطيّة وهذا لا يمنع أنها تستعمل للتغلّب.

وكذلك (ما )التي تستعمل لغير العاقلين ، والتي تفيد العموم فيما عدا العالمين من الزّمان والمكان والجماد والإنسان . وذكر أنّها يمكن أن تستعمل للعاقلين ومثل لذلك قوله تعالى: :(والسّماء وما بناها) و(ولا أنتم عابدون ما أعبد).

أمّا الذي يفيد العموم عرفا فقد مثل له بقوله تعالى: (حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَاتُكُمْ )(5)

وبيّن أنّه" يفيد في العرف تحريم وجوه الاستمتاعات التي تفعل بالزّوجة والأمة وليس ذلك مأخوذا من مجرّد اللغة "<sup>(6)</sup>.

<sup>1-</sup> الشمس - 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-الكافرون- 5.

<sup>· -</sup> البحر المحيط ، الزركشي، دار الكتبي، مصر ، (ط1 - 1414هـ/1994م)، ج4/ 81.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- المصدر نفسه ، ج81/4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>-النساء - 23.

<sup>6-</sup> البحر المحيط ، الزركشي دار الكتبي ، (ط1 - 1414هـ/1994م )،ج4/ 81.

أمّا القسم التّالث فإنّه يفيده بطريق العقل فيقول الزّركشي: "وهو على ثلاثة أضرب : أحدها : أن يكون اللفظ مفيدا للحكم ولعلته . إمّا بصراحته وإمّا بوجه من وجوه الإيماءات ، فيقتضى ثبوت الحكم أينما ثبت العلة ،وثانيهما: ما يذكر جوابا عن سؤال السّائل ، كما إذا سئل عمن أفطر ، فقيل : من أفطر فعليه الكفارة فيعلم منه أنّ كل مفطر عليه مثلها وثالثها: مفهوم المخالفة عند القائلين به كقوله عليه السّلام: (مطل الغني ظلم )، فإنّه يدلّ بمفهوم على أنّ مطل غير الغني ليس بظلم وهذا التّقسيم ذكره الإمام فخر الدين الرّازي وأتباعه  $^{(1)}$ 

ومن الصيّغ التي تفيد العموم (كلّ) وهي التي سأقف عندها دون غيرها من أجل التّعرف على دلالتها وما يترتب عن توظيفها ؛ لأنّ المقام لا يسمح التّعرض لكلّ حالات العموم ، وقد بدا لى أنّ الوقوف - عند دلالة كل - ضروريّ من أجل إبراز كيف تعامل علماء الأصول مع هذه الوحدة الدلاليّة في تقدّمها وتأخّر ها.

"ودلالة: " (كلّ ) لإحاطة بكلّ فرد من الجزئيات إن أضيفت إلى النّكرة أو الأجزاء إن أضيفت إلى معرفة "(2)، و تفيد دلالتها التّأكيد لمعنى العموم "ولهذا قال القاضى عبد الوهاب: ليس بعدها في كلام العرب كلمة أعم منها، ولا فرق بين أن تقع مبتدأ بها أو تابعة ، تقول : كلّ امرأة أتزوّجها فهي طالق وجاءني القوم كلهم فيفيد أنّ المؤكد به عام "(3).

(كلّ) في الجملة الأولى مبتدأ وفي الثانية توكيد وهي مضاف لضمير (هم) وفى التركيبين تفيد العموم.

يمكن أن نستعملها مع العاقل وغير العاقل، وتوظف مع المذكّر، والمؤنّث والمفرد والمثنّى، والجمع، نظرا لهذا النّوظيف فهي أقوى الصّيغ التي تفيد العموم

<sup>1 -</sup> المصدر نفسه، ج4/ 81.

<sup>2-</sup> نفسه ، ص**84**.

<sup>3-</sup> نفسه ، ص84.

وصيغتها لا تتغيّر في جميع الحالات نحو: كلّ الأساتذة، وكلّ البشر، وكلُّ رجلٍ وكلُّ امرأةٍ.

أمَّا في المثنَّى لا يؤَّكد بها استغناء عنه ( بكلا ، وكلتا ) .

ويذكر الزركشي أنها "لا يؤكد بها إلا ذو أجزاء ، فلا يقال : جاء زيد كله قال ابن السراج :والضابط أنها إمّا أن تضاف لفظا ، أو تجرد عن الإضافة وإذا أضيفت فإمّا إلى معرفة أو إلى نكرة ، فهذه أقسام . "(1)

# حالات استعمالها. إذا أضيفت إلى النكرة:

يقول الزركشي: "فيتعيّن اعتبار المعنى فيما أضيفت إليه فيما لها من ضمير وخبر وغيره وإن كان المضاف إليها مفردا فمفردا ومثنى فمثنى ، وكذلك الجمع والتذكير والتأنيث "(2) وقد مثل لذلك بالآيات التّاليّة:

قال تعالى : (كلُّ امرئٍ بمَا كسبَ رَهِين) (3) ، وقال الله تعالى (وكلُّ شيءٍ فَعلوه في الزُّبر) (4) ، وقال الله تعالى (كلُّ إنسانٍ ألزمناه طائرَه في عنقِه) (5) (كلُّ نفس فعلوه في الزُّبر) (6) و إنْ كلُّ نفسٍ لمَا عليها حَافظ) (7) ، علق الزَّرْكشي قائلا : "ومعنى العموم في هذا القسم ـ يقصد به الآيات ـ كلُّ فردٍ لا المجموع ، فإذا قيل : كلُّ رجلٍ فمعناه كلُّ فردٍ فردٌ منَ الرِّجال ، وقد يكون الاستغراق للجزئيات بمعنى أنّ الحكم ثابت لكلٌ فردٍ مِن جزئيات النّكرة ، قد يكون مع ذلك الحكم على المجموع لازمًا "(8)

<sup>1-</sup> البحر المحيط ، الزركشي، دار الكتبي، مصر ، (ط1 - 1414هـ/1994م)، ج84/4.

<sup>2-</sup>المصدر نفسه ، ص85

<sup>3-</sup> الطور -21

<sup>4-</sup> القمر - 52.

<sup>5-</sup> الإسراء- 13.

<sup>6-</sup> آل عمران- 185.

 $<sup>\</sup>frac{7}{1}$ - الطارق-4.

<sup>8 -</sup> البحر المحيط ، الزركشي ، ج86/4.

دلالة كل عند تقى الدين أبو البقاء الفتوحى "... ولها بالنسبة إلى إضافتها معان . منها أنّها إذا أضيفت إلى نكرة . فهي لشمول أفراده نحو " قوله تعالى: ( كلّ نفس ذائقةُ الموتِ  $)^{(1)}$  ، ومنها : أنّها إذا أضيفت لمعرفة ، وهي جمع أو ما في معناه . فهي الستغراق أفراده أيضا ، نحو كلّ الرّجال وكلّ النّساء على وجل إلا من أمنه الله تعالى وفى الحديث (كلّ النّاس يغدو ، فبائع نفسه ، فمعتقها أو موبقها  $^{(2)}$ ومنها: أنّها إذا أضيفت لمعرفة مفرد، فهي الستغراق أجزائه أيضا، نحو كلّ الجارية حسن ، أو كل زيد جميل . إذا علم ذلك فمادتها تقتضى الاستغراق والشَّمول كالإكليل لإحاطته بالرَّأس ، والكلالة لإحاطتها بالوالد والولد . فلهذا كانت أصرح صيغ العموم لشمولها العاقل وغيره ، المذكر والمؤنث ، المفرد والمثنى والجمع وسواء بقيت على إضافتها كما مثلنا ، أو حذف المضاف إليه . نحو قوله تعالى: (كلُّ آمن باللهِ )(3)"(4)

# دلالة كلّ إن تقدمها النّفى:

"الأوّل : أورد على قولهم : إن تقدّم النّفي على (كلّ) لسلب العموم ، ولا يفيد الاستغراق قوله تعالى : ( إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتِي الرَّحْمَن عَبْدًا) (5) فينبغي أن يقيّد ذلك بما إذا لم ينتقض النّفي ، فإن اِنتقض فالاستغراق باق كالآية ويكون لعموم السلب ومنه: ما كلُّ رجلٍ إلا قائمُ ، وسببه أن النَّفي

<sup>1-</sup> آل عمر ان- 185.

<sup>2 -</sup> الحديث كاملا: عَنْ أبي مَالِكِ الحَارِثِ بن عَاصِم الأَشْعَرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم: (الطُّهُورُ شَطْرُ الإِيْمَانَ، وَالْحَمْدُ للهِ تَمْلاُّ الميزَانَ، وسُبْحَانَ اللهِ وَالْحَمْدُ للهِ تَمْلآن - أو تَمْلاً - مَا بَيْنَ السَّمَاءِ والأرْض، وَالصَّلاةُ نُورٌ، والصَّدَقَةُ بُرْ هَانٌ، وَالصَّبْرُ ضِيَاءٌ، وَالقُرْآنُ حُجَّةٌ لَكَ أَو عَلَيْكَ، كُلُّ النَّاسِ يَعْدُو فَبَائِعٌ نَفْسَهُ فَمُعْتِقُهَا أُو مُوبِقُهَا . رواه مسلم.

<sup>3-</sup> البقرة - 285

<sup>4-</sup> شرح الكوكب المنير، تقى الدين أبو البقاء الفتوحي، مطبعة السنة المحمدية،مصر،(د.ط - د.ت) ، ص352.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>ـمريم -93

للمجهول ، وما بعد ( إلا ) لا تسلط للنّفي عليه ، لأنّه مثبت ، وهو في المفرغ مستند لما قبلها ، وهو كلّ فرد كما كان قبل دخول النّفي والاستثناء. " (1)

يذكر محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي (ت 671هـ) في قوله تعالى : (إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتِي الرَّحْمَنِ عَبْدًا)، (إن) نافية بمعنى ما أي

ما كلّ من في السموات والأرض إلا وهو يأتي يوم القيامة مقرا له بالعبوديّة خاضعا ذليلا كما قال: وكلّ أتوه داخرين أي صاغرين أذلاء ؛ أي الخلق كلّهم عبيده ، فكيف يكون واحد منهم ولدا له - عزّ وجل - تعالى عما يقول الظالمون والجاحدون علوا كبيرا وآتي بالياء في الخط ، والأصل التّنوين فحذف استخفافا وأضيف"(2).

أمّا القول التّاني فيقول فيه الزّركشي: "أنّ حكم النّهي فيما سبق حكم النّفي فإذا قلت: لا تضرب كلّ رجل أو كلّ الرّجال، كان النّهي عن المجموع لا عن كلّ واحد. ولو قلت: كلّ الرّجال لا تضرب، كان عموما في السّلب بالنسبة إلى كلّ فرد "(3)

ويعلل قوله بقول الفقهاء قائلا: "ولذلك قال الفقهاء: لو قال: والله لا كلمت كلّ رجل، إنّما يحنث بكلامهم كلهم، فلو كلم واحدا لم يحنث "(4). فكلّ تفيد عمومَ الرّجال لا رجل واحد.

"وقدرد بعضهم هذه القاعدة بقوله تعالى: ( وَلَا تَقْتُلُوا أَوْلَادَكُمْ مِنْ إِمْلَاقِ )(٥)

40

<sup>-</sup> البحر المحيط، بدر الدين الزركشي، دار الكتبي،مصر، (ط1 -1414هـ/1994م)، ج92/4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - تفسير القرطبي، محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي، ، دار الفكر،بيروت – لبنان، (د ط – د ت )، ج77/11.

 $<sup>^{3}</sup>$  - المصدر السابق، ج92/4.  $^{4}$  - المصدر نفسه، ج92/4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- الأنعام – 151.

(...وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ) (1) ونظائره ، فإنه لم يزل العلماء يستدلون به على ثبوت الحكم لكل فرد"(2).

"وهذا الاعتراض مبني على أنّ الحكم السّابق لا يختص بر (كل)، بل يتعدّى إلى سائر صيغ العموم، كقولك: لا تضرب الرّجال، وبه صرّح بعضهم قال: إلاّ أن يكون هناك قرينة تقتضي ثبوت النّهي لكلّ فرد"(3)

فهذا الاعتراض يشترط القرينة التي تثبت النهي لكل فرد."...وجعل هذا واردا على قول الأصوليّين: إن دلالة العموم كليّة ، ولم يفصلوا في النّفي والنّهي بين تقديمها وتأخيرها ، وجعل مثل قوله تعالى: (وَلَا تَقْتُلُوا أَوْلَادَكُمْ )إنّما ثبت العموم فيه لكلّ فرد بقرينة ، أو بجعل الألف واللاّم والإضافة في مثل ذلك لمجرد الجنس لا العموم للقرينة ونحوه . ذكره صاحب النّبيان في علم البيان في صيغة

الجس لا العموم للفريبة وبحوه . دكره صاحب البيان في علم البيان في صيغة التثنية والجمع مع (كلّ) فقال : إذا قلت : لا تضرب الرّجلين كليهما كان النّهي ليس بشامل ، ومن ثم قالوا : ولكن اضرب أحدهما ، وكذلك لا تأخذهما جميعا ، ولكن خذ واحدا منهما . لكن تقدم عن القرافي التّصريح بأن هذا الفرق بين تقدّم النّفي وعدمه من خصائص (كلّ) والظاهر أنه لا يختص ، بل ما دل على متعدّد أو مفرد ذي أجزاء كذلك ، فإذا قلت : ما رأيت رجالا ، أو ما رأيت رجلين أو ما رأيت رجلان على الكلّ واحد بخلاف ما لو تقدم السّلب "().

"التّالث: قولهم: إن السّالبة الكليّة تقتضي نفي الحكم عن كلّ فرد وقد منعه بعضهم مدعيا أنّها اقتضت نفي الحقيقة من حيث هي هي ، والمستلزم ذلك نفي الحكم عن كلّ واحد ، وعن الجملة ، وقد صرح بذلك جماعة من الأصوليّين

<sup>1-</sup> الأنعام – 151.

<sup>2-</sup> البحر المحيط ، الزركشي، ج92/4.

<sup>3-</sup> المصدر نفسه ، ج4/92<sup>.</sup>

<sup>4-</sup> نفسه ،ج4/93

وحينئذ فلا يكون (كلّ) تأكيدا ، بل دلّ على معنى آخر ، وهو نفيّ الحقيقة المستلزم لنفيّ الإفراد وهو مردود ، لأنّ (كلا ، وكلما ، ولا شيئا ، ولا واحدا ) وسائر كلمات السور إنّما يستعمل باعتبار الأفراد لا باعتبار الحقيقة ؛ لأنّ اعتبار الحقيقة إنّما يتأتّى في الطبيعة ... "(1)

الرّابع: هذا حكمها في النّفي ، وسكتوا عن حكمها في الشّرط ، والظّاهر أنّ تقدّمها عليه كتقدّمها على النّهي ، فيكون الشّرط عامًّا لكلِّ فردٍ ، فإذا قلت : كلُّ رجلٍ إنْ قام فاضربه ، وكلّ عبد لي إن حجّ فهو حرٌّ ، فمن حجّ منهم عتق ، فلو قدمت الشرط، فقلت: إن حج كلّ عبد من عبيدي فهم أحرار، لا يعتق أحد منهم حتى يحجّ جميعُهم، ومن هذا قوله تعالى: ( وَإِنْ يَرَوْا كُلَّ آيَةٍ لَا يُؤْمِنُوا بِهَا) (2) "(3)

يذكر الطاهر بن عاشور" وإن يروا كل آية لا يؤمنوا بها عطف على قوله يتكبرون فهو في حكم الصلة ، والقول فيه كالقول في قوله لا يؤمنون ولو جاءتهم كل آية في سورة يونس وكلّ مستعملة في معنى الكثرة ، كما تقدم في قوله \_ تعالى (ولئن أتيت الذين أوتوا الكتاب بكل آية) في سورة البقرة" (4)

"الخامس : جميع ما تقدم في " كلّ " من إفادتها استيعاب جزئيات ما دخلت عليه إن كان نكرة أو جمعا معرفا ، وأجزائه إن كان مفردا معرفة لا فرق فيه بينه وبين أن تكون مستقلة أو تابعة مؤكّدة ، مثل أخذت العشرة كلها وجاء القوم كلهم ونحوه ممّا يدخل فيه التّأكيد ، لكن العموم فيها مستفاد من الصّيغة المؤكدة ، و ( كلّ) جاءت للتنصيص على الأفراد ، وعدم إحتمال التّخصيص ، وهل يفترق الحال إذا وقعت مؤكّدة بين تقديمها على نفى أو تقديم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- البحر المحيط ، الزركشي، دار الكتبي، مصر ، (ط1 –1414هـ/1994م) ،ج93/4.

<sup>2-</sup> الأعراف- 146

 $<sup>^{3}</sup>$ البحر المحيط ، الزركشي ، ج $^{3}$ 

 <sup>4-</sup> التحرير والتنوير ، محمد الطاهر ابن عاشور، دار سحنون ، تونس، (د ط – د ت )، ج10/ 105.

النّفي عليها ، نحو لم أر القوم كلّهم ، والقوم كلّهم لم أرهم ، فيكون الأوّل لسلب العموم ، والثّاني لعموم السلب كما إذ تقدّم في المضافة " (1)

• الخاص والتّخصيص والخصوص والمخصّص:

### 1- الخاصّ:

أ- لغة: يأتي بمعنى التفرد، قال في اللسان: "خصته بالشيء يخصته خصا ويقال: إختص فلان بالأمر، وتخصتص له إذا إنفرد، وقال غيره: الخاصة والخاصة ضد العامة "(2)

ب- اصطلاحا: يقول الزركشي أنه: "وقيل: الخاص ما يتناول أمرا واحدا بنفس الوضع، وكان يصح أن يتناوله ذلك الغير "(3)

ويذكر أنه: "اللفظ الدّال على مسمّى واحد وما دلّ على كثرة مخصوصة ولهذا قدّمه بعض الحنفيّة على البحث في العام تقديما للمفرد على المركّب"(4).

## 2- التّخصيص:

أ- لغة: الإفراد ومنه الخاصة (<sup>5)</sup>.

#### ب-إصطلاحا:

يذكر تقيّ الدّين أبو البقاء الفتوحي. (ت 972 هـ) مفهوم التّخصيص فيقول: " أمّا التّخصيص : فرسموه بأنّه (قصر العام على بعض أجزائه) قال إبن مفلح : ولعله مراد من قال (على بعض مسمياته) فإنّ مسمّى العام جميع ما يصلح له اللفظ لا بعضه . وقال البرماوي تبعا لجمع الجوامع : هو قصر العام على بعض أفراده

<sup>1-</sup> البحر المحيط، بدر الدين الزركشي، ج94/4.

<sup>2-</sup> ينظر: لسأن العرب ،أبن منظور، حرف الصاد فصل الخاء مادة خصص ، ج24/7 القاموس المحيط، ص 796

<sup>324/4 ،</sup> جـ 324/4

<sup>4-</sup> البحر المحيط، بدر الدين الزركشي ، ج324/4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - ينظر: البحر المحيط ، الزركشي، ج326/4.

فخرج تقييد المطلق ؛ لأنه قصر مطلق ، لا عام ، كرقبة مؤمنة . وكذا الإخراج من العدد ، كعشرة إلا ثلاثة . ونحو ذلك، ودخل ما عمومه باللفظ " (1)

"وقد ورد على تعريف التخصيص: أنه إنما يكون تخصيصا بدليل عام لا قصر العام بدليله. وجوابه: أنّ الكلام في التخصيص الشّرعي فالتقدير قصر الشّارع العام على بعض أفراده، فأضيف المصدر إلى مفعوله. وحذف الفاعل للعلم به ويطلق التخصيص على قصر لفظ غير عام على بعض مسمّاه أي مسمّى ذلك اللفظ (ك) إطلاق (عام على غير لفظ عام) كعشرة ومسلمين للعهد"(2)

"التّخصيص تميّيز بعض الجملة بالحكم ولهذا نقول خص رسول الله صلّى الله عليه وسلّم بكذا وخص الغير بكذا. وأمّا تخصيص العموم فهو بيان ما لم يرد باللفظ العام"(3).

"ويجوز دخول التخصيص في جميع ألفاظ العموم من الأمر والنهي والخبر، ومن الناس من قال لا يجوز التخصيص في الخبر كما لا يجوز النسخ وهذا خطأ لأنّا قد بيّنا أنّ التخصيص ما لم يرد باللفظ العام وهذا يصح في الخبر كما يصح في الأمر والنّهي"(4).

و عرفه الشير ازي بأنه: "بيان ما لم يرد بلفظ العام" (5) و قد مثل له بقوله تعالى: " ( حَافِظُوا عَلَى الصَّلُوَاتِ وَالصَّلَاةِ الْوُسْطَى ) (6)

ميّز الوسطى من جملة الصلوات في الأمر بالمحافظة، فكان ذلك في حد التّخصيص "(1)

<sup>1-</sup> شرح الكوكب المنير، تقي الدين أبو البقاء الفتوحي، مطبعة السنة المحمدية ، مصر، (د.ط - د.ت)، ص388

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المصدر نفسه ، ص388

<sup>-</sup> اللمع في أصول الفقه ، الشيرازي ،دار ابن كثير ، دمشق – بيروت ، (ط 1 –1419هـ /1995م )، ص77.

 $<sup>\</sup>frac{4}{1}$ - المصدر نفسه ، ص 77.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- نفسه، ص77. <sup>6</sup>- البقرة – 238.

وذكر الزّركشي قول ابن السمعاني بأنّه :"تمييز بعض الجملة بالحكم وتخصيص العام بيان ما لم يرد بلفظ العام . وقال ابن الحاجب : قصر العام على بعض مسمياته، ورد بأنّ لفظ القصر يحتمل القصر في التّناول أو الدّلالة أو الحمل أو الاستعمال. وذكر أيضا أن التّخصيص يطلق على قصر اللفظ على بعض مسمياته، وإن لم يكن عاما، كما يطلق العام على اللفظ بمجرد تعدد مسمّياته، كالعشرة والمسلمين لمعهودين، وضمائر الجمع وقيل: إخــراج ما يتناول الخطاب . و هو أحسن ؟ لأنّ الصّيغة العامّة شاملة لجميع الأفراد، مع قطع النّظر عن المعارض . مقتضى الإرادة شمول الحكم لجميع الأفراد . فيخصّص بعض الأفراد بالحكم دون بعض . فهي داخلة في جملة مقتضيات اللفظ ظاهرا مخرجة عنه بالتخصيص ، وحينئذ فالإخراج عن الدّلالة أو التناول غير ممكن والممكن إخراج بعض المتناول"(2)

#### 3- الخصوص:

يعرَّفه الزّركشي أنه": كون اللفظ متناولا لبعض ما يصلح له لا لجميعه وقد يقال: خصوص في كون اللفظ متناولا للواحد المعيّن الذي لا يصلح إلا له كتناول كلّ اسم من أسماء الله تعالى المختصّة به له تبارك وتعالى ، وذكر القسم الثاني الزّجاج في كتاب له في أصول الفقه ، نقله عنه ابن الصّلاح في فوائد رحلته ، أنّ الشَّافعي - رضي الله عنه - عبّر عن المخرج مرّة بالخاص ، وعن المبقى مرّة بالخاص ، والخصوص من عوارض الألفاظ حقيقة ، وفي المعاني الخلاف السَّابق في العموم ولم يتعرّضوا لذلك . وفرّق العسكري بين الخاص والخصوص فقال :الخاص يكون فيما يراد به بعض ما ينطوي عليه لفظه بالوضع والخصوص ما اختص بالوضع لا بإرادة "(3).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - اللمع في أصول الفقه ، الشيرازي ،دار ابن كثير ، دمشق – بيروت ، (ط 1 –1419هـ/1995م )، ص77.

<sup>2-</sup> ينظر: البحر المحيط ،بدر الدين الزركشي، ج4/326

# 4\_ المخصِّص:

#### تعريفه:

" قد اختلف فيه على قولين، حكاهما القاضى عبد الوهاب في (الملخص) وابن برهان في ( الوجيز ) أحدهما: أنه إرادة المتكلم تعريف بعض ما يتناوله الخطاب والدّليل حظه أن يكشف عن أن العموم مخصوص لأن التّخصيص وقع به . وهذا ما صحّحه ابن برهان ، وفخر الدّين الرّازي وغيرهما . والثّاني : أنّه الدّليل على الإرادة ". وقال في ( المحصول ) : المخصيص في الحقيقة هو إرادة المتكلم لأنها المؤثرة ، وتطلق على الدّال على الإرادة مجازا ، وقال أبو الحسين في " المعتمد: " العام يصير عندنا خاصًا بالأدلة ، ويصير خاصًا في نفس الأمر إرادة المتكلم والحقّ أنّ المخصّص حقيقة هو المتكلم ، لكن لما كان المتكلم يخصّص بالإرادة أسند التّخصيص إلى إرادته فجعلت الإرادة مخصّصة ، ثم جعل ما دل على إرادته و هو الدّليل اللفظى أو غيره مخصّصا في الاصطلاح ، والمراد هنا إنّما هو الدّليل ، فنقول: المخصّص للعام إمّا أن يستقلّ بنفسه فهو المنفصل ، وإمّا ألا يستقل ، بل يتعلق معناه باللفظ الذي قبله "(1) ، وجاء في المحصول:

"وأمّا المخصِّص للعموم – فيقال – على سبيل الحقيقة – على شيء واحد وهو إرادة صاحب الكلام ، لأنها - هي المؤثرة في إيقاع ذلك الكلام لإفادة البعض -فإنّه إذا جاز أن يرد الخطاب خاصنًا ، وجاز أن يرد عامّا – لم يترجح أحدهما على الآخر إلا بالإر ادة "(2)

## المتصل وأقسامه:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المصدر نفسه، ج4/367

 $<sup>^{2}</sup>$ - المحصول في علم أصول الفقه ، فخر الدين الرازي ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ( c d d d d

وقسمه الجمهور إلى أربعة: "الاستثناء والشرط والصفة، والغاية. وزاد ابن الحاجب، والقرافي: بدل البعض من الكلّ، ونازع الأصفهاني فيه، لأنه في نية طرح ما قبله.

وقال القرافي وقد وجدته بالاستقراء اثني عشر: هذه الخمسة ، وسبعة أخرى وهي: الحال ، وظرف الزّمان ، وظرف المكان ، والمجرور والتّمييز، والمفعول معه ، والمفعول لأجله فهذه اثنا عشر ليس فيها واحد يستقلّ بنفسه "(1)

يمكن أن يقال: " المخصيّص - بكسر الصيّاد - هو حقيقة : فاعل التّخصيص الذي هو الإخراج ، ثم أطلق على إرادته الإخراج . لأنّه إنّما يخصيّص بالإرادة فأطلق على نفس الإرادة مخصيّصا "(2)، ويضيف قول الرّازي الذي يوضح فيه حقيقة التخصيص ومفهوم المخصيّص قائلا :" قال الرّازي وأتباعه : إنّ حقيقة التّخصيص هو الإرادة . ( ويطلق ) المخصيّص ( مجازا على الدّليل ) الدّال على الإرادة ( وهو المراد هنا ) فإنّه الشيائع في الأصول حتى صار حقيقة عرفيّة وهو - أي المخصيّص - قسمان :

قسم (منفصل) وهو ما يستقل بنفسه بأن لم يكن مرتبطا بكلام آخر (ومنه) أي ومن القسم المنفصل (الحس) نحو قوله سبحانه وتعالى: (تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا) (قوله تعالى: (يُجْبَى إِلَيْهِ تُمَرَاتُ كُلِّ شَيْءٍ) (4) وقوله تعالى (وأُوتِيَتْ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ) (5) وقوله تعالى (مَا تَذَرُ مِنْ شَيْءٍ أَتَتْ عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَتْهُ كَالرَّمِيمِ ) (6) كُلِّ شَيْءٍ الله جَعَلَتْهُ كَالرَّمِيمِ ) (6) والمراد بالحس المشاهدة . ونحن نشاهد أشياء كانت حين الريح لم تدمر ها ولم

<sup>1 -</sup> المحصول في علم أصول الفقه ، فخر الدين الرازي ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ( c - c - c ) c - الكوكب المنير ، تقى الدين أبو البقاء الفتوحى، مطبعة السنة المحمدية ،مصر ، (c - c - c )، c - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 1

<sup>3-</sup> الأحقاف – 25.

<sup>4-</sup>القصيص – 57.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- النمل – 23. <sup>6</sup>-الذار بات -42.

تجعلها كالرّميم ، كالجبال ونحوها ، ونعلم أنّ ما في أقصى المشرق والمغرب لم تجب إليه ثمراته ، وأنّ أشياء كثيرة لم تؤت منها بلقيس في قوله تعالى (وأوتِيَتْ من كلّ شيء) ثم هاهنا بحثان :

الأوّل: أنّ هذه الأمثلة: لا تتعيّن أن تكون من العام المخصوص بالحسّ ، فقد يدعى أنّها من العام الذي أريد به الخصوص، التّاتي: أنّ ما كان خارجا بالحسّ فقد يدعى أنّه لم يدخل حتى يخرج ، كما يأتى نظيره في التّخصيص بالعقل "(1)

ومتى إتصل بما يستقل بنفسه عموما كان أو غيره صار غير مستقل بنفسه والمخصيص – بكسر الصاد – فاعل التخصيص، وهو الشارع، ويطلق على الدّليل الذي حصل به التّخصيص، إذا يطلق: « المخصيص » على معنيين: على الشّارع وهو الله –عز وجل – أو النّبي.

إختلف الأصوليّون على قولين:

أحدهما: أنّه إرادة المتكلم والدّليل كاشف عن تلك الإرادة.

ثانيهما: أنه الدّليل الذي وضع به التّخصيص.

وإختار الأوّل ابن برهان وفخر الدّين الرّازي في محصوله فإنّه قال : " المخصّص في الحقيقة هو إرادة المتكلم، لأنّها المؤثّرة، ويطلق على الدّال على الإرادة مجازا" (2)

و" المخصّص العام إمّا أن ينتقل بنفسه فهو المنفصل، وإمّا أن لا يستقلّ بل يتعلّق معناه باللّفظ الذي قبله فهو المتصلّ. "(3)

" وأمّا المتّصل فقد جعله الجمهور أربعة أقسام: اِستثناء المتّصل، والشّرط والصّفة والغاية، وزاد القرافي وابن الحاجب بدل بعض من كلّ"(1)

<sup>-</sup> الكوكب المنير، تقي الدين أبو البقاء الفتوحي، مطبعة السنة المحمدية ، (د.ط - د.ت)، ج1 /391.

<sup>2-</sup> ينظر: المحصول في علم أصول الفقه، الرازي ، ج8/3.

<sup>3-</sup> مباحث التخصيص عند النحاة و الأصوليين ، محمود سعد ، منشأة المعارف ، الإسكندرية – مصر ، (دط – دت) ص 24.

وذكر الشوكاني قائلا أنّ القرافي قال: "وجدتها لاستقراء الني عشر: هذه الخمسة وسبعة أخرى ، وهي: الحال وظرف الزمان وظرف المكان، والمجرور مع الجار والتمييز والمفعول معه والمفعول لأجله ، فهذه اثنا عشر ليس فيها واحد يستقل بنفسه ، ومن اتصل بما يستقل بنفسه عموما كان أو غيره صار غير مستقل بنفسه" (2)

" أمّا المنفصل: هو الذي يستقل بنفسه ولا يحتاج في ثبوته إلى ذكر لفظ العام معه"(3).

ويكون في هذه الحالة التخصيص بالحس والعقل والنص والمفهوم التخصيص بالقياس والعرف والعادة ، ومذهب الصحابي .

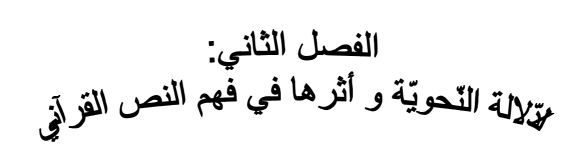
وقد تعرّض الأصوليّون لهذه الحالات بالتفصيل والتّمثيل وهذا يدل ّأنهم تعاملوا مع هذه المباحث قصد استقراء الخطاب وصولا إلى دلالته وفقه حكمه وتوجيهه ، و سأقف عند حالة من الحالات نحو : قوله تعالى : ( فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ )(4) ، فكلمة (من) من صيغ العموم التي تستعمل للعاقلين وهي تشمل المكلف وغيره ، إلا أن العقل خصيص هذا العموم على الإفراد المكلفين"(5).

<sup>1-</sup> مباحث التخصيص عند النحاة و الأصوليين ، محمود سعد ، ص 24

<sup>3-</sup> المرجع السابق ، ص 24.

<sup>4-</sup>البقرة -185.

<sup>5-</sup> ينظر: مباحث التخصيص عند النحاة و الأصوليين ، محمود سعد، ص 27.



- ❖ دلالة الحذف وأثرها .
- دلالة حذف الفاعل والمفعول به
  - التقديم والتأخير.
- حروف المعاني: بعض حروف الجر (أنموذجا)

# توطئة:

الدّلالة النّحوية، لها دور مهم في استقراء الخطاب القرآني، ولذلك نجد الأصوليّين

قد اهتموا بهذا المستوى لأنه يدي إلى الوصول إلى الدلالة المحتملة من النص القر آني ومن القضايا التي ستعالج في هذا الفصل الحذف ودلالته، والتقديم والتأخير ودلالة معانى بعض الأحرف من حروف الجر".

الحذف مشهور في اللغة ، وهو متنوع ، منه إسقاط حرف أو حركة أو كلمة لكن بشرط ألا تتأثر الدلالة ، وصياغة الكلام ، ويكون وفق قوانين اللغة و أسسها فيكون الحذف في هذه الحالة أفصح من الذكر ، وما على القارئ إلا أن يؤول المعنى القائم ، حسب الآليات التي يمتلكها ، فهو يتوقف على التدبّر والاستنباط مع الاستعانة بقرائن لفظية أو معنوية ، فالمحذوف إذا ما دلّ عليه دليل فهو في حكم المذكور فيقدره المعنى ، حسب قوانين النحو ، ويكون في المذكور دلالة على المحذوف ومن المحذوفات التي ستعالج في هذا الفصل الثاني : حذف الفاعل و المفعول به ، ثم أهمية التقديم والتأخير الدّالين على فصاحة العرب وتمكّنهم من ناصيتها ، لأنّ بابه كثير الفوائد ، وله أسبابه ، ثم أنتقل إلى دلالة بعض الأحرف من حروف الجرّ قصد توضيح دلالتها عند الأصوليّين ، وكيف تعاملوا معها.

# دلالة الحذف و أثرها: الحذف لغة واصطلاحا:

الحذف لغة: الإسقاط، ومنه حَذفت الشّعر إذا أخذت منه. (1)

وإذا رجعنا إلى معنى الحذف لغة في لسان العرب أنه "حذف الشيء يحذفه حذفا: قطعه من طرفه "(2)، وجاء في البرهان في علوم القرآن أن الحذف لغة: "الإسقاط ومنه حذفت الشعر، إذا أخذت منه "(3).

واصطلاحا: "إسقاط جزء الكلام أو كله لدليل ، وأمّا قول النّحويّين: الحذف لغير دليل ويُسمى اقتصارا ، فلا تحرير فيه ؛ لأنّه لا حذف فيه بالكليّة "(4)كما سأبينه فيما يلتبس به الإضمار والإيجاز.

# • الفرق بين الحذف والإيجاز والإضمار:

## 1- الفرق بين الحذف والإيجاز:

الفصل الثان

"والفرق بينهما أنّ شرط الحذف والإيجاز أن يكون في الحذف تمَّ مقدّر ؛ نحو : ( وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ ) (5). التقدير اسأل أهل القريةِ ، ويذكر أنّ الإيجاز هو عبارةُ عن اللفظ القليل الجامع للمعاني الجمّة بنفسه"(6).

ويذكر أنّ هناك فرقا بينهما ـ الحذف والإيجاز ـ وبين الإضمار معلّلا قوله: "أنّ شرط المضمر بقاء أثر المقدّر في اللفظ ؛ نحو: ( يُدْخِلُ مَنْ يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ وَالظَّالِمِينَ أَعَدَّ لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا )(7) أي : ويعدّب الظالمين، فقد حذف الفعل والفاعل المتمثّل في (يعدّب والضمير) ، و ( انْتَهُوا خَيْرًا لَكُمْ )(1) أي : ائتوا أمرا خيرا لكم وهذا لا يشترط في الحذف.

<sup>1 -</sup> ينظر: لسان العرب، ابن منظور ( محمد بن مكرم )، تحقيق: عامر أحمد وعبد المنعم خليل، دار الكتب العلمية، بيروت، (ط 1- 2003م) ، مادة (حذف) .

<sup>2-</sup> لسان العربْ، ابن منظور ، دار صادر ، بيروت- لبنان، (ط3- 1994م)، ج1/195

<sup>3-</sup> البرهان في علوم القرآن، بدر الدين الزركشي،دار المعرفة ،بيروت- لبنان،(د ط- 1410هـ / 1990م ) ج115/3.

<sup>4-</sup> المصدر نفسه ، ص115

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - يوسف-82

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>- ينظر: البرهان في علوم القرآن ، الزركشي، ص174.

<sup>′ -</sup> الانسان- 31

ويدل على أنه لا بد في الإضمار من ملاحظة المقدَّر؛ فإنه من أضمرت الشَيء أخفيته "(2)

و"أمّا الحذف فمن حذفت الشّيء قطعته، وهو يشعر بالطّرح، بخلاف الإضمار ولهذا قالوا: (أن) تنصب ظاهرة ومضمرة بالأش

ويذكر طاهر سليمان حمودة أنّ:" النّحاة يفرّقون بين الإضمار والحذف حيث يقولون: إنّ الفاعل يُضمَر ولا يُحدّف ، وذلك حيثما أمكن تقديره بضمير مستتر فكأنّهم يريدون بالمضمر ما لا بدّ منه ، وبالمحذوف ما قد يستغنى عنه"(4). وجاء في المعجم المفصل بأنّه:" إسقاط حرف أو كلمة أو حركة من كلمة يشترط ألا يتأثر المعنى والصيّاغة بذلك."(5) ، من هذا الاصطلاح يتضح أنّ الحذف يتطلّب عدم إلحاق الخلل في المعنى أو الصيّاغة، لأنّ المعنى هو المقصود في الخطاب.

# • الحذف و أثره:

بيّن عبد القاهر الجرجاني (ت471هـ) ضرورة الحذف قائلا: "هو بابً دقيقُ المسلكِ، لطيفُ المأخذ عجيبُ الأمر، شبيهُ بالسّحر، فإنّك ترى به ترك الدّكر أفصح من الدّكر، والصّمت عن الإفادة، ونجدُك أنطقَ ما تكون إذا لم تنطق وأتم ما تكون بيانا إذا لم تبن..."(6)، فقد وصفه بالدّقة في تطبيقه؛ لأنّه يؤثّر في التّواصل اللّغوي، فعدم ذكره أفصحُ، وأفيد، وأبين، وكأنّك نطقت به.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- النساء - 171

 $<sup>^{2}</sup>$ - البرهان في علوم القرآن ،بدر الدين الزركشي ، دار المعرفة، بيروت - لبنان ، (د ط - 1410هـ / 1990م) م $^{2}$ - 174/3.

<sup>3°-</sup> المصدر نفسه ، 175.

<sup>4-</sup> ظاهرة الحذف في الدرس اللغوي ، طاهر سليمان حمودة ، الدار الجامعية للطباعة ، الاسكندرية ،1999 م ، ص19.

أ- المعجم المفصل في النحو العربي، عزيزة قوال، دار الكتب العلمية ، بيروت – لبنان، (ط1-1413هـ/1992م)

<sup>6-</sup> دلائل الإعجاز ،الجرجاني ، قرأ وعلق عليه محمود محمد شاكر ،مكتبة الخانجي ،القاهرة، (ط5- 2004 م)،ص 112.

وذكر السيوطي (ت911هـ) أنّ الحذف: "هو أن يجتمع في الكلام متقابلان فيحذف من كلّ واحد منهما ما مقابله لدلالة الآخر عليه "(1) ، فالإسقاط هناك ينبغي ألا يتأثر المركّب في صياغته، مع إشتراط وجود قرينة تدلّ على القصد من الكلام، أعنى وجود دليل يدلّ عليه.

فالقارئ للنص يؤول المعنى القائم ، حسب الآليّات الّتي يمتلكها، وقد سمّاه أحمد عرابي الحذف الاعتباري قائلا: "وسمّيناه اعتباريّا لأن المؤول يسقط على النّص المعنى القائم في ذهنه ، ولهذا يقع الخلاف في وجوده وعدم وجوده في النّص الواحد إلاّ أنّه لا يخلو من فائدة بلاغيّة أو دلاليّة. "(2)

## • الحذف وما يدلّ عليه:

الخطاب القرآني يخاطب الإنسان على قدر عقله ، ولذلك أمره بالتدبر واستنباط المحذوف مستعينا بقرائن لفظية أو معنوية ، وقد نبه سيبويه إلى وقوعه في الكتاب قائلا: " اعلم أنهم ممّا يحذفون الكلم وإن كان أصله في الكلام غير ذلك ويحذفون ويعوّضون . "(3) ، وقد ذكره في باب (ما يكون في اللفظ من الأعراض)

ونبّه ابن جنيّ بأنّ الحذف يلحق " الجملة والمفرد والحرف والحركة وليس شيء من ذلك إلاّ عن دليل يدلُّ عليه." (4) ويذكر أنّ "المحذوف إذا ما دلّت الدّلالة عليه كان في حكم الملقوظ به إلاّ أن يعترض هناك من صناعة اللفظ ما يمنع منه" (5) فالتقدير للمحذوف "يقتضيه المعنى ، ولا تعارضه قوانين النّحو هو الأصل قل الحذف "(6)

ويرى ابن جني أنّ الإيجاز من الخصائص التي تجعل الحذف واردًا

أ- البلاغة ، السيوطي ، تحقيق : السيد الجميلي ، دار المعرفة ، بيروت - لبنان، (د ط-1413هـ/1993 م ) ، ص 97.

<sup>2-</sup> جدلية الفعل القرائي عند علماء التراث ، أحمد عرابي،ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر،( 2010م)، ص104.

<sup>3-</sup> الكتاب ، سيبويه ،تحقيق : محمد هارون،دار الجيل ، بيروت - لبنان، (ط1- د ت) ،ص 257 وما بعدها.

الخصائص ، ابن جني ، تحقيق : محمد علي النجار ، عالم الكتب ، بيروت ، (د ط – د ت ) ، ج $^{4}$ - الخصائص ، ابن جني ، تحقيق

 $<sup>^{5}</sup>$ - الخصائص، ابن جني ، ج1/285 وينظر: آلأشباه والنظائر، السيوطي ،ج 24/2 - 324.  $^{6}$ - ظاهرة الحذف في الدرس اللغوي ، طاهر سليمان حمودة ، الدار الجامعية للطباعة ، الجزائر ، ( 1999 م) ، ص 21

فيقول: " واعلم أنّ العربَ إلى الإيجاز أميلُ ، وعن الإكثار أبعدُ ، ألا ترى أنّها في حال إطالتها وتكريرها مؤذنة باستكراه تلك الحال وملالها."(1)

فهو يؤكد الإيجاز، وعدم الإكثار، ومن شعار العرب كما يقال: خير الكلام ما قلّ ودلّ.

وللحذف شروطه يقول الزركشي في البرهان:" إنّ من شروط الحذف أنْ تكون في المذكور دلالة على المحذوف إمّا من لفظه أو من سياقه، وإلا لم يُتمكن من معرفته فيصير اللفظ مُخِلاً بالفهم."(2) ، فهو يشترط القرينة اللفظيّة،أو السيّاقيّة. ومفهوم القرينة اللفظية عند تمام حسان: "هي عنصر من عناصر الكلام يستدل به على الوظائف النحوية، فيمكن بالاسترشاد بها أن نقول هذا اللفظ فاعل،وذلك مفعول به ...وفي العربية من القرائن اللفظية،قرينة البنية والإعراب ، والربط والمرتبة والتضام، وفيها فوق ذلك كبرى القرائن ، وقرينة السياق، ولا تدل واحدة من هذه القرائن بمفردها على المعنى النحوي، وإنما يتضح المعنى بعصبة من القرائن المتضافرة على تحديد المعنى النحوي. (3)

وأما في مفهوم قرينة السياق فيقول: وهي ما يكتنف السياق من قيود تركيبية أو أشراط إفادة أو هما معا. "(4)

# • أسباب الحذف:

أسبابه عديدة، وحسب ما يقتضيه المقام منها:

#### 1-شهادة الحال:

<sup>1-</sup> الخصائص ، ابن جنى، تحقيق : محمد على النجار ، عالم الكتب – بيروت ، ( c = c ) ، c = 1.83

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - البرهان في علوم القرآن ،بدر الدين الزركشي، دار المعرفة،بيروت – لبنان، ( 1410هـ / 1990م) ، ج174/3.

 $<sup>^{3}</sup>$  - البيان في روائع القرآن ، تمام حسان ،عالم الكتب، القاهرة ،(1413هـ ،1993م )، -7.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - المرجع تفسه، ص8.

يقول الزركشي: "منها: مجرد الاختصار والاحتراز عن العبث بناء على الظاهر، نحو: الهلال والله، أي: هذا ؛ فحذف المبتدأ استغناء عنه بقرينة شهادة الحال، إذ لو ذكره مع ذلك لكان عبثا من القول. "(1)

إذا فالقرينة لعبت دورا مهما في هذا المقام (شهادة الحال)، ولا ضرورة لذكر المبتدإ فالرّؤية البصريّة، والإشارة بهما قد استغنى عن ذكر المبتدإ والذي يقدّر عند المرسِل والمرسل إليه بـ (هذا).

# 2-عدم تفويت الزّمان لأمر مهمّ:

يقول صاحب البرهان: "ومنها التنبيه على أنّ الزّمان يتقاصر عن الإتيان بالمحذوف وأنّ الاشتغال بذكره يفضي إلى تفويت المهم، وهذه هي فائدة باب التحذير؛ نحو: إيّاك والشر والطريق الطريق ، والله الله ، وباب الإغراء هو لزوم أمر يحمد به ، وقد اجتمعا في قوله تعالى: ( نَاقَةَ اللّهِ وَسُقْياهَا )(2)على التّحذير؛ أي : (احذروا) ناقة الله فلا تقربوها ، و (سقياها) إغراء بتقدير (الزموا) ناقة الله . "(3)

فالمرسل إذا أراد إغراءً أو تحذيرًا، فلا يشغل نفسه بذكر الفعل والفاعل ويكتفي بذكر المفعول به ليكون للخطاب وقعًا في المرسل إليه، وبذلك يكون رابحا للزّمان وإيصال الرّسالة.

# 3- ضيق الكلام عن الوصف، وترك التّقدير للنّفس:

يقول الزّركشي: "ومنها التّفخيم والإعظام ؛ قال حازم في (منهاج البلغاء): إنّما يحسن الحذف ما لم يشكل به المعنى ؛ لقوة الدّلالة عليه أو يقصد به تعديد

<sup>1-</sup> البرهان في علوم القرآن ، بدر الدين الزركشي ، دار المعرفة، بيروت - لبنان ، ( 1410هـ / 1990م) ج178/3.

<sup>2-</sup> الشمس - 13

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- البرهان ، الزركشي، ج179/3

أشياء فيكون في تعدادها طول وسآمة فيحذف ويكتفي بدلالة الحال عليه ، وتترك النفس تجول في الأشياء المكتفى بالحال عن ذكرها على الحال ، قال : وبهذا القصد يؤثر في المواضع التي يراد بها التعجب والتهويل على النفوس ، ومنه قوله تعالى في وصف أهل الجنة: (حَتَّى إِذَا جَاءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبُوابُهَا) (1)، فحذف الجواب ؛ إذ كان وصف ما يجدونه ويلقونه عند ذلك لا يتناهى ، فجعل الحذف دليلا على ضيق الكلام عن وصف ما يشاهدونه ، وتركت النفوس تقدّر ما شأنه ولا يبلغ مع ذلك كنه ما هنالك ؛لقوله عليه الصلاة والسلام: (لا عين رأت ،ولا أذن سمعت)(2) ، ولا خطر على قلب بشر "(3) ، فالتقدير في هذه الحالة مفتوح ومتروك للنفس أن تقدّر وإن كان التقدير في هذه الحالة غير ممكن ، لأنّ الأمر يفوق التخيل.

# 4-التّخفيف لكثرة استعماله:

يقول الزّركشي: "ومنها: التّخفيف؛ لكثرة دورانه في كلامِهم، كما في حذف حرف النّداء في نحو: ( يُوسُفُ أَعْرِضْ عَنْ هَذَا ) (4)، وغيره، قال سيبويه: العرب تقول: لا أدر... ؛ فيحذفون الياء، والوجه ( لا أدري) ؛ لأنّه رفع ...ويقولون: ( لم يَكُ ) فيحذفون النّون كلّ ذلك يفعلونه استخفافا لكثرته في كلامهم. "(5) التقدير في الآية: (يا) يوسف، حذفت (يا)، لأنّها تدور بكثرة بين المرسل والمرسل إليه فلا داع لذكرها، ومن المعلوم أنّ العربي كلما وجد طريقا للاختصار

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- الزمر - 73

المراح 7 - المراح 7 - المراح 7 - المراح 7 - المراح 2 - المراح 1 - المراح 2 - ينظر: تفسير الآية: - (فلا تعلم نفس ما أخفي  $^2$  - ينظر: تفسير القرطبي، دار الفكر، بيروت – لبنان (د ط – د ت) ج $^2$  - والمراح 1 الله عليه وسلم عن أبي هريرة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : (يقول الله تبارك وتعالى : أعددت لعبادي المصالحين ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر ذخرا بله ما أطلعكم عليه - ثم قرأ - فلا تعلم نفس ما أخفى لهم من قرة أعين)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- البرهان في علوم القرآن ، بدر الدين الزركشي، دار المعرفة، بيروت - لبنان ، (1410هـ / 1990م)، ج178/3.

<sup>&</sup>lt;u>-</u> يوسف- <u>29</u>

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- البر هان في علوم القرآن ، الزركشي، دار المعرفة ، بيروت – لبنان، (1410هـ / 1990م) ،ج3/ 179.

اختصر، وسر عظمة الأسان العربي يكمن في أساليبه المتنوعة المستعملة، وهي متداولة بين المرسل والمرسل إليه بدون عناء ، فالعمليّة كلها تهدف إلى التيسير وهذا يدلّ على سلاسة اللغة، وبخاصة في التّخاطب الشّفهي.

#### 5- الحذف للتّخفيف:

يقول الزركشي: "ومنها: حذف نون التّثنية والجمع وأثرها باق، نحو: الضاربا زيدا) و ( الضاربو زيدا ) وقراءة من قرأ: ( ... وَالْمُقِيمِي الصَّلَاةِ ) (1) كأنّ النّون ثابتة ، فعلوا ذلك لاستطالة الموصول في الصّلة ؛ نحو: (وَاللّيلِ إِذَا يَسْرِ) حذفت الياء للتّخفيف. "(3)

## 6- رعاية الفواصل:

يقول الزَّركشي: "ومنها رعاية الفاصلة ؛ نحو: (مَا ودَّعَك رَبُّك ومَا قَلَى) (4) و وَالَّليْلِ إِذَا يَسْرِ) (5)، ونحوه ، وقال الرّماني ( 296هـ-384أو 386هـ) : "إنّما حذفت الياء في الفواصل لأنّها على نيّة الوقف ، وهي في ذلك كالقوافي التي لا يوقف عليها بغير ياء. "(6) ، إذا فالوقف أدى إلى حذف الياء لأنّ الخطاب فرض الوقف على الرّاء بدون مدّ.

أمّا في الآية : (مَا وَدَّعَكَ رَبُّك وَمَا قَلَى ) التَّقدير: ما قلا (ك)، حذف المفعول رعاية للفواصل، وسيأتي ذكره في حذف المفعول به.

#### 7\_ صيانة له:

<sup>1-</sup>الحج -35

<sup>2-</sup>الفجر -4

<sup>3-</sup> البرهان في علوم القرآن ، الزركشي، ج179/3

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>-الضحى- 3

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>-الفجر-4

<sup>6-</sup> البرهان في علوم القرآن ، الزركشي، ج3/179

يمكن للمرسل أن يحذف المسند ويترك المسند إليه حفاظا على صيانته، فيذكر أفعاله الخاصة به ،التي لا يتصف بها غيره، وقد ورد في القرآن الكريم.

يقول الزركشي: "كقوله تعالى: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ الْعَالَمِينَ (23) قَالَ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِنْ كُنْتُمْ مُوقِنِينَ (24) قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلاَ تَسْتَمِعُونَ (25) قَالَ رَبِّكُمْ وَرَبُّ آبَائِكُمْ الْأَوِّينَ (26) قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمْ الَّذِي أُرْسِلَ إِلَيْكُم لَمَحْتُونٌ (27) قَالَ رَبُّ كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ (28) )(1) حذف المبتدأ في ثلاثة ربُبُ الْمَشْرِقِ وَالمَعْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ (28) )(1) حذف المبتدأ في ثلاثة مواضع: قبل ذكر الرب ، أي : هو رب السماوات ، والله رب والله رب المشرق ؛ لأن موسى عليه السّلام استعظم حال فرعون وإقدامه على السّوال تهيبا وتفخيما ، فاقتصر على ما يستدل به من أفعاله الخاصة به ؛ليعرفه أنّه ليس كمثله شيء وهو السّميع البصير (2).

## 8- صيانة اللسان عنه:

يحذف المبتدأ ويذكر الخبر المتعدّد بدليل القول الذي يأتي بعده ، يقول الزّركشي: "ومنها: صيانة اللسان عنه ؛ كقوله تعالى: (صُمُّ بُكمُ عُمْيٌّ ) (3)

أي : (هم )"(4) وإذا أضفنا (فهم لا يعقلون) ، (هم ) تعود عليهم أي الذين وصفهم الله سبحانه وتعالى بالصنفات الثلاث.

9- إذا كان لا يصلح إلا له (عزّ و جل):

<sup>1-</sup>الشعراء- 23-24-23-28-28.

<sup>-</sup> البرهان في علوم القرآن ، الزركشي، دار المعرفة ، بيروت – لبنان، (1410هـ / 1990م) ، ج3/ 180.

<sup>°-</sup> البفرة -18.

<sup>4-</sup> البرهان في علوم القرآن، بدر الدين الزركشي ، ج180/3

إذا كان المحذوف يعود على الله سبحانه وتعالى و هو المسند، والمذكور صفة خاصة به. يقول الزركشي: "(ومنها: كونه لا يصلح إلا له؛ كقوله تعالى: (عَالِم الغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ) (1) ، ( فَعَّالٌ لِمَا يُرِيدُ ) (2) ، أي الغيب لا يصلح إلا لله عزوجل.

ذكر في إعراب القرآن الكريم وبيانه: "( عَالَمِ الغيبِ والشَّهادة فتعالى عمَّا يُشْرِكُونَ) عالم الغيب بالجرّ بالبدليّة من الجلالة، أو: صفة له، وقرئ بالرّفع على القطع، فهو خبر لمبتدإ محذوف "(3)

# 10- شهرته تؤدي إلى ذكره وعدمه سواء:

شهرة الخطاب وتداوله بين الألسنة يغنيه عن الدّكر، ومنه ما ذكره الزّركشي: "ومنها: شهرته حتّى يكون ذكره وعدمه سواء، قال الزّمخشري: وهو نوع من دلالة الحال التي لسانها أنطق من لسان المقال، كقول رؤبة: خير جواب لمن قال: كيف أصبحت ؟ فحذف الجار، وعليه حمل قراءة حمزة ﴿ الذي لَسَاءَلُون بِهِ وَالأرْحَامِ) (4) لأنّ هذا مكان شهر بتكرير الجار، فقامت الشهرة مقام الذكر "(5)

يقول العكبري: "(والأرحام): يقرأ بالنَّصب وفيه وجهان: أحدهما: معطوف على اسم الله ؛ أي: واتقوا الأرحام أن تقطعوها. والتَّاني: هو محمول على موضع الجار والمجرور، كما تقول مررت بزيد وعمر؛ والتقدير: الذي تعظمونه والأرحام؛ لأن الحلف به تعظيم له، ويقرأ بالجر قيل: هو معطوف

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المؤمنون- 92

<sup>2-</sup> البروج- 16

<sup>3-</sup> إعراب القرآن وبيانه ، محي الدين درويش ، دار ابن كثير للطباعة والنشر ، بيروت - لبنان، ( ط7-1420هـ / 1999م) ،ج240/2.

<sup>4-</sup>النساء -1

<sup>5-</sup> البرهان في علوم القرآن، الزركشي، ج180/3

على المجرور وهذا لا يجوز عند البصريين ، وإنما جاء في الشعر على قبحه وأجازه الكوفيُّون على ضعف وقيل: الجرّ على القسم ، وهو ضعيف أيضا ؛ لأنّ الأخبار وردت بالنّهي عن الحلف بالآباء ؛ ولأنّ التقدير في القسم: وبربّ الأرحام هذا قد أغنى عنه ما قبله. وقد قرئ شاذا بالرّفع ، وهو مبتدأ والخبر محذوف تقديره: والأرحام محترمة ، أو واجب حرمتها. "(1)

وذكر البغوي(ت 516 هـ) في تفسيره (والأرحام) قراءة العامّة بالنّصب، أي : وَاتَّقُوا الأرحام أن تقطعوها ، وقرأ حمزة بالخفض ، أي : به وبالأرحام كما يقال : سألتك بالله والأرحام والقراءة الأولى أفصح ؛ لأنّ العرب لا تكاد تنسق بظاهر على مكنى إلا أن تعيد الخافض فتقول : مررت به وبزيد ، إلا أنّه جائز مع قاته "(2)

# < دلالة حذف الفاعل والمفعول:

فالحذف استعمل لأغراض من أجل أن تتم العمليّة التواصليّة، وقد أدّى بالقارئ إلى التّأويل، ومن المحذوفات التي سأركّز عليها في هذا البحث الفاعل وإن كان فيه خلاف في حذفه أو عدمه بين العلماء ، والمفعول به وهو الذي سأقف عنده لأنّه يحظى باتفاق على حذفه و بشروط:

# أولا \_ حذف الفاعل:

يقول في البرهان أن "حذف الفاعل المشهور امتناعه إلا في ثلاثة مواضع : أحدها : إذا بنى الفعل للمفعول .

ثانيها: في المصدر ، إذا لم يذكر معه الفاعل ، مظهر ا يكون محذوفا ، و لا يكون

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- التبيان في إعراب القرآن،أبو البقاء العكبري ، دار الفكر ، بيروت لبنان ،( د ط – 1421هـ / 2001 م)، ج /255. <sup>2</sup>- تفسير البغوي ، الحسين بن مسعود البغوي، دار طيبة ، المملكة العربية السعودية ،(د ط- د ت)، ص 158.

مضمر ا نحو: (أوْ إطعامٌ ) (1)

ثالثها: إذا لاقى الفاعل ساكنا من كلمة أخرى ، كقولك للجماعة: أضرب القوم وللمخاطبة: اضرب القوم. "(2)

وسلط التحويين منهم من يمنعه وهذا يمثله البصريُّون<sup>(3)</sup>، ويستثنون الحالات الثلاث التي جاءت في قول الزركشي، وقد ذكر السيوطي عن ابن النهاس قال: "قال ابن النهاس في (التعليقة) اعلم أن الفاعل يحذف في ثلاثة مواضع. أحدها:إذا بُني الفعل للمفعول الثاني: في المصدر إذا لم يذكر معه الفاعل مظهرا يكون محذوف ولا يكون مضمرا، والثالث: إذا لاقى الفاعل ساكنا من كلمة أخرى "(4)

ومنهم من جوّزه يقول الزّركشي بأنّ "الكسائي قد جوّزه مطلقا بشرط إذا وجد ما يدلّ عليه وقد مثل لذلك بقوله تعالى: (كلاّ إذا بلغت التّراقي) (5) ، في هذه الآية الفاعل هو (الرّوح) وتقدير: بلغت الرّوح .

وكذلك في قوله تعالى: (حَتَّى تَوَارَتْ بِالحِجَابِ) (6) والتقدير: حتى توارت الشّيمسُ بالحجاب

وفي قوله: ( فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَتِهِمْ )<sup>(7)</sup> والتَّقدير : فإذَا نزل العذابُ بساحتهم ، وقد ذكر في الآية التي سبقتها: (أَفَبِعَذَابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ )<sup>(8)</sup> ، وكذلك في قوله تعالى ( فَلَمَّا

**<sup>14</sup>** - عليالـ <sup>1</sup>

 $<sup>^{2}</sup>$  - البرهان في علوم القرآن، بدر الدين الزركشي دار المعرفة، بيروت – لبنان ، ( 1410هـ / 1990م )، ج $^{2}$  - ينظر: الخصائص ، ابن جني ،  $^{3}$  362/2 .

<sup>4-</sup> الأشباه والنظائر في النحو، السيوطي، دار الكتاب العربي، بيروت، (ط3- 1996م)، 83/2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - القيامة- 26

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - ص - 32 <sup>7</sup> - الصافات- 177

<sup>8-</sup> الشعراء -204.

جَاءَ سُلَيْمَانُ ) (1) تقديره: فَلمَّا جَاءَ الرَّسُولُ سُلَيْمَانَ (2) ، وبعد ما ذكر هذه الأمثلة يؤكّد الزّركشي بأنّه يوجد فيها مضمر لا محذوف بقوله: "والحق أنّه في المذكورات مضمر لا محذوف ..."(3).

في اعتراضه اعتمد على القول الذي يرجّح بأنّ العمدة لا يحذف والخلاف يتمثّل في تحديد مفهوم المضمر والمحذوف والفرق بينهما.

"كما ذهب الكسائي إلى أنّ الفاعل يحذف من الفعل الأوّل في باب التّنازع وذلك حذرا من الإضمار قبل الدّكر، واختار الفراء مذهب الكسائي في جواز حذف الفاعل، ورأى أنّ (حاشا) فعل لا فاعل له. كما ذهب الجمهور إلى أنّ (كان) الزائدة ليس لها فاعل أصلا في نحو (ما كان أحسن زيدا!)"(4)

و"كان ابن مضاء أشدهم رفضا لتقدير الضمائر المستترة في الأفعال، ففي جملة (زيد قام) يرى أن لفظ الفعل يدل على الفاعل فلا يحتاج إلى أن يُضمر شيء لأنه زيادة لا فائدة فيها(5) "(6)

وقد ذكر حسين بن علوي بن سالم الحبشي: " في مقام الإبانة عن الحدود النّحويّة فالإضمار ترك الشّيء مع بقاء أثره والحذف أعمّ منه أي : سواء أبقي أثره أم لا<sup>(7)</sup> فالتفريق المذكور مرجعه إلى الأثر ، فإن بقى أثر العامل فهو إضمار

<sup>1-</sup> النمل- 36

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: البرهان في علوم القرآن، الزركشي، دار المعرفة، بيروت – لبنان ،(1410هـ / 1990م)، ج116/3. 3- المصدر نفسه، ج16/3

 $<sup>^{4}</sup>$ -ينظر: شرح جمل الزجاجي، ابن عصفور، دار إحياء الكتب العربية ، بيروت – لبنان ، ( د ط – د ت)، ج2/ 85  $^{5}$ -ينظر: الرد على النحاة، ابن مضاء ، تحقيق: شوقي ضيف ، دار المعارف، مصر ، ( د ط – د ت)، ص 90 - 91 .  $^{6}$ - حذف الفاعل و استدار د بن التنظر و ما الماقع الاستعمال ، خالا بن عبد الكرب ، وحلة الدرعية ، السعم دين 1430  $^{6}$ - حذف الفاعل و استدار د بن التنظر و الماقع الاستعمال ، خالا بن عبد الكرب ، وحلة الدرعية ، السعم دين 1430  $^{6}$ 

<sup>6-</sup> حذف الفاعل واستتاره بين التنظير والواقع الاستعمالي، خالد بن عبد الكريم ،مجلة الدرعية ، السعودية، 1430هـ

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> يَنظر: البرهان، الزركشي، ج10/30 - 116 ، وكشاف اصطلاحات الفنون ، التهانوي ،ج110/3 - 111

وإلا فهو حذف ، وجعل بعضبهم مدار التفريق بينهما النية (1) ، فما تُرك ذكره من اللفظ وهو مراد بالنية إضمار ، وما ترك ذكر ه في اللفظ والنية حذف "(2). إذا فالخلاف سببه عدم تحديد مصطلح الاستتار والإضمار ، والحذف والإيجاز ، فعدم تحديد مفهوم هذه المصطلحات أدى إلى هذا الخلاف عند التحويين.

# • حذف المفعول به:

يذكر الزركشي أن حذف المفعول ضربان: "أحدُهما: أن يكون مقصودا مع الحذف فينوى لدليل، ويقدّر في كل موضع ما يليق به "(3)، وقد أعطى أمثلة من القرآن الكريم" كقوله تعالى: ( فَعَالٌ لِمَا يُريدُ) (4) أي: يُريده.

وقوله تعالى: ( فَعَشَّاهَا مَا غَشَّى) (5)أي : غشاها إِيّاه ، وقوله تعالى: (اللَّهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ) (6) ، وقوله تعالى: (لاَ عَاصِمَ اليَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللهِ إِلاَّ مَنْ رَحِمَ) (7) ورُسَلَامُ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى) (8) ، و (أَيْنَ شُرَكَائِيّ الذِينَ تَزْعُمُونَ) (9)

ويبيّن بأن هذا الحذف وقع على الضمير "وحذف تخفيفا لطول الكلام بالصيّفة ولولا إرادة المفعول وهو الضيّمير لخلت الصيّلة من ضمير يعود على الموصول وذلك لا يجوز ، وكان في حكم المنطوق به ، فالدّلالة عليه من وجهين : اقتضاء الفعل له واقتضاء الصيّلة إذا كان العائد . "(10)

<sup>1</sup> ينظر : كشاف اصطلاحات الفنون ، محمد على التهانوي، مكتبة لبنان ، (دط - 1996م)، 111/3.

<sup>140</sup> نزع الخافض في الدرس النحوي، حسين بن علوي بن سالم الحبشي،مجلة أرتين جامعة اليمن- 1425هـ، ص $^2$  نزع الخافض في علوم القرآن ، بدر الدين الزركشي، دار المعرفة ، بيروت – لبنان ، ( 1410هـ / 1990م )،  $^3$ 234.

<sup>4-</sup> البروج- 16

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- النجم- 54

<sup>6-</sup> الرعد-26

<sup>7 -</sup>هود - 43

<sup>8-</sup> النمل -8

<sup>9-</sup> القصص - 62

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>- البرهان في علوم القرآن، بدر الدين الزركشي، دار المعرفة ، بيروت – لبنان ، ( 1410هـ / 1990م )، ج334/3

فالكلام الموصول يحتاج إلى تقدير العائد وهو الضمير وهذا ما كان في الآيات السّابقة ، فقد حذف المفعول به ، ويمكن أن نقدّره على الشّكل التّالي: يشاء(ه) رَحِم (ه)، اصْطَفَى (هم) ، تزعمون(هم).

# الحذف اختصارا لوجود قرينه:

يقول الزركشي:" منها: قصد الاختصار عند قيام القرائن؛ والقرائن إمّا حالية كما في قوله تعالى: (ربِّ أُرنِي أَنْظُر إِلَيْكَ) (1)، لظهور أنّ المراد: أرني ذاتك ويحتمل أن يكون هاب المواجهة بذلك، ثم براه الشّوق، ويجوز أن يكون أخر ليأتي به مع الأصرح؛ لئلا يتكرّر هذا المطلوب العظيم على المواجهة إجلالا. "(2) ومن الأمثلة المتكرّرة عند الأصوليّين والمفسّرين التي يوجد فيه حذف المفعول لوجود قرينة منها: "في قوله: ( فَإِذَا أَفَضْتُمْ مِنْ عَرَفَاتٍ ) (3) ، والتقدير: أفضتم (أنفسكم) ،وفي قوله: ( فَذُوقُوا بِمَا نَسِيتُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا )(4)، أي : فذوقوا (العذاب) ،وقوله: ( المناه أي أن أربّك يُحْرِجُ لَنَا)(6) أي : (شيئا)" (7).

<sup>1-</sup> الأعراف -143

<sup>2-</sup> البرهان في علوم القرآن، الزركشي، ج335/3

<sup>3-</sup> البقرة- 198

<sup>4-</sup> السجدة- 14

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>-إبراهيم- 37

<sup>61-</sup> البقرة -61

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- البرهان في علوم القرآن ، الزركشي ، ج3/ 235.

وقوله: ( يَوْمَ تُبَدَّلُ الْأَرْضُ غَيْرَ الْأَرْضِ وَالسَّمَوَاتُ )(1) أي : غير السّماوات وقوله: ( قُلِ ادْعُوا اللَّهَ أَوِ ادْعُوا الرَّحْمَنَ )(2)، على أنّ الدّعاء بمعنى التّسمية التي تتعدّى إلى مفعولين ؛ أي : سمّوه الله ، أو سمّوه الرّحمن ، أيّاما تسمّوه فله الأسماء الحسنى ، إذ لو كان المراد بمعنى الدّعاء المتعدّي لواحد لزم الشّرك إن كان مسمّى الله غير مسمّى الرّحمن ، وعطف الشّيء على نفسه إن كان عينه . ومنها قصد الاحتقار كقوله: ( كَتَبَ اللّهُ لَأَعْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي )(3) ،أي : الكقّار

ومنها قصد التّعميم؛ ولا سيّما إذا كان في حيّز النّفي؛ كقوله تعالى: ( وَمَا تُغْنِي الْآيَاتُ وَالنُّذُرُ عَنْ قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ ) ( 4) ، وكذا ( ومَا كانوُ مُؤمِنِينَ) ( 5) وكثيرا ما يعتري الحذف في رؤوس الآي ؛ نحو: ( لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ) ( 6) ، يقول الزّركشي: "ومنه قوله تعالى ( وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَى دَارِ السَّلَامِ ) ( 7) ، أي : كلّ أحد ؛ لأنّ الدّعوة عامّة و الهداية خاصة. " ( 8)

والثّاني: أنّ تقدم ذكر " النّاس " يدلّ على أنّ الضّمير راجع إليهم ؛ فالمعنى ( إِذَا اكْتَالُوا عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ) (9) وإذا كالوا للنّاس أو وزنوا للنّاس يخسرون

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- إبراهيم -48

<sup>2-</sup> الإسراء-110

<sup>3-</sup>المجادلة- 21

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>ـيونس- 101

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- الأعراف- 72

<sup>6-</sup> البقرة- 102

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- يونس — 25.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>- البرهان في علوم القرآن، الزركشي، ج235/3.

<sup>9-</sup>المطففين-9

ومنها تقدم مثله في اللفظ، كقوله تعالى: ( يَمْحُو اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ )<sup>(1)</sup> أي : ويثبت ما يشاء .

يؤكد الزّركشي على عدم النّسرع في تقدير مفعول المشيئة؛ لأنّ المعنى مرتبط بالتركيب والسّيّاق فيقول "وينبغي أن يتمهل في تقدير مفعول المشيئة ؛ فإنّه يختلف المعنى بحسب التقدير ؛ ألا ترى إلى قوله تعالى ( وَلَوْ شِئْنَا لَآتَيْنَا كُلَّ نَفْس هُدَاهَا )(2) فإنّ التّقدير كما قاله عبد القاهر الجرجاني: ( ولو شئنا أن نؤتي كلّ نفس هداها لآتيناها )، لا يصح إلا على ذلك لأنه إن لم يقدّر هذا المفعول أدّى - والعياذ بالله -إلى أمر عظيم ؛ وهو نفي أن يكون لله مشيئة على الإطلاق ؛ لأنّ من شأن (لو) أن يكون الإثبات بعدها نفيا ، ألا ترى أنّك إذا قلت : لو جئتنى أعطيتك ؛ كان المعنى على أنه لم يكن مجيء ولا إعطاء، وأما قوله تعالى: (وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَاهُ بِهَا)(3) فقدّره النّحويّون : ( فلم نشأ فلم نرفعه)، وقال ابن الخبّاز (4) : الصواب أن يكون التقدير " فلم نرفعه فلم نشأ " لأن نفى اللازم يوجب نفى الملزوم ، فوجود الملزوم يوجب وجود اللازم ؛ فيلزم من وجود المشيئة وجود الرفع ، ومن نفى الرفع نفى المشيئة وأما نفي الملزوم فلا يوجب نفي اللازم، ولا وجود اللازم وجود الملزوم"(5).

ويؤيد ه الزركشي ذاكرا الدليل الذي يرجح قوله قائلا:

الفصل الثان

<sup>1-</sup> الر عد- 39

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- السجدة- 13

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- الأعراف- 176

<sup>4-</sup> ابن الخباز الأربلي: أحمد بن الحسين بن أحمد بن معالي بن منصور بن علي المعروف بابن الخباز الأربلي الموصلي النحوي الضرير أبو العباس شمس الدين توفي سنة 637 سبع وثلاثين وستمائة له من الكتب التوحية في النحو. شرح اللمع لابن جني شرح المقدمة الجزولية. شرح ميزان العربية لابن الأنباري. الغرة المخفية في شرح درة الألفية لابن معط. مناقب لشيح ابن قدامة. نظم الفردي في نثر التقييد النهاية في النحو.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- البرهان في علوم القرآن، بدر الدين الزركشي، دار المعرفة ، بيروت – لبنان ،( 1410هـ / 1990م )، ج240/3.

" ويؤيده قوله تعالى: ( لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا ) (1) ، فإن المقصود انتفاء وجود الآلهة ؛ لانتفاء لازمها وهو الفساد.

ويمكن توجيه كلام النحويين بأنهم جعلوا الأول شرطا للثاني؛ لأنهم عدوا (لو) من حروف الشرط، وانتفاء الشرط يوجب انتفاء المشروط، وقد يكون الشرط مساويا للمشروط، بحيث يلزم من وجوده وجود المشروط، ومن عدمه والمقصود في الآية تعليل عدم الرفع بعدم المشيئة لا العكس "(2)

يؤكد السيوطي أنّ حذف مفعول المشيئة كثير فيقول: "حذف المفعول كثير في في مفعول المشيئة والإرادة ،ويرد في غير هما، نحو: (إِنَّ الَّذِينَ اتَّخَذُوا الْعِجْلَ) (3) في مفعول المشيئة والإرادة ،ويرد في غير هما، نحو: (إِنَّ الَّذِينَ اتَّخَذُوا الْعِجْلَ) (4) أي: الها ، و(كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ )(4) أي: عاقبة أمركم. "(5)

يقول الطّاهر بن عاشور: "وحذف مفعول " يدعو " لقصد التّعميم ، أي يدعو كل أحد، والدّعوة هي : الطلب والتّحريض ،و هي هنا أو امر التّكليف ونواهيه "(6) من خلال أقوال النّحويين يقول طاهر سليمان " يبدو من ظاهر كلام معظم النّحاة أن المفعول به يجوز حذفه مطلقا لأنّه فضلة ، فيجوز لمن قال: ضربت زيدا أن يقول : ضربت ، ولمن قال: أعطيت زيدا در هما أن يقول : أعطيت"(7).

# التقديم والتأخير:

<sup>1-</sup> الأنبياء- 22

<sup>2-</sup> البرهان في علوم القرآن، الزركشي، ج240/3.

<sup>3-</sup>الأعراف- 15<sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- التكاثر - 3

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- الإتقان في علوم القرآن، جلال الدين السيوطي، دار الكتاب العربي، دمشق - سوريا ،(د ط -1419هـ / 1999م) ج96/2.

التحرير و التنوير ، الطاهر بن عاشور، دار سحنون ، تونس، (د ط ، د ت )، ج 145/12.

<sup>7-</sup> ظاهرة الحذف في الدرس اللغوي ، طاهر سليمان حمودة ، الدار الجامعية للطباعة ، الجزائر ، 1999 م ، ص 223.

لقد تمكن العرب أن يمتلكوا ناصية البيان والفصاحة، بحيث انقاد لهم الكلام انقيادا، فأصبح لكلامهم حلاوة، وكأنه السّحر المؤثر،ومن أساليبها في الكلام التقديم والتأخير يقول في البرهان "هو أحد أساليب البلاغة ؛ فإنهم أتوا به دلالة على تمكّنهم في الفصاحة ، وملكتهم في الكلام ، وانقياده لهم ، وله في القلوب أحسن موقع ، وأعذب مذاق . وقد اختلف في عده من المجاز ، فمنهم من عدّه منه لأنه تقديم ما رتبته التّأخير كالمفعول ، وتأخير ما رتبته التّقديم كالفاعل ، نقل كل واحد منهما عن رتبته وحقه . والصّحيح أنه ليس منه ؛ فإنّ المجاز نقل ما وضع له إلى ما لم يوضع. "(1)

ويحدد الفائدة من وجوده عبد القاهر الجرجاني فيقول: "هذا باب كثير الفوائد جمّ المحاسن ، واسع التصرف ، بعيد الغاية ، لا يزال يفتر لك عن بديعة ، ويفضي بك إلى لطيفة ، ولا تزال ترى شعرا يروقك مسمعه ، ويلطف لديك موقعه، ثم تنظر فتجد سبب أن راقك ولطف عندك ، أن قدم فيه شيء وحول اللفظ من مكان الى مكان"(2).

يقول فاضل السمرائي" أنّ النّحاة جعلوا للكلام رتبا بعضها أسبق من بعض فإن جئت بالكلام على الأصل لم يكن من باب التقديم والتأخير"(3).

وأسباب وجوده كثيرة منها: ما جاء حسب رتبه الأصلية في التركيب كوجود الفاعل قبل المفعول، والمبتدأ قبل الخبر وصاحب الحال قبل الحال، ولا يوجد داع للعدول عنه نحو: جاء زيد راكبا. تقدّم صاحب الحال (زيد) عن الحال (راكبا)

<sup>1-</sup> البرهان في علوم القرآن، بدر الدين الزركشي، دار المعرفة ، ( 1410هـ / 1990م )، ج304/3

<sup>2 -</sup> دلائل الإعجاز ، عبد القاهر الجرجاني، تحقيق: محمود محمد شاكر،مكتبة الخانجي ، القاهرة، (ط5- 2004 م) عبد القاهرة الخانجي . القاهرة الخانجي . 106

أحدها:" أن يكون أصله التقديم، ولا مقتضى للعدول عنه "(1)، وهذا هو السبب الأول.

أمّا السّبب الثّاني الذي يفرض التّقديم هو الخوف من إخلال ببيان المعنى "كقوله تعالى ( وَقَالَ رَجُلٌ مُؤْمِنٌ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَكْتُمُ إِيمَانَهُ ) (2)، فإنّه لو أخر قوله: من آل فرعون )عن قوله يكتم إيمانه لتوهم أنه من صفة (يكتم) فيكون المعنى : إن الرّجل يكتم إيمانه من آل فرعون ، فلا يفهم أنه منهم. وجاء في البرهان أنّ السّكاكي جعل "من الأسباب كون التّأخير مانعا مثل الإخلال بالمقصود ؟ كقوله تعالى : ( وَقَالَ الْمَلَأُ مِنْ قَوْمِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بلِقَاء الْآخِرَةِ وَأَتْرَفْنَاهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا) (4) بتقديم الحال أعني (من قومه) على الوصف أعنى ( الذين كفروا ) ولو تأخر لتوهم أنه من صفة الدنيا ؛ لأنها هاهنا اسم تفضيل من الدّنو وليست إسما ، والدّنو يتعدّى بـ (من) ، وحينئذ يشتبه الأمر في القائلين أنّهم أهُم مِن قومه أم لا ؟ فقدّم لاشتمال التّأخير على الإخلال ببيان المعنى المقصود ، وهو كون القائلين من قومه ، وحين أمن هذا الإخلال بالتّأخير قال تعالى في موضع آخر من هذه السورة ﴿ فَقَالَ الْمَلَأُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهِ مَا هَذَا إِلَّا بَشَرُ مِثْلُكُمْ ﴾ (5) بتأخير المجرور عن صفة المرفوع "(6)

أمّا السّبب الثّالث الذي يمنع فيه التّأخير خشية مشاكلة الكلام، وحفاظا على

أ - البرهان في علوم القرآن، بدر الدين الزركشي، دار المعرفة ،بيروت - لبنان، ( 1410هـ / 1990م )، ج304/3

<sup>-</sup> عافر - 20 3 ، ، ، ، ، ، ،

<sup>3-</sup> البرهان في علوم القرآن، الزركشي،ج3/ 304

<sup>4-</sup> المؤمنون -33 5- المؤمنون 24

<sup>6-</sup> البرهان في علوم القرآن، الزركشي، ج3/305

الفاصلة كقوله: (واسْجُدُوا لِلَّهِ الَّذِي حَلَقَهُنَّ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ) (1) بتقديم " إياه " على " تعبدون وجملة على " تعبدون " ؛ لمشاكلة رؤوس الآي ، " وإياه : مفعول لتعبدون وجملة (تعبدون) خبر كنتم "(2) ، وكقوله (فَأُوْجَسَ فِي نَفْسِهِ خِيفَةً مُوسَى) (3) فإنّه لو أخر (في نفسه) (عن موسى) فات تناسب الفواصل ؛ لأنّ قبله ﴿ يُحَيَّلُ إِلَيْهِ مِنْ سِحْرِهِمْ أَنّهَا تَسْعَى) (4) ، وبعده (إِنّكَ أَنْتَ الْأَعْلَى) (5) ، تقدم المفعول به ضيفة) وتأخر الفاعل (موسى) (6) وكقوله: (وَتَعْشَى وُجُوهَهُمُ النّارُ) (7)، فإنّ تأخير الفاعل عن المفعول لمناسبته لما بعده.

والسبب الرّابع: "لعظمه والاهتمام به ؛ وذلك أنّ من عادة العرب الفصحاء إذا أخبرت عن مخبر ما ، وأناطت به حكما ، وقد يشركه غيره في ذلك الحكم ، أو فيما أخبر به عنه ، وقد عطفت أحدهما على الآخر بالواو المقتضيّة عدم التّرتيب فإنهم مع ذلك إنّما يبدءون بالأهمّ والأولى ، قال سيبويه: (كأنّهم يقدّمون الذي شأنه أهمّ لهم وهم ببيانه أعنى ، وإن كانا جميعا يهمانهم ويعنيانهم).

قال تعالى: ( أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ) (8) وقال تعالى ( فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ) (9) وقال تعالى ( فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ) (9) وقال تعالى ( وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَقُ ) (10) وقال تعالى : ( إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ) (1) فقدّم

<sup>1-</sup> فصلت- 37.

<sup>2-</sup> إعراب القرآن وبيانه ، محي الدين درويش ، دار ابن كثير للطباعة والنشر، بيروت - لبنان، (ط7-1420هـ/1999م) ج638/6.

<sup>3-</sup> طه- 67.

<sup>4-</sup> طه- 66.

<sup>5-</sup> طه-68 .

<sup>6-</sup> ينظر: إعراب القرآن وبيانه ،محي الدين درويش ،ج6/ 697.

<sup>7-</sup> إبراهيم- 50 .

<sup>8-</sup> التغابن-12. 9- الأعراف – 158.

<sup>10-</sup> التوبة -62

العبادة للاهتمام بها"(2) قوله (إيّاك نعبد) إيا "كلمة ضمير خصت بالإضافة إلى المضمر ويستعمل مقدما على الفعل فيقال إيّاك أعني وإيّاك أسأل ولا يستعمل مؤخرا إلا منفصلا. فيقال ما عنيت إلا إياك"(3)

أمّا الخامس إذا الهمّة معقودة به، والخاطر ملتفتا إليه "كقوله تعالى و رَجَعَلُوا لِلّهِ شُرَكَاء الْجِنَّ ) (4) بتقديم المجرور على المفعول الأوّل ؛ لأنّ الإنكار متوجّه إلى الجعل الله لا إلى مطلق الجعل" (5) .

والسّادس: "أن يكون التّقديم لإرادة التّبكيت والتّعجيب من حال المذكور كتقديم المفعول الثّاني على الأوّل في قوله تعالى (وَجَعَلُوا لِلّهِ شُرَكَاءَ الْجنّ)

"أي فيهم من اعتقد لله شركاء من الجن قال النّحاس : الجنّ مفعول أول وشركاء مفعول ثان" (6) و وقدم لأنّ المقصود التوبيخ ، وتقديم (الشركاء ) أبلغ في حصوله إلى الشركاء ) أبلغ في حصوله إلى الشركاء )

وأمّا السّابع يكون التقديم للاختصاص " وذلك بتقديم المفعول والخبر والظرف والجار والمجرور، ونحوها تقديم المفعول على الفعل كقوله تعالى: (إِيَّاكَ نَعْبُدُ) أي : نخصك بالعبادة ، فلا نعبد غيرك "(8) ، لو قال : نعبد إيّاك فتكون العبادة

<sup>1</sup>\_ الفاتحة\_ 1

 $<sup>^{2}</sup>$  البرهان في علوم القرآن، بدر الدين الزركشي، دار المعرفة ،بيروت – لبنان ،( 1410هـ / 1990م )، ج $^{305/3}$  تفسير البغوي، الحسين بن مسعود البغوي، دار الطبية،المملكة العربية السعودية، ( دط، دت )،  $^{54/1}$ 

<sup>100 1-:511 4</sup> 

<sup>5-</sup> البرهان في علوم القرآن، الزركشي ،ج306/3.

<sup>6-</sup> تفسير القرطبي، محمد بن أحمد ،دار الفكر، بيروت – لبنان، (دط، دت)، ج7/49

<sup>7-</sup> البرهان في علوم القرآن ، الزركشي ، ج306/3.

<sup>8-</sup> المصدر نفسه ،ج3/ 307.

ويمكن أن تكون لغيره، وكذلك نحو قوله تعالى (إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُون) أي : إن كنتم تخصونه بالعبادة.

والخبر كقوله تعالى ( قَالَ أَرَاغِبٌ أَنْتَ عَنْ آلِهَتِي ) (2) "والمختار في إعراب (أراغب أنت ) أن يكون راغب مبتدأ لأنه قد اعتمد على أداة الاستفهام ، و (أنت ) فاعل سد مسد الخبر "(3) . وقوله : ( وَظُنُّوا أَنَّهُمْ مَانِعَتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِنَ اللَّهِ )(4) وأمّا تقديم الظرف ففيه تفصيل ، فإن كان في الإثبات دلّ على الاختصاص كقوله تعالى ( إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ (25) ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُمْ (26) ) (5) ... وقوله: ( وَأَرْسَلْنَاكَ كَقوله تعالى ( إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ (25) ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُمْ (26) ) (5) ... وقوله: ( وَأَرْسَلْنَاكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا ) (6) أي : لجميع النّاس من العجم والعرب على أن التعريف للاستغراق. "(7) هذا إن كان مثبتا ومؤكدا . أمّا "إن كان في النّفي فإنّ تقديمه يغيد تفضيل المنفي عنه كما في قوله تعالى: ( لَا فِيهَا غَوْلٌ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنْرَفُونَ ) (8) أي : ليس في خمر الجنة ما في خمرة غير ها من الغول ، وأمّا تأخيره فإنه يفيد النفي فقط.

وقد اجتمع الاختصاص وعدمه في آية واحدة ، وهي قوله تعالى (9) ، التقديم في الأول قطعا ليس للاختصاص بخلاف الثاني.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- النحل- 114.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- مريم- 46.

 $<sup>^{-}</sup>$  التفسير الكبير المسمى البحر المحيط ، أثير الدين الأندلسي ، دار إحياء التراث العربي، بيروت - لبنان ، (د ط -  $^{-}$  د ت) = 5/6.

<sup>4-</sup> الحشر -2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- الغاشية- 25 -26.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>- النساء- 79.

البرهان في علوم القرآن ، الزركشي، ج3/808.

<sup>8-</sup> الصافات -47.

<sup>9-</sup> الأنعام- 41-40.

إنّ أهم غرض من أغراض تقديم الظرف، هو الاختصاص والحصر وذلك نحو قوله تعالى : ( لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ )(1)، قدّم الظرفان ليدل بتقديمهما على معنى اختصاص الملك والحمد بالله عز وجل لا بغيره"(2) لو ذكر الملك له. لكان إخبارا دون نفيه .

## أنواع التقديم والتأخير:

وهي إمّا أن يقدّم والمعنى عليه ، أو يقدّم وهو في المعنى مؤخر ، أو بالعكس ما قدم والمعنى عليه ومقتضياته كثيرة منها:

#### 1 - الستبق:

جاء في البرهان أنه "أقسام نحو قوله تعالى (الله يَصْطَفِي مِنَ الْمَلَائِكَةِ رُسُلًا وَمِنَ النَّاسِ)(3)

فإن مذهب أهل السنة تفضيل البشر، وإنّما قدم المَلكُ لسبقه في الوجود. وقوله: ( يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لِأَزْوَاجِكَ وَبَنَاتِكَ )(4)، فإنّ الأزواج أسبق بالزّمان؛ لأنّ البنات أفضل منهن ؛ لكونهن بضعة منه ، صلّى الله عليه وسلم.

وأمّا قوله: (أَمْ لَمْ يُنَبَّأُ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَى (36) وَإِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَفَى (37)) (5) فإنّما قدم ذكر موسى لوجهين:

أحدهما: أنه في سياق الاحتجاج عليهم بالترك، وكانت صحف موسى منتشرة أكثر انتشارا من صحف إبراهيم.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- التغابن- 1.

<sup>3-</sup> الحج- 75.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- الأحزاب- 59.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- النجم 36-37.

وثانيهما: مراعاة رؤوس الآي؛ وقد ينضم إليه التّحقير كما في قوله تعالى: (غَيْرِ الْمُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ) (1) تقدّم اليهود؛ لأنّهم كانوا أسبق من النّصارى ولأنّهم كانوا أقرب إلى المؤمنين بالمجاورة. "(2)

ومن التقديم بالإيجاد تقديم السنّنة على النّوم في قوله تعالى: (لا تَأْخُذُه سِنَةٌ ولا نَوْم) (3 لأنّ العادة في البشر أن تأخذ العبد السنة قبل النوم ، فجاءت العبارة على حسب هذه العادة .

#### 2 - بالعلة والسببية:

كتقديم (العزيز) على (الحكيم) ؛ لأنه عز فحكم، وتقديم (العليم) على (الحكيم) لأن الإتقان ناشئ عن العلم، وكذا أكثر ما في القرآن من تقديم وصف العلم على الحكمة ؛ قوله تعالى: (قَالُوا سُبْحَانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِم على الحكمة ؛ قوله تعالى: (قالُوا سُبْحَانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ (4) ، "ويجوز أن يكون قدم وصف العلم هنا ليتصل بما يناسبه وهو (لا علم لنا )ويجوز أن يكون قدم وصف العلم هنا وفي غيره من نظائره ؛ لأنه صفات ذات فيكون من القسم قبله ، ومنه قوله: (إيّاك نعبد وإياك نستعين) (5) قدمت العبادة لأنها سبب حصول الإعانة وقوله (إنّ اللّه يُحِبُ التّوّابينَ ويُحِبُ الْمُتَطَهّرِينَ (وَاعْلَمُوا ) (6)، فإنّ اللّه يُحِبُ التّوّابينَ ويُحِبُ الْمُتَطَهّرِينَ (وَاعْلَمُوا )

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- الفاتحة- 7.

<sup>2-</sup> البرهان في علوم القرآن، بدر الدين الزركشي، دار المعرفة ،بيروت ــ لبنان ،( 1410هـ / 1990م )، ج311/3.

<sup>3-</sup> البقرة- 255.

<sup>4-</sup> البقرة- 32.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- الفاتحة -5. <sup>6</sup>- البقرة- 222.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- البرهان في علوم القرآن، الزركشي ، دار المعرفة ،بيروت – لبنان ، ( 1410هـ / 1990م )،ج318/3.

أَنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأُولَادُكُمْ فِتْنَةً) (1) قيل: قدم الأموال من باب تقديم السّبب فإنّه إنّما شرع النّكاح عند قدرته على مئونته فهو سبب والتّزويج سبب للتّناسل ولأنّ المال سبب للتّنعيم بالولد، وفقده سبب لشقائه. (2)

#### 3 ـ بالداعية :

كتقدّم الأمر بغض الأبصار على حفظ الفروج في قوله تعالى (قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ) (3) لأنّ البصر داعية إلى الفرج لقوله صلى يغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ) (3) لأنّ البصر داعية إلى الفرج لقوله صلى الله عليه وسلم: {العينان تزنيان والفرج يصدّق ذلك أو يكدّبه .} أخرجه مسلم. (4)

### 4 - التّعظيم:

كقوله ( وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ ) (5) فطاعة الله تتحقق بطاعة الرسول، وطاعة الله توجب طاعة رسوله - صلّى الله عليه وسلم - قال تعالى: ( وما أرسلنا من رسول إلا ليطاع بإذن الله ) نبه تعالى على جلالة الرسل وأن العالم يلزمهم طاعتهم والرسول منهم تجب طاعته (6)

وقوله (إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ )(7) تقدّم اسم الجلالة للتعظيم.

<sup>1-</sup> الأنفال- 28.

 $<sup>^{2}</sup>$ - البرهان في علم القرآن ، الزركشي ، ج $^{322/3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>-النور – 30.

<sup>-</sup> بيور - 00. 4- نصب الراية في تخريج أحاديث الهداية ،جمال الدين الزيلعي، دار الحديث ، مكة - السعودية ، (ط1- 1415هـ/1995م) ج6/140.

<sup>5-</sup>النساء- 69.

 $<sup>^{6}</sup>$ - التفسير الكبير المسمى البحر المحيط ، أثير الدين الأندلسي ، دار إحياء التراث العربي، بيروت - لبنان، (د ط – د ت )  $\pm 3/6$ .

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- الأحز اب- 56.

وكذلك في قوله تعالى: (شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَائِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ)(1) و في قوله: (إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا) (2)

#### 5 - الغلبة والكثرة:

كقوله تعالى : ( فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْحَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللَّهِ) (3) قدم الظالم لكثرته ، ثم المقتصد ، ثم السابق. "(4) ، وقوله : ( فَمِنْهُمْ شَقِيُّ وَسَعِيدٌ ) (5)

#### 6 ـ مراعاة اشتقاق اللفظ:

كقوله تعالى ﴿ لِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَتَقَدَّمَ أَوْ يَتَأَخَّرَ ﴾ (6) وقوله تعالى : (عَلِمَتْ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ وَأَخَّرَتْ ) (7) ، تقدّم فعل مزيد بحرفين (التاء وتضعيف الدّال) مصدره تقدّمٌ وتأخّر (مزيد بحرفين التّاء وتضعيف الخاء). "وأمّا قوله (فَإذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ) (8).

فقدم نفي التّأخير ؟ لأنّه الأصل في الكلام ، وإنّما ذكر التّقديم مع عدم إمكان التّقديم نفيا لأطراف الكلام كله (9).

## 7 - للحث عليه خيفة من التهاون به:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- آل عمران – 18.

 $<sup>^{2}</sup>$ - المائدة - 55.

<sup>3-</sup> فاطر -32.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- البرهان في علوم القرآن ، الزركشي ، دار المعرفة ،بيروت – لبنان ،( 1410هـ / 1990م )،ج3 / 334.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- هود -105.

 $<sup>^{6}</sup>$ - المدثر - 37.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- الإنفطار - 5.

<sup>8-</sup> النحل-61

<sup>9-</sup> البرهان في علوم القرآن، الزركشي، دار المعرفة ،بيروت - لبنان ، ( 1410هـ / 1990م )، ج3/ 334.

"كتقديم تنفيذ الوصية على وفاء الدين في قوله تعالى: ( مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي بِهَا أَوْ دَيْنٍ )(1) فإن وفاء الدين سابق على الوصية ، لكن قدم الوصية لأنهم كانوا يتساهلون بتأخير ها بخلاف الدين.(2)

"أن الوصية مال يؤخذ بغير عوض فكان إخراجها شاقا على الورثة ، فكان أداؤها مظنة للتفريط بخلاف الدين ، فإن نفوس الورثة مطمئنة إلى أدائه ، فلهذا السبب قدم الله ذكر الوصية على ذكر الدين في اللفظ بعثا على أدائها وترغيبا في إخراجها ثم أكد في ذلك الترغيب بإدخال كلمة " أو " على الوصية والدين ، تنبيها على أنهما في وجوب الإخراج على السوية"(3)

ونظيره (يَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ إِنَاتًا وَيَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ الذُّكُورَ) (4) قدم الإناث حثّا على الإحسان إليهن (5).

كقوله: (إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ) (6) الإِيمان الصَّادق ينتج عنه العمل الصَّالح فلا عمل مقبول بدون إيمان، فتصرف الإنسان عنوان لاعتقاده وتصوره.

#### 8 ـ مراعاة الإفراد:

فإن كان المفرد سابقا على الجمع ؛ كقوله تعالى : ( الْمَالُ وَالْبَنُونَ )<sup>(7)</sup> وقوله و مِنْ مَالِ وَبَنِينَ )<sup>(1)</sup>، ولهذا لما عبّر عن المال بالجمع أخر عن البنين في قوله

<sup>1</sup>\_ النساء -11

 $<sup>^{2}</sup>$  البرهان في علوم القرآن، الزركشي ، ج335/3.

<sup>3-</sup> تفسير الرازي، فخر الدين الرازي، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان،(د ط - 1425هـ /2004م) ، ج 3/ 176.

<sup>4-</sup> الشورى – 49. -

<sup>5-</sup> البرهان في علوم القرآن، الزركشي، ج3/ 335.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>- مريم -96

<sup>7-</sup> الكهف – 46.

تعالى ( زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْقَنَاطِيرِ الْمُقَنْطَرَةِ مِنَ الذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ ) (2)، تقديم الوصف بالمفرد على الوصف بالجملة (3) في قوله ( وَقَالَ رَجُلُّ مُؤْمِنٌ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَكُتُمُ إِيمَانَهُ ) (4).

#### 9 - التحذير منه والتنفير عنه:

كقوله تعالى: (الزَّانِي لَا يَنْكِحُ إِلَّا رَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً) (5) قرن الزنا بالشرك وقدّمه، وقوله (زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْقَنَاطِيرِ الْمُقَنْظَرَةِ) (6) قدّمهن في الدّكر لأنّ المحنة بهن أعظم من المحنة بالأولاد ، وفي صحيح مسلم : ما تركت بعدي في النّاس فتنة أضر على الرّجال من النّساء ، ومن الحكمة العظيمة أنّه بدأ بذكر النّساء في الدّنيا وختم بـ " الحرث " وهما طرفان متشابهان وفيهما الشّهوة والمعاش الدّنيوي ولما ذكر بعد ذلك ما أعدّه للمتقين أخر ذكر الأزواج كما يجب في الترتيب الأخروي وختم بالرّضوان . وكم في القرآن من مثل هذا العجب إذا حضر له الذهن ، وفرغ له الفهم. "(7)

ومنه تقديم نفي الولد على نفي الوالد في قوله تعالى (لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ) (8) ، فإنه لما وقع في الأوّل منازعة الكفرة وتقولهم اقتضت الرّتبة بالطّبع تقديمه في الدّكر اعتناء به قبل التّنزيه عن الوالد الذي لم ينازع فيه أحد من الأمم.

#### حروف المعاني:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-المؤمنون – 55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-آل عمران -14.

<sup>4-</sup> غافر - 28.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- النور – 3.

<sup>6-</sup>آل عمران – 14. 7- البرهان في علوم القرآن، الزركشي ،ج3/ 342.

<sup>8-</sup> الإخلاص- 3

#### أ ـ تعريف الحرف اصطلاحا:

يقول تقي الدين أبو البقاء: "إنّ الحرف لا يستقل بالمعنى" (1) ، فدلالة الحرف لا تحدّد إلا في التركيب، ودلالته مرتبطة "باعتبار معنى عام" (2)، و يقول ابن الحاجب "اعلم أنّ المراد من قول النّحاة: إنّ الحرف لا يستقل بالمفهوميّة: أن نحو (من) و (إلى) شرط الواضع في دلالتها على معناها الإفرادي ذكر متعلقها على معنى أن الواضع نص على أن (من) و (إلى) إذا ذكر متعلقهما معا ، كان معناهما: الابتداء والانتهاء وإذا لم يذكر معهما ما هو متعلقهما لم يكن لهما معنى أصلا ، لا الابتداء والانتهاء ولا غير هما "(3) إذا فدلالة الابتداء والانتهاء مرتبطة بتعليق الكلام.

وسبب تسميتها بحروف الجر" مرتبط بوظيفتها المتمثلة في جر" معاني الأفعال إلى الأسماء ،يقول نجم الدّين أبو الرّبيع "...لأنّ حروف الجر" إنّما وضعت في الكلام لتجر معاني الأفعال إلى الأسماء ، نحو : ذهبت إلى زيد ، وجئت من عند عمرو ، فإلى جرت معنى ذهابك إلى زيد ، بمعنى أنّها أفادت أنّ ذهابك كان نحوه وأنت متوجّه شطره ومن جرت معنى ذهابك إلى عمرو (4) ، بمعنى أنّها أفادت أنّ مجيئك كان من جهته منصر فا إلى غير ها ، ولأجل ذلك سمّيت حروف الجر" (5)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- البرهان ، الزركشي، ج73/3

<sup>(</sup> د ط- 1406 هـ/1986م) ، ج 1/262.

<sup>4-</sup> عَمْرٌ و اسم متصرف يلحقه التنوين فتقول: عمرٌ و ،عمراً ، عمر و خلافا لعمر فإنه يمنع من الصرف قلا يلحقه التنوين فتقول: عُمْرُ، عُمرَ في حالتي النصب والجر

<sup>5-</sup> مختصر شرح الروضة ، نجم الدين أبو الربيع سليمان بن سعيد الطوسي، مؤسسة الرسالة ، بيروت - لبنان، (دط - 1407هـ/ 1987م) ج140/1.

ولذلك نجد تعلق حرف الجرّ بالفعل ضروري من أجل صحّة الكلام ،وهذا ما ذكره نجم الدّين أبو الرّبيع قائلا "ومعنى تعلق الحرف بالفعل: هو أن لا يصح معنى الكلام وينتظم إلاّ باتصاله به ، ولو قدر اتصاله بغيره ، لم يصح"(1).

ويذكر الزركشي تسمية حروف الجر عند الكوفيين والبصريين ، وسبب الإخلاف قائلا: "حروف الجر يسميها الكوفيون الصفات لنيابتها عن الصنفات ويجوزون دخول بعضها على بعض . أي : أن هذا الحرف بمعنى حرف كذا ومنع البصريون ذلك وعدلوا عنه إلى تضمين الفعل معنى فعل آخر إبقاء للفظ الحرف على حقيقته وكأنهم رأوا التجوز في الفعل أخف من التجوز في الحرف والكوفيون عكسوا ذلك "(2).

ويضيف قول ابن السيد الذي علق على الرّأيين فقال: "وقال ابن السيد: في القولين جميعا نظر ؛ لأنّ من أجاز مطلقا يلزمه أن يجيز سرت إلى زيد يريد مع زيد ، ومَنْ منع مطلقا لزمه أن يتعسف في التّأويل الكثير. فالحقّ: أنّه موقوف على السّماع وغير جائز في القياس. ثم ذكر ما حاصله يرجع إلى التّضمين هو تضمين الحرف معنى آخر ليفيد المعنيين كقوله(3):

إِذَا رَضِيَتْ (عَلَيَّ) بَنُو قُشَيْرٍ لَعَمْرُ اللهِ أَعْجَبَنِي رِضَاهَا "(4)

والبيت من ضمن الأبيات التي مدح فيها حكيم بن المسيب القشيري وقد استعمل في البيت (علي) بمعنى عنى وهو شاهد نحوي.

<sup>1-</sup> المصدر نفسه، *ج*1/ 140.

<sup>2-</sup> البحر المحيط ، الزركشي: دار الكتبي، مصر ،(ط1 -1414هـ/1994م)، ج250/3.

<sup>3-</sup> الحُقيف العُقيلي ت 130هـ شاعر عده الجمدي في الطبقة العاشرة من الإسلاميين وكان معاصرا لذي الرمة، له تشبيب بمحبوبته ، خرقاء وعاش إلى ما بعد يوم ، الفلج ، الذي قتل فيه يزيد.

لبحر المحيط ، الزركشي: دار الكتبي، مصر ، (ط1 -414 هـ /1994م)، ج250/3.

وعندما نعود إلى كتب الأصوليين ،نجد أنهم ركزوا على معاني الحروف ؛ لأنها مستعملة في الخطاب و لابد من معرفة معانيه قال الشيرازي "واعلم أنّ الكلام في هذا الباب كلام في باب من أبواب النحو غير أنه لما كثر احتياج الفقهاء إليه ذكرها الأصوليون"(1).

والأحرف التي سأركز عليها هي : من ،حتى، في ، عن ، اللام ،التاء والكاف.

# 1 - دلالة من في القرآن الكريم:

أشهرها: ابتداء الغاية ، مكانا وزمانا وغيرهما ، نحو قوله تعالى: (مِنَ السَّحِدِ الحَرَامِ) (2) (مِنْ أُوَّلِ يَوْمٍ أَحَقُّ أَنْ تَقُومَ فِيهِ ) (3) (إِنَّهُ مِنْ سُلَيْمَانَ ) (4). المَسْجِدِ الحَرَامِ) (لا مِنْ أُوَّلِ يَوْمٍ أَحَقُّ أَنْ تَقُومَ فِيهِ ) (3) ولا الكوفيون على ذلك بقوله تعالى: ﴿ لَمَسْجِدُ أُسِّسَ عَلَى مِنْ أُوَّلِ يَوْمٍ ) وهو ظرف زمان (6) التَّقُورَى مِنْ أُوَّلِ يَوْمٍ ) (5) فأدخل من على (أول يوم) وهو ظرف زمان (6) وقرأ والتبعيض : بأن يسد ( بعض ) مسدها ، نحو: ( حَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ ) (7) وقرأ ابن مسعود : (بعض ما تحبّون).

<sup>1-</sup> اللمع في أصول الفقه، الشير ازي، تحقيق: محي الدين مستو، ويوسف علي بدوي، دار الكلم الطيب، دمشق، ص138

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- الإسراء -1. <sup>3</sup>- التوبة- 108

<sup>،</sup> برب النمل-30.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>-التوبة- 108.

الطوب المحريم، وأثره في الدراسات النحوية، عبد العال سالم مكرم، مؤسسة على جراح الصباح، الكويت، (d - 1978 - 1978 - 10 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 - 100 -

والتبيين : وكثيرا ما تقع بعد (ما ) و (مهما ) نحو : (مَا يَفْتَحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ والتّبيين : وكثيرا ما تقع بعد (ما ) و (مهما ) نحو : (مَا يَفْتَحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ ) (1) (مَا نَنْسَخْ مِنْ آيةٍ ) (2) ، (مَهْمَا تَأْتِنَا بِهِ مِنْ آية ) (3) ، ومن وقوعها بعد غير هما : (فاجتنبوا الرِّجسَ مِنْ الأوثانِ) (4) ، (مِنْ أساوِرَ منْ ذَهَبٍ ) (5) .

" (من) الجارة ( لابتداء الغاية ) في المكان اتفاقا . نحو قوله تعالى شبحان الذي أسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِنَ المَسْجِدِ الحَرَام ) ، وَفِي الزّمان عند الكوفيين والمبرد والمبرد وابن درستويه ، نحو قوله تعالى: ( لَمَسْجِدٌ أُسِّسَ عَلَى التَّقْوَى مِنْ أُوَّلِ يَوْمٍ) (6) وَمِنَ وَالبن درستويه ، نحو قوله تعالى: ( لَمَسْجِدٌ أُسِّسَ عَلَى التَّقْوَى مِنْ أُوَّلِ يَوْمٍ) (6) وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّد (7) ، (لِلهِ الأمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ) (8) ، وصححه ابن مالك و أبو ميان في غيره من المعاني حيان في ابتداء الغاية حقيقة . وتكون في غيره من المعاني مجازا هذا قول الأكثر " (9) .

و تفيد "التعليل: نحو مِمَّا خَطِيئاتِهِمْ أُغْرِقُوا) ( 10) ، ( يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي آذانهم التعليل الصَّواعِق. آذانهم (11) من الصَّواعِق (12) أي لأجل الصَّواعِق.

<sup>1-</sup> فاطر -2 .

<sup>2-</sup> البقرة- 106.

<sup>3-</sup> الأعراف- 132.

<sup>4-</sup> الحج- 30.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- الكهف- 31. <sup>6</sup>- التوبة- 108

<sup>-</sup> اللوب- 100 7 - الإسراء -79

<sup>-</sup> الإسراء -9 8- الروم- 4

 $<sup>^{9}</sup>$ - شرح الكوكب المنير، تقي الدين الفتوحي ، مطبعة السنة المحمدية، مصر ، (دط - د ت)،  $^{9}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>- نوح- 25

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>- البقرة- 19

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>- الإِتقَان في علوم القرآن ، السيوطي، دار الكتاب العربي، دمشق – سوريا، ( 1419هـ / 1999م) ،ج1 /534

وكذلك جاء في شرح الكوكب المنير أنها تفيد "التعليل نحو ( يجعلون أصابعهم في آذانهم من الصَّواعق) أي لأجل الصَّواعق ومنها. "(1)

والفصل : - بالمهملة - وهي الدّاخلة على ثاني المتضادين ، نحو: (وَاللّهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنَ الْمُصْلِحِ) (2) ، (حَتَّى يَمِيزَ الْحَبِيثَ مِنَ الطَّيِّبِ ) (3) والبدل : نحو الْمُفْسِدَ مِنَ الْمُصْلِحِ) أَنُ عَرِيزَ الْحَبِيثَ مِنَ الطَّيِّبِ ) (4) والبدل : نحو أَرَضِيتُمْ بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا مِنَ الْآخِرَةِ ) (4) أي : بدلها ، (وَلَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَا مِنْكُمْ مَلَائِكَةً فِي الْأَرْضَ يَخْلُفُونَ ) (5) اللهُ اللهُ

تفيد "البدل نحو (أَرَضِيتُمْ بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا مِنَ الْآخِرَةِ ) (7) ( وَلَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَا مِنْكُمْ مَلْكُمْ مَلَائِكَةً فِي الْأَرْضِ يَخْلُفُونَ ) (8) أي بدلكم "(9)

وتكون لتخصيص العموم: " نحو ( وَمَا مِنْ إِلَهٍ إِلَّا اللَّهُ ) (10) ، قال في الكشاف:

"هو بمنزلة البناء على الفتح في لا إله إلا الله في إفادة معنى الاستغراق "(11).

<sup>1-</sup> شرح الكوكب المنير، تقي الدين أبو البقاء، ص78.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- البقرّة – 220.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>-آل عمران -197

<sup>4-</sup> التوبة- 38

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- الزخرف- 60

 $<sup>^{0}</sup>_{2}$ - الإتقان في علوم القرآن ، جلال الدين السيوطي، ص179.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- التوبة-38

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>- الزخرف- 60

<sup>9-</sup> شرح الكوكب المنير،تقي الدين أبو البقاء الفتوحي ص.78

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>- آل عمران- 62.

<sup>11-</sup> الإتقان في علوم القرآن، جلال الدين السيوطي، دار الكتاب العربي، دمشق – سوريا، ( 1419هـ / 1999م)، ص179

" ...وهي الدّاخلة على نكرة لا تختص بالنّفي ، نحو ما جاءني من رجلِ فإنّه كان قبل دخولها محتملا لنفى الجنس ولنفى الوحدة . ولهذا يصح أن ، يقول : بل رجلان . ويمتنع ذلك بعد دخول " من " (1)

وتأتي بمعنى الباء: "نحو (يَنْظُرُونَ مِنْ طَرْفِ حَفِيٍّ )(2) أي: به وتكون بمعنى على : نحو ( ونَصَرْنَاُه مِنَ القَوم )(3) أي : عليهم. "(4)

"ومنها: مجيئها بمعنى " على نحو قوله تعالى (وَنَصَرْنَاهُ مِنَ الْقَوْم الَّذِينَ كَذَّبُوا بآياتِنَا) (5) أي على القوم" (6)، وتأتي "بمعنى في : نحو: (إذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْم الْجُمُعَةِ) (7) أي : فيه . وفي الشامل عن الشافعي :أن ( من ) في قوله تعالى ( فَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْم عَدُوٍّ لَكُمْ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ )(8) بمعنى (في) بدليل قوله (و هو مؤمن).

و"نحو قوله تعالى (أروني مَاذَا خَلَقُوا مِنَ الْأَرْضِ) (9)أي في الأرض. "(10) "و بمعنى عن : نحو: (قَدْ كُنَّا فِي غَفْلَةٍ مِنْ هَذَا بَلْ كُنَّا ظَالِمِينَ ) (11) أي : عنه ومنها : مجيئها بمعنى ( عن ) نحو قوله تعالى: ﴿ فَوَيْلٌ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ مِنْ ذِكْرِ اللَّهِ أُولَئِكَ فِي ضَلَالِ مُبِينِ ﴾(1) "(2) ،"إذ يقال : علمت الشيء من الشيء " إلى آخره

<sup>1-</sup> شرح الكوكب المنير، تقي الدين أبو البقاء الفتوحي ، مطبعة السنة المحمدية، مصر ، (دط ، دت) ، ص78 <sup>2</sup>- الشورى- 45.

<sup>3-</sup> الأنبياء- 77.

<sup>4-</sup> الإتقان في علوم القرآن ، جلال الدين السيوطي ،ص179

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- الأنبياء- 77.

 $<sup>^{6}</sup>$ - شرح الكوكب المنير ،تقى الدين أبو البقاء الفتوحي ، ، $^{6}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- الجمعة- 9.

<sup>8-</sup> النساء 92.

<sup>9-</sup> فاطر – 40.

<sup>78</sup> مرح الكوكب المنير، تقي الدين أبو البقاء الفتوحي ، مطبعة السنة المحمدية، مصر ، (دط ، دت) م $^{10}$ 

<sup>11-</sup> الأنبياء – 97.

هذا تقدير وتوجيه لتأويل (عن) بمعنى (من) ، وهو أنّ (عَلِمَ) إنّما يتعدّى في وضع اللغة بحرف " من " نحو: "علمت الشيء من الشيء " مثلا: علمت الحكم من الدّليل ، وعلمت الخبر من فلان " ولا يقال: علمته عنه " ، أي: لا يقال: علمت الشيء عن الشيء ، وعلمت الحكم عن الدّليل ، والخبر عن فلان ، " إلا بالتأويل المذكور ، وهو تأويل عن بمعنى من "(3).

وتأتي بمعنى "عند : نحو ( لَنْ تُغْنِيَ عَنْهُمْ أَمْوَالُهُمْ وَلَا أَوْلَادُهُمْ مِنَ اللَّهِ )(4)

: عند ... ومثله قوله - صلّى الله عليه وسلّم - (ولا ينفع ذا الجد منك الجد)"(5) أي عند . يقول ابن تيمية "أي لا ينجيه ويخلصه منك جده وإنما ينجيه الإيمان والعمل الصالح و " الجد " هو الغنى وهو العظمة وهو المال . بيّن صلّى الله عليه وسلّم أنّه من كان له في الدّنيا رئاسة ومال لم ينجه ذلك ولم يخلصه من الله ؛ وإنّما ينجيه من عذابه إيمانه وتقواه"(6)

وتكون للتّأكيد: "وهي الزّائدة في النّفي أو النّهي أو الاستفهام، نحو: (وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا) (<sup>7)</sup>، ونحو (مَا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِنْ تَفَاوُتٍ فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِنْ تَفَاوُتٍ فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَى مِنْ فُطُورٍ) (<sup>8)</sup>
تَرَى مِنْ فُطُورٍ)

الفصل الثان

<sup>1-</sup> الزمر – 22.

<sup>2-</sup> شرح الكوكب المنير، تقى الدين أبو البقاء الفتوحى ، ص78

<sup>3-</sup>مختصر شرح الروضة ، نجم الدين الطوسي، مؤسسة الرسالة ،بيروت - لبنان ، (1407 هـ/1987 م)،ج1/146. 4- آل عمران- 10.

<sup>5-</sup> شرح الكوكب المنير، تقى الدين أبو البقاء الفتوحى، ص78

<sup>6-</sup> مجموع فتاوي ابن تيمية، تقي الدين ابن تيمية، مجمع الملك فهد،المملكة العربية السعودية، ( دط 1416هـ / 1995م) ج-448/22.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- الأنعام- 59

<sup>8-</sup> الملك- 3

وأجازها قوم في الإيجاب ، وخرجوا عليه : (وَلَقَدْ جَاءَكَ مِنْ نَبَأِ الْمُرْسَلِينَ) (1) ونحو (يُحكَّوْنَ فِيهَا مِنْ بَرَدٍ) (3) ونحو (مِنْ جِبَالٍ فِيهَا مِنْ بَرَدٍ) (3) ونحو: (قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَعُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ )(4). أخرج ابن أبي حاتم ، من طريق السدي ، عن ابن عباس قال : لو أنّ إبراهيم حين دعا قال ﴿ فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِنَ النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ وَارْزُقْهُمْ مِنَ النَّاسِ لَهُوي إِلَيْهِمْ وَارْزُقُهُمْ مِنَ النَّاسِ لَعَلَّمُ مُنَ النَّاسِ لَعَلَّمُ مَنَ النَّاسِ عَلَيْهِمْ وَارْزُقُهُمْ مِنَ النَّاسِ لَعَلَّمُ مَنَ النَّاسِ اللهِ وَالنَصارى ، ولكنه خصّ حين النَّاسِ الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَمَنين "(6) اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

# 2 - دلالة "حتّى" في القرآن الكريم:

حتى : حرف لانتهاء الغاية ك ( إلى ) لكن "يفترقان في أمور : فتنفرد حتى بأنها لا تجر إلا الظاهر ، وإلا الآخر المسبوق بذي أجزاء أو الملاقي له ، نحو : (سلامٌ هي حتى مطلع الفجر (<sup>7)</sup> ، وأنها لإفادة تقضي الفعل قبلها شيئا فشيئا ، وأنها لا يقابل بها ابتداء الغاية" (<sup>8)</sup> يأتي بعدها فعل مضارع منصوب بأن المضمرة وجوبا، وأن الفعل المضارع في محل جر"، وتكون (حتى )حرف جر " و مجرورها على ضربين:

الضرب الأول: أن يكون مجرورها داخلا في الحكم ما قبلها، أي يكون مشاركا لما قبلها في الحكم، كقولك (ضربت القوم حتى خالد) فخالد مضروب.

<sup>1-</sup> الأنعام- 34

<sup>2-</sup> الكهف- 31

<sup>3-</sup> النور -43

<sup>4-</sup> النور -30

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- إبراهيم- 37

<sup>6-</sup> الإتقان في علوم القرآن ، جلال الدين السيوطي، دار الكتاب العربي، دمشق - سوريا، ( 1419هـ / 1999م)

ج1 /535. <sup>7</sup>- القدر -5

<sup>8-</sup> الإتقان في علوم القرآن ، السيوطي ، ص492.

و الضرب الثاني: أن لا يكون مجرورها داخلا في حكم ما قبلها ، بل ينتهي الأمر عنده كأن تقول (صمت رمضان حتى يوم الفطر) فيوم الفطر ليس داخلا في الصوم ، بل انتهى الأمر عنده ، وهذا الضرب لا يجوز فيه العطف ، فلا تقول:

(صمت رمضان حتى يوم الفطر)؛ لأنه لم يشاركه في الحكم فكيف تعطفه عليه؟"(1) ويضيف أن أكثر استعمالها "يكون مجرورها لتحقير أو التعظيم ،أو قوة أو ضعف فقولك مثلا (ضربت القوم حتى خالد، لا بد فيه أن يكون خالد أرفعهم أو أضعفهم وإلا فلا معنى لذكره"(2) فإن لم يكن الأمر كذلك وجب أن يكون "آخر الأجزاء حسا أو ملاقيا، وذلك قولك (قرأت القرآن حتى سورة الناس) فسورة الناس آخر القرآن وهي آخر ما قرأ، وصمت رمضان حتى يوم الفطر) يوم الفطر ملاق للآخر "(3)

جاء في الإتقان أنّ لها "ثلاثة معان:

مرادفة إلى: نحو ( لَنْ نَبرَحَ عَليْهِ عَاكِفينَ حَتَى يَرْجِعَ إِلَيْنَا مَوسَى (4)، أي: إلى رَجوعه .

واستعمالها في الغاية يختلف عن (إلى)، لأنّ "(إلى )أمكن في الغاية من حتّى وأعمّ"<sup>5</sup>، ويؤكد أنّها "تستعمل لعموم الغايات ،سواء كانت آخر جزء من الشيء أم لا. فتقول: (نمت إلى آخر الليل، ونمت إلى الصباح، ونمت إلى ثلث الليل ونمت منتصف الليل).

وأمّا حتى فلا تستعمل إلا لما كان آخرًا أو متصلاً به"(6)

<sup>1-</sup> معانى النحو ، فاضل السمرائى ، شركة العاتك ، القاهرة ، (ط2- 1423هـ/2003م)، ص30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه ، ص30. <sup>3</sup>- نفسه ، ص30.

<sup>-</sup> نسب ، ص٠٠ 4ـ طه ــ 91

<sup>5-</sup> معانى النحو ، فاضل السمرائى ، شركة العاتك ، القاهرة ، (ط2- 1423هـ /2003م) ، ص30

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>- المرجع نفسه ،ص30

" والاختلاف الآخر بين استعمال (إلى)و (حتى) في الغاية ، أن (حتى) تفيد تقضي قبلها شيئا فشيئا إلى الغاية وهذا معنى الحت و (إلى) ليست كذلك ، ولذا يجوز أن تقول (كتبت حتى زيد) ، لأن الكتابة لا تتقضي شيئا فشيئا حتى تصل إلى زيد ، ويقال أنا إلى عمرو ولا يقال: أنا حتى عمرو و الأيقال: أنا حتى عمرو و الأيقال: أنا حتى عمرو و الأيقال: أنا حتى عمرو الله عند النحويين أما عند الأصوليين فإنها "متى دل دليل على دخول الغاية التي بعد (إلى) و (حتى) في حكم ما قبلها ، أو على عدم دخوله ، فواضح أنه يعمل به .

فالأوّل : نحو : ( وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ ) (2) ،و ( وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ) دلت السّنة على دخول المرافق و الكعبين في الغسل .

والثّاني: نحو (ثُمَّ أَتِمُّوا الصِّيَامَ إِلَى اللَّيْلِ) (3) ، دلّ النّهي عن الوصال على عدم دخول الليل في الصيّام، (وَإِنْ كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَى مَيْسَرَةٍ وَأَنْ تَصَدَّقُوا خَيْرٌ لَكُمْ يَخْلَمُونَ) (4)، فإنّ الغاية لو دخلت هنا لوجب الإنظار حال اليسار - أيضا - وذلك يؤدي إلى عدم المطالبة وتفويت حقّ الدّائن. وإن لم يدلّ دليل على واحد منهما ففيها أقوال:

أحدها: - وهو الأصحّ - تدخل مع (حتى) دون (إلى) حملا على الغالب في البابين لأنّ الأكثر مع القرينة عدم الدخول مع (إلى) والدخول مع (حتّى) فوجب الحمل عليه عند التردد.

والتّاني: تدخل فيهما عليه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- نفسه ، ص 31.

<sup>2-</sup> المائدة- 6

<sup>3-</sup> البقرة -187.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>-البقرة- 280.

والتّالث: لا فيهما ، واستدل للقولين في استوائهما بقوله: (وَمَتَّعْنَاهُمْ إِلَى حِينٍ) (1) وقرأ ابن مسعود (حتى حين ) (2) .

# 3 - دلالة "في":

يذكر شهاب الدين أحمد بن إدريس القرافي (ت 684هـ) أنها توظف "في الظرفية والسببيّة نحو قوله - صلى الله عليه وسلم - في النّفس المؤمنة مائة من الإبل" (3) ويقول السّيوطي (ت849هـ)أنّ " في : حرف جرّ له معان : أشهرها : الظرفيّة مكانا أو زمانا .

نحو ( غُلِبَتِ الرُّومُ فِي أَدْنَى الْأَرْضِ وَهُمْ مِنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَعْلِبُونَ) (4) حقيقة كالآية أو مجازا، نحو: ( وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ) (5) ونحو: ( لَقَدْ كَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخْوَتِهِ آيَاتٌ) (6) ،و ( إِنَّا لَنَرَاكَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ) (7)، ويقول تقي الدّين أبو البقاء الفتوحي (ت972هـ)" (في ) تكون ( لظرف ) زمانا ومكانا مثالهما قوله تعالى : ( السم (1) غُلِبَتِ الرُّومُ (2) فِي أَدْنَى الْأَرْضِ وَهُمْ مِنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَعْلِبُونَ وَله تعالى . ( السم (1) غُلِبَتِ الرُّومُ (2) فِي أَدْنَى الْأَرْضِ وَهُمْ مِنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَعْلِبُونَ ( فِي بضْع سِنينَ ) (8)، فالأولى للمكان والثانية للزيّمان" (9).

وأضاف قوله :بأنّ "(في) قد يكون الظرف ومظروفه جسمين ، كقولك زيد في الدّار . وقد يكونان معنيين ، كقولك : البركة في القناعة . وقد يكون الظرف

<sup>1-</sup> يونس- 98.

<sup>2-</sup> الإتقان في علوم القرآن، السيوطي ، ص 493

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>-الذخيرة، شُهاب الدين أحمد بن إدريس القرافي، دار الغرب الإسلامي،بيروت – لبنان ،( د ط - 1994م )، ج1/ 74.

<sup>4 -</sup> الروم 2-3

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> -البقرة -179

<sup>6 -</sup> يوسف- 7

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> -الأعراف- 60

 $<sup>^{8}</sup>$ - الروم — 1-2-3.  $^{9}$ - الدين أبو البقاء الفتوحي ، مطبعة السنة المحمدية، مصر ، (دط ، د ت) ،  $^{9}$ - شرح الكوكب المنير ، تقى الدين أبو البقاء الفتوحي ، مطبعة السنة المحمدية، مصر ، (دط ، د ت) ،  $^{9}$ - المرح الكوكب المنير ، تقى الدين أبو البقاء الفتوحي ، مطبعة السنة المحمدية ، مصر ، (دط ، د ت) ،  $^{9}$ 

جسما والمظروف معنى كقولك : الإيمان في القلب ، وعكسه نحو قوله تعالى : بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي تَكْذِيبِ) وهي بمعناه أي وهي للظرفية.

"ثانيها: المصاحبة ك (مع) ، نحو (قَالَ ادْخُلُوا فِي أُمَم قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ مِنَ الْجنِّ وَالْإِنْس فِي النَّار ) (1) أي : معهم " (2) و " نحو قوله تعالى : ( فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ )(3) (قَالَ ادْخُلُوا فِي أُمَم قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ) (4) ، أي معهم مصاحبين"(5).

ثالثها: التّعليل نحو: ( قَالَتْ فَذَلِكُنَّ الَّذِي لُمْتُنَّنِي فِيهِ ) (6) و فِيمَا أَفَضْتُمْ فِيهِ (7) أي

و "نحو قوله تعالى : ( قَالَتْ فَذَلِكُنَّ الَّذِي لُمْتُنَّني فِيهِ ) أي لأجله. "(9)

رابعها: الاستعلاء، نحو: ( وَلَأُصَلِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ النَّحْلِ )(10) أي: عليها.

ويقول تقى الدين أبو البقاء الفتوحي"هي بمعنى على ، كقول الكوفيين وابن مالك ، كقوله تعالى (أمْ لَهُمْ سُلَّمٌ يَسْتَمِعُونَ فِيهِ )(11) أي عليه ، وكقوله تعالى:

<sup>1-</sup> الأعر اف- 38

<sup>2-</sup> الإتقان في علوم القرآن ، جلال الدين السيوطي، دار الكتاب العربي،دمشق – سوريا، ( 1419هـ / 1999م) ص 506.

<sup>3-</sup> القصص-<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>-الأعراف- 38

<sup>5-</sup> شرح الكوكب المنير،تقى الدين أبو البقاء الفتوحي، 178-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> -يوسف- 32

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - النور -14.

<sup>8-</sup> الإتقان في علوم القرآن ، جلال الدين السيوطي، دار الكتاب العربي، دمشق – سوريا ،( 1419هـ / 1999م) ص506.

 $<sup>^{9}</sup>$ - شرح الكوكب المنير، تقي الدين أبو البقاء الفتوحي، مطبعة السنة المحمدية، مصر، (دط، دت)،  $^{9}$ 

<sup>10 -</sup> طه- 71

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>- الطور -38

( قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ ) (1) أي : عليها . وكقوله تعالى ( أَأَمِنْتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ

يَخْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ فَإِذَا هِيَ تَمُورُ )² أي على السّماء اا(3)

"خامسها: معنى الباء ، نحو: ( يَذْرَؤُكُمْ فِيهِ )(4)، أي: بسببه. " (5)

"و نحو قوله تعالى ( يَذْرَؤُكُمْ فِيهِ ) أي يلزمكم به "(6)

سادسها: معنى ( إلى ) نحو: (فَرَدُّوا أَيْدِيَهُمْ فِي أَفْوَاهِهمْ)(7) أي: إليها.

ويذكر تقي الدين أبو البقاء المثال نفسه قائلا:" (و) تأتي أيضا بمعنى (إلى) نحو قوله تعالى (فَرَدُّوا أَيْدِيَهُمْ فِي أَفْوَاهِهمْ)، أي إليها غيظا "(8)

سابعها: معنى ( من ) نحو : ( وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا ) (9) ، أي : منهم بدليل الآية الأخرى "(10)

" (و) بمعنى (من) الجارة ، كقول امرئ القيس:

و هل يعمن من كان أحدث عهده ثلاثين شهر ا في ثلاثة أحوال

أي **من** ثلاثة أحوال"(1)

"ثامنها: معنى (عن) نحو (فَهُوَ فِي الْآخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلًا) (2) ، أي: عنها وعن محاسنها."(3)

<sup>1-</sup> الأنعام- 11

<sup>80 -</sup> شرح الكوكب المنير، تقي الدين أبو البقاء الفتوحي،  $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> -الشور*ي*-11

<sup>--</sup> سموري-۱۱ 5- الإتقان في علوم القرآن ، السيوطي، ص506

 $<sup>^{6}</sup>$ - شرح الكوكب المنير، نقي الين أبو البقاء الفتوحي ،  $^{6}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> -إبراهيم- 9

<sup>8-</sup> شرح الكوكب المنير،تقي الدين أبو البقاء الفتوحي، ص81

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> - النحل- 89

 $<sup>^{10}</sup>$  - الإتقان في علوم القرآن، جلال الدين السيوطي، دار الكتاب العربي، دمشق – سوريا ، (  $^{1419}$ هـ /  $^{1999}$ م)، ص $^{10}$ 

" تاسعها: المقايسة، وهي الداخلة بين مفضول سابق وفاضل لاحق نحو ( فَمَا مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلٌ ) (4).

عاشرها: التوكيد وهي الزّائدة ، نحو: (وقالَ ارْكَبُوا فِيهَا) (5) أي: اركبوها" (6) ويذكر المثال نفسه قائلا: نحو قوله تعالى: " (وقال اركبوا فيها) إذ الرّكوب يستعمل بدون " في " فهي مزيدة توكيدا" (7)

"تأتي" في " أيضا سببية كقوله (صلى الله عليه وسلم): في النّفس المؤمنة مائة ودخلت امرأة النار في هرة أي بسبب هرة"(8).

# 4 ـ دلالة (عن) في القرآن الكريم:

عن : حرف جر له معان :

أشهرها: المجاوزة نحو: ( فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُحَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ) (9) ، أي: يجاوزونه ويبعدون عنه.

ثانيها: البدل نحو: (وَاتَّقُوا يَوْمًا لَا تَجْزِي نَفْسٌ عَنْ نَفْسٍ شَيْعًا) (10).

ثالثها: التعليل: نحو: ( وَمَا كَانَ اسْتِغْفَارُ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَّا عَنْ مَوْعِدَةٍ ) (11) أي:

 $<sup>^{1}</sup>$  - شرح الكوكب المنير ،تقى الدين أبو البقاء الفتوحى ، $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> -الإسراء- 16

 $<sup>^{506}</sup>$  علوم القرآن، جلال الدين السيوطي ، ص $^{3}$ 

<sup>4 -</sup>التوبة- 38

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - هود - 41

<sup>6-</sup> الإتقان في علوم القرآن، ص506. 7- شرح الكوكب المنير، تقى الدين أبو البقاء الفتوحي ، ص78

<sup>8- -</sup>الإتقان في علوم القرآن ، جلال الدين السيوطي دار الكتاب العربي،دمشق ــ سوريا ،( 1419هـ / 1999م) ص506

<sup>9 -</sup> النور - 63

<sup>10 -</sup> البقرة- 48.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> - التوبة- 114

لأجل موعدة ، ( وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِي آلِهَتِنَا عَنْ قَوْلِكَ )(1) أي: لقولك.

رابعها: بمعنى على نحو: ( وَمَنْ يَبْخَلْ فَإِنَّمَا يَبْخَلُ عَنْ نَفْسِهِ )(2) ، أي: عليها.

خامسها: بمعنى من ، نحو (أَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ هُوَ يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ ) (3، أي: منهم ؛ بدليل: ( فَتُقُبِّلَ مِنْ أَحَدِهِمَا )(4).

سادسها: بمعنى بعد: نحو: ( مِنَ الَّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ )(5).

بدليل أن في آية أخرى : ( يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِهِ )(6)

و ( لَتَرْ كَبُنَّ طَبَقًا عَنْ طَبَقِ ) (7) أي : حالة بعد حالة "(8).

## 5 ـ دلالة اللام:

يقول شهاب الدين أحمد بن إدريس القرافي: "واللام للتمليك نحو المال لزيد والاختصاص نحو هذا ابن لزيد ، والاستحقاق نحو هذا السرج للدابة ، والتعليل نحو هذه العقوبة للتأديب (9). ويقول الشيرازي "اللام تقتضي التمليك" (10)

ويقول الزّركشي (ت794هـ): أنّ "اللاّم حقيقة في الاختصاص كقولك: المال لريد وقولهم للملك مجاز من وضع الخاص موضع العام؛ لأنّ الملك اختصاص

<sup>1 -</sup> هو د- 53

<sup>2 -</sup>محمد - 38

<sup>3 -</sup> التوبة- 104.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - المائدة 27.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - المائدة - 13.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - المائدة -41.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - الانشقاق- 19

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>- الإتقان في علوم القرآن ، السيوطي، ج1/500

<sup>9-</sup> الذخيرة، شهاب الدين أحمد بن إدريس القرافي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، (دط- 1994 م) ،ج/1 ص74 ص74- اللمع في أصول الفقه، ابن علي الشير ازي،حققه محي الدين مستو،ويوسف علي بدوي،دار الكلم الطيب، دمشق ص141

وليس كل اختصاص ملكا . فإذا قيل : هي للاختصاص دخل فيه الملك وغيره كقولك : السرّج للدابة ، والباب للمسجد . أي : هما مختصان بهما ، ولم يوجد فيهما حقيقة الملك ، وجعلها الجرجاني حقيقة في الملك ، ومتى استعلمت في غيره فبقرينة . والصحيح : الأوّل ؛ لأنّ الاختصاص معنى عام لجميع موارد استعمالها وبأي معنى استعملت لا تخلو منه . قال ابن يعيش<sup>(1)</sup> :إنّما قلنا : أصلها الاختصاص لعمومه ، ولأنّ كلّ مالك مختص بملكه ، ولهذا لم يذكر في المفصل<sup>(2)</sup>غيره ، ولم يذكر أنّها للملك" (3).

"وفرق القرافي بين الاستحقاق والاختصاص بأن الاستحقاق أخص. فإن ضابطه ما شهدت به العادة ، كما شهدت للفرس بالسرج ، وبالباب للدار . وقد يختص الشيء بالشيء من غير شهادة عادة ، نحو هذا ابن لزيد . فإنه ليس من لوازم الإنسان أن يكون له ولد اللام و تأتي (اللام) الجارة للملك حقيقة، لا يعدل عنه أي عن الملك إلا بدليل"(4) .

واللام في اللغة لها دلالات عديدة حسب توظيفها في السياق، فدلالتها مرتبطة بوجودها في التركيب ومن معانيها:

"الاستحقاق : وهي الواقعة بين معنى وذات ، نحو : ( الحَمْدُ لله ). ( لله الأمر) (5) (ويل للمطفّفين ) (6)، و ( لَهُمْ فِي الدُّنْيَا خِزْيٌ ) (7)

"الاستحقاق نحو: النار للكافرين "(8)

<sup>1 -</sup> ابن يعيش النحوي (643 - 553هـ/ 1159 - 1245م). يعيش بن علي بن يعيش بن أبي السرايا، أبو البقاء، موفق الدين الأسدي المعروف بابن يعيش كان موطن أسرته في الموصل، ثم رحلت الأسرة إلى مدينة حلب حيث ولد وتوفي فيها.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - كتاب المفصل للز مخشري ،شرحه ابن يعيش ويسمى: شرح المفصل.

 $<sup>^{3}</sup>$  - البحر المحيط ، الزركشي ، دار الكتبي،مصر ،(ط1 – د ت )، ، ج $^{3}$ 

<sup>4-</sup> شرح الكوكب المنير، تقى الدين أبو البقاء الفتوحى، مطبعة السنة المحمدية، مصر، (دط، دت)، ص78

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> -الروم - 4

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - المطففين-1

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - البقرة- 114

<sup>8-</sup> شرح الكوكب المنير،تقى الدين أبو البقاء الفتوحى، 1800

"وفرق القرافي بين الملك والاستحقاق والاختصاص فقال: اللام إن أضيف إلى من يعقل كانت للملك، وإلا فإن شهدت العادة له به فلاستحقاق، كالسرج للدابة وإن لم تشهد به بل كانت من شهادة العادة وغيرها فهو للاختصاص، فالملك أخص من الاستحقاق، والاستحقاق أخص من الاختصاص"(1)

و" تأتي للتعليل: كقوله تعالى (رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةُ بَعْدَ الرُّسُلِ) (2) وللعاقبة ،نحو (فَالْتَقَطَهُ آلُ فِرْعَوْنَ لِيَكُونَ لَهُمْ عَدُوَّا وَحَزَنًا) (3) قال إبن السمعاني: وعندي أنه مجاز وقال الزمخشري: التحقيق أنها لام العلة والتعليل فيها وارد على طريق المجاز لا الحقيقة. وقال الشيخ جمال الدين بن هشام في (المغني): أنكر البصريون لام العاقبة ،قلت: في كتاب (المبتدئ) في

النحو البن خالويه ، فأمّا قوله تعالى: (فَالْتَقَطَهُ آلُ فِرْعَوْنَ لِيَكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا) فهي الم

كي عند الكوفيين ، ولام الصيرورة عند البصريين . "(4)

"أن اللام في قوله: ( فَالْتَقَطَهُ آلُ فِرْعَوْنَ لِيَكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا )، لام التعليل المعروفة بلام كي ، وذلك على سبيل الحقيقة لا المجاز ...وإيضاح ذلك أن قوله تعالى (وما تشاءون إلا أن يشاء الله) ، صريح في أن الله تعالى يصرف مشيئة العبد وقدرته بمشيئته جل وعلا ، إلى ما سبق به علمه ، وقد صرف مشيئة فرعون وقومه بمشيئته جل وعلا ، إلى التقاطهم موسى إليجعله لهم عدوا وحزنا ،فكأنه

 $<sup>^{1}</sup>$  البحر المحيط، بدر الدين الزركشي، ج $^{1}$ 

<sup>2-</sup>النساء-165

<sup>3-</sup> القصص- 8

<sup>4-</sup> البحر المحيط، بدر الدين الزركشي، ج3/ 166.

يقول : قدرنا عليهم التقاطه بمشيئتنا ليكون لهم عدوا وحزنا ، وهذا معنى واضح لا لبس فيه و لا إشكال ، كما ترى " $^{(1)}$ .

"واللام في ليكون لهم عدوا لام التعليل وهي المعروفة عند النحاة بلام كي وهي لام جارة مثل (كي)، وهي متعلقة بـ (التقطه). وحق لام كي أن تكون جارة لمصدر منسبك من (أن) المقدرة بعد اللام ومن الفعل المنصوب بها فذلك المصدر هو العلة الباعثة على صدور ذلك الفعل من فاعله. وقد استعملت في الآية استعمالا واردا على طريقة الاستعارة دون الحقيقة لظهور أنهم لم يكن داعيهم إلى التقاطه أن يكون لهم عدوا وحزنا ولكنهم التقطوه رأفة به وحبا له لما ألقي في نفوسهم من شفقة عليه، ولكن لما كانت عاقبة التقاطهم إياه أن كان لهم عدوا في الله وموجب حزن لهم، شبهت العاقبة بالعلة في كونها نتيجة للفعل كشأن العلة تبعا لاستعارة معنى الحرف إلى معنى آخر استعارة تبعية ، أي استعير الحرف تبعية عند جمهور علماء المعانى خلافا للسكاكى"(2).

"( ولام التعليل ، كما في قوله تعالى ( لِنُحْيِيَ بِهِ بَلْدَةً مَيْتًا وَنُسْقِيَهُ مِمَّا خَلَقْنَا أَنْعَامًا وَلَامِيَّ كَثِيرًا )(3) ، أنّ لام التعليل تدخل على ما هو غرض لفاعل الفعل ، ويكون مرتبا على الفعل ، وليس في لام الصيرورة إلا الترتيب فقط قال ابن فورك عن الأشعري :كل لام نسبها الله - عز وجل - لنفسه فهي لام الصيرورة ، لاستحالة الغرض مكان المخبر في لام الصيرورة . قال : فعلت هذا ؛ لأنه غرض

<sup>1-</sup> أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، محمد الشنقيطي، دار الفكر، بيروت - لبنان، (دط - 1415هـ / 1995)، ج/1516

<sup>2-</sup> التحرير والتنوير، الطاهر ابن عاشور، دار سحنون، تونس، (دط، دت)، ج76/21

<sup>3-</sup> الفرقان- 49

لي"(1) والاختصاص: نحو ﴿ قَالُوا يَا أَيُّهَا الْعَزِيزُ إِنَّ لَهُ أَبًا شَيْخًا كَبِيرًا فَخُذْ أَحَدَنَا مَكَانَهُ إِنَّا نَرَاكَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ )(2)ونحو: ( فَإِنْ كَانَ لَهُ إِخْوَةٌ فَلِأُمِّهِ السُّدُسُ )(3) والملك: نحو: ( لهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ )(4).

والتعليل: نحو: (وَإِنَّهُ لِحُبِّ الْحَيْرِ لَشَدِيدٌ) (5) أي: وإنّه من أجل حبّ المال لبخيل (وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّينَ لَمَا آتَيْتُكُمْ مِنْ كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ) (6) الآية في قراءة حمزة (7) أي : لأجل إيتائي إيّاكم بعض الكتاب والحكمة...

وموافقة: ( إلى ): نحو ( بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَى لَهَا ) (8)، والتقدير إليها "(9)

"أن تكون بمعنى ( إلى ) نحو ( سُقْنَاهُ لِبَلَدٍ مَيِّتٍ ).. "(10)

و (على) نحو: (وَيَخِرُّونَ لِلْأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا) (1) ونحو: (وَإِذَا مَسَّ الْإِنْسَانَ الضُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَائِمًا) (2) ونحو: ﴿ فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ)(3)

<sup>167-</sup>البحر المحيط، الزركشي ، ص167

<sup>2 -</sup> يوسف – 78.

<sup>3 -</sup> النساء – 11.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - البقرة – 255. <sup>5</sup> - العاديات – 8.

<sup>6 -</sup> آل عمران -81.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- هو حمزة بن حبيب بن عمارة بن اسماعيل الإمام الجد أبو عمارة الكوفي التيمي مولاهم وقيل من صميم العرب الزيات أحد القراء السبعة ولد سنة ثمانين وأدرك الصحابة، فيحتمل أن يكون رأي بعضهم أخذ القراءة عرضا عن سليمان الأعمش وحمران بن أعين وأبي إسحاق السبيعي ومحمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلى وطلحة بن مصرف ومغيرة بن مقسم ومنصور وليث بن أبي سليم وجعفر بن محمد الصادق وقيل بل قرأ الحروف على الأعمش ولم يقرأ عليه جميع القرآن قالوا استفتح حمزة القرآن من حمران وعرض على الأعمش وأبي إسحاق وابن أبي ليلى وكان الأعمش يجود حرف ابن مسعود وكان ابن أبي ليلى يجود حرف على وكان أبو إسحاق يقرأ من هذا الحرف ومن هذا الحرف وكان حمران يقرأ قراءة ابن مسعود ولا يخالف مصحف عثمان يعتبر حروف معاني عبد الله ولا يخرج من موافقة مصحف عثمان وهذا كان اختيار حمزة.

<sup>8-</sup> الزازلة-5.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>ـ ينظر:الإتقان في علوم القرآن ، جلال الدين السيوطي، دار الكتاب العربي،دمشق – سوريا، ( 1419هـ / 1999م ) - 2 508/

<sup>-10</sup> أصلاح الكوكب المنير، في الدين أبو البقاء الفتوحي ، مطبعة السنة المحمدية، مصر، (دط، دت)، ص78

( أُولَئِكَ لَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ الدَّارِ )(4) ،أي : عليهم ، كما قال الشَّافعي: "

بمعنى على نحو: ( إِذَا يُتْلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُّونَ لِلْأَذْقَانِ سُجَّدًا) (5) اا(6)

و ( في ) نحو ( وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا) (7)

( لَا يُحَلِّيهَا لِوَقْتِهَا إِلَا هُوَ ) (8) ( يَقُولُ يَا لَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِحَيَاتِي ) (9) أي : في حياتي .

وقيل: هي فيها للتعليل، أي: لأجل حياتي في الآخرة.

"بمعنى (في) نحو قوله سبحانه وتعالى (وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ

نَفْسٌ شَيْئًا )"(10) ، و تكون"بمعنى " عند " أي الوقتية ، وما يجري مجراها كقوله

صلى الله عليه وسلم (صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته)...قال الزمخشري: ومنه قوله تعالى ( أَقِم الصَّلَاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْس )(11) "(12)

"و (عن): نحو (وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا لَوْ كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونَا إِلَيْهِ )(13)

عنهم وفي حقهم ؟لا أنّهم خاطبوا به المؤمنين ، وإلاّ لقيل : ( ما سبقتمونا)"(14)

<sup>1 -</sup>الإسراء 109.

 $<sup>\</sup>frac{2}{12}$  -  $\frac{2}{12}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - الصافات – 103.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - الرعد -25.

<sup>5-</sup>الإسر اء-107

<sup>6</sup>شرح الكوكب المنير ،تقى الدين أبو البقاء الفتوحى ،ص82

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - الأنبياء -47.

<sup>8 -</sup> الأعراف-187.

<sup>9 -</sup> الفجر -24.

<sup>10-</sup> شرح الكوكب المنير ،تقي الدين أبو البقاء الفتوحي، مطبعة السنة المحمدية،مصر ، (دط ،دت) ، م 78

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>- الإسراء-78

<sup>12</sup> شرح الكوكب المنير، تقى الدين أبو البقاء الفتوحي، ص82

<sup>13 -</sup>الأحقاف- 11.

<sup>14</sup> الإتقان في علوم القرآن، السيوطي ، ص516

بمعنى عن "كقوله تعالى: (وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا لَوْ كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونَا إِلَيْهِ) أي قالوا عنهم ذلك . وضابطها : أن تجر اسم من غاب حقيقة أو حكما عن قول قائل يتعلق به ، ولم يخصه بعضهم بما بعد القول . ثم اعلم أن دلالة حرف على معنى حرف: هو طريق الكوفيين ، وأمّا البصريون: فهو عندهم على تضمين الفعل المتعلق به ذلك الحرف ما يصلح معه معنى ذلك الحرف على الحقيقة ، ويرون التجوز في الفعل أسهل من التجوز في الحرف"(1) و"الصيرورة: وتسمى لام العاقبة، نحو (وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا لَوْ كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونَا إِلَيْهِ )(2) ، فهذا عاقبة التقاطهم لا علته ؛ إذ هي التبني ومنع قوم ذلك وقالوا: هي للتعليل مجازا ؛ لأنّ كونه عدوا لما كان ناشئا عن الالتقاط - وإن لم يكن غرضا لهم - نزل منزلة الغرض على طريق المجاز . وقال أبو حيان :الذي عندي أنها للتعليل حقيقة ، وأنهم التقطوه ليكون لهم عدوا وذلك على حذف مضاف تقديره لمخافة أن يكون كقوله ( يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ أَنْ رَّ أَي : كراهة أن تضلوا  $^{(3)}$  أي : كراهة أن تضلوا  $^{(4)}$  .

والتأكيد: وهي الزائدة ، أو المقويّة للعامل الضعيف لفرعيّة أو تأخير ، نحو ( قُلْ عَسَى أَنْ يَكُونَ رَدِفَ لَكُمْ بَعْضُ الَّذِي تَسْتَعْجِلُونَ) (5)، (يُرِيدُ اللَّهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ

<sup>1-</sup> شرح الكوكب المنير، تقى الدين أبو البقاء الفتوحى ، ص82

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - القصص -8. <sup>3</sup> -النساء- 176.

\_4- الإتقان في علوم القرآن ، السيوطي،517

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - النمل -72.

"التاع : حرف جر معناه القسم ، يختص بالتعجب وباسم الله تعالى، قال التاع : حرف الكشاف) في قوله (وتالله لأكيدن أصنامَكم) (8) : الباء أصل حرف القسم والواو بدل منها ، والتاعاء بدل من الواو ، وفيها زيادة معنى

التّعجب، كأنّه تعجب من تسهل الكيد على يديه وتأتيه مع عتو نمرود وقهره" (9) "التاء حرف قسم و هو مختص بلفظ الله تعالى، و لا يكاد يذكر مع غيره إلا نادرا قال قال تعالى: ( و تَالله لَ لَ كَيدَن اً صْنَامَكُم) (10)، (تَالله تَفْتَوُ ا تَذْكُر لُ يُوسُف) (11)، وفيها معنى التعجب، جاء في الكتاب: والحلف توكيد وقد تقول تالله وفيها توكيد" (12).

#### 7 ـ دلالة الكاف:

"الكاف: حرف جر"، له معان:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - النساء - 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الأنعام – 71.

<sup>3 -</sup> هود -107.

<sup>4 -</sup> يوسف - 43. 5 - الأنباء 5

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - الأنبياء- 78.

 $<sup>^{6}</sup>$ - الإتقان في علوم القرآن، السيوطي ، دار الكتاب العربي، دمشق - سوريا، ( 1419هـ / 1999 م) ، ص 517  $^{7}$  - شرح الكوكب المنير، قي الدين أبو البقاء الفتوحي ، مطبعة السنة المحمدية، (د ط - د  $^{2}$  )،  $^{2}$ 

<sup>8 -</sup>الأنبياء- 57

و- الإتقان في علوم القرآن ، جلال الدين السيوطي، دار الكتاب العربي، دمشق – سوريا، ( 1419هـ / 1999 م)
 ج-/506

<sup>10 -</sup>الأنبياء- 57

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>- يوسف- 85

<sup>12-</sup> معاني النحو، فاضل صالح السمرائي، شركة العاتك ، القاهرة ، (ط2/ 2003 م) ، ص29.

أشهرها: التشبيه: نحو: ( وَلَهُ الْجَوَارِ الْمُنْشَآتُ فِي الْبَحْرِ كَالْأَعْلَام ) (1) والتّعليل : نحو (كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا ) (2) قال الأخفش :أي : لأجل إرسالنا ( ...فِيكُمْ رَسُولًا مِنْكُمْ) (3) (وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ ) (4) أي : لأجل هدايته إيّاكم ويكأنّه لا يفلح الكافرون)(5) أي : أعجب لعدم فلاحهم (اجْعَلْ لَنَا إِلَهًا كَمَا لَهُمْ آلِهَةٌ) .(6)

والتّوكيد: " وهي الزّائدة ، وحمل عليه الأكثرون: ( لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ )(٢)

ولو كانت غير زائدة لزم إثبات المثل ، وهو محال ، والقصد بهذا الكلام نفيه . قال ابن جنى : وإنّما زيدت لتوكيد نفي المثل ؛ لأنّ زيادة الحرف بمنزلة إعادة الجملة ثانيا

وقال الرّاغب :إنّما جمع بين الكاف والمثل لتأكيد النفي ، تنبيها على أنّه لا يصحّ استعمال المثل و لا الكاف ، فنفي بليس الأمرين جميعا. "(8)

<sup>1 -</sup>الرحمن- 24

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> -البقرة- 151

<sup>3 -</sup>البقرة -151.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - البقرة-198.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - القصص- 82. <sup>6</sup> -الأعراف- 138.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - الشورى -11.

<sup>8-</sup> الإتقان في علوم القرآن ، جلال الدين السيوطي، دار الكتاب العربي، دمشق – سوريا، ( 1419هـ / 1999م) .508/ 17

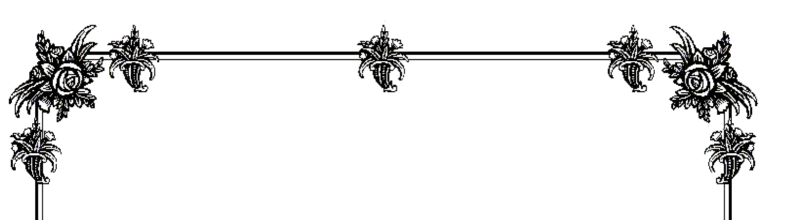
وقد قال تعالى: ( فَإِنْ آمَنُوا بِمِثْلِ مَا آمَنتُمْ بِهِ فَقَدِ اهْتَدَوْا )(1) أي : "بالذي آمنتم به إياه لأن إيمانهم لا مثل له فالتقدير في الآية: ليس كذاته شيء "(2) فإن آمنوا بجميع ما آمنتم به يستحقون الهداية وتتمثل فيهم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> -البقرة- 137.

<sup>2-</sup> الإتقان في علوم القرآن ، جلال الدين السيوطي، ج1 /508.

اهتم الأصوليّون بالدّلالة الصرفيّة للكلمات ؛ لأنّها مرتبطة بالمستويات الأخرى وبتضافرها ،واستعمال آلياتها يمكن للقارئ أن يصل إلى الدّلالة المحتملة ،ولذلك نجد باب الإشتقاق قد أخذ نصيبه الأوفرفي دراستهم،منها دلالة اسم الفاعل،واسم المفعول،والصفة المشبّهة، فقد استعملت كغيرها في القرآن الكريم، ولها دلالتها ووظيفتها وقصد الوصول إلى فهم الخطاب، وإدراك توجيهاته، عمد الأصوليّون إلى وضع باب الإشتقاق في كتبهم الأصوليّة؛ لأنّها ضرورية ، ومهمّة، ولا يخفى على الباحث، أنّ مفهوم هذه المشتقات قد اختلف فيه بين الجماعات الإسلامية مما أدى إلى الإختلاف بين أهل السنة والكتاب، والمعتزلة، وغيرهم من الطوائف. وذلك من حيث حقيقتها ومجازها ودلالتها، مما أدى إلى الإختلاف في أمور فقهية وحتى في أمور عقيدية .

فإسم الفاعل اسم المشتق يدل على من قام بالحدث،ويفيد وقوع الحدث ويكون حقيقة في الحال حال التلبس بالفعل).وفي هذه الحالة يكون حقيقة، أي حال وجود الحدث ، وبعد انقضاء الحدث يكون مجازا وما يجري على اسم الفاعل ،يجري على اسم المفعول من حيث شروطه، ودلالته أمّا الصّفة المشبّهة تعبّر عن وصف من اتصف بهذا الوصف، وهي تشبه اسم الفاعل في دلالتها على معنى قائم بالموصوف حول هذه القضايا ،سيكون الفصل الثالث، مستعينا بنصوص قر آنية للتطبيق.



# الفصل الثالث: الصرفية و أثرها في فهم النص القرآني

- دلالة اسم الفاعل.
- دلالة الصفة المشبهة.
  - دلالة اسم المفعول.

أر توطئة:

إهتم الأصوليون بالدّلالة الصرفيّة للكلمات ؛ لأنّها مرتبطة بالمستويات ري وبتضافرها ،واستعمال آليّاتها يمكن للقارئ أن يصل إلى الدّلالة المحتفظة

ولذلك نجد باب الاشتقاق قد أخذ نصيبه الأوفر في دراستهم، منها دلالة اِسم الفاعل، وإسم المفعول، والصَّفة المشبِّهة، فقد اِستعملت كغير ها في القرآن الكريم، ولها دلالتها و وظبفتها

وقصد الوصول إلى فهم الخطاب، وإدراك توجيهاته، عمد الأصوليون إلى وضع باب الاشتقاق في كتبهم الأصوليّة؛ لأنّها ضروريّة ، ومهمّة، ولا يخفي على الباحث، أنّ مفهوم هذه المشتقات قد إختلف فيه بين الجماعات الإسلامية ممّا أدّى إلى الاختلاف بين أهل السنة والكتاب، والمعتزلة، وغيرهم من الطوائف ،وذلك من حيث حقيقتها و مجازها ودلالتها، ممّا أدّى إلى الاختلاف في أمور فقهيّة وحتّى في أمور عقىدتة

فإسم الفاعل إسم مشتق يدل على من قام بالحدث،ويفيد وقوع الحدث ويكون حقيقة في الحال (حال التّلبّس بالفعل) وفي هذه الحالة يكون حقيقة، أي حال وجود الحدث ، وبعد إنقضاء الحدث يكون مجازا وما يجري على اسم الفاعل ، يجري على اِسم المفعول من حيث شروطه، ودلالته أمّا الصّفة المشبّهة تعبّر عن وصف من إتَّصف بهذا الوصف، وهي تشبه إسم الفاعل في دلالتها على معنى قائم بالموصوف حول هذه القضايا ،سيكون الفصل الثَّالث، مستعينا بنصوص قرآنيَّة للتطبيق

ح دلالة إسم الفاعل:

1- عند النّحويين:

إسم الفاعل هو إسم مشتق يدل على معنى مجرد يقول إبن هشام: "ما دل على الحدث والحدوث وفاعله" (1)

ومنه فنجد أنّ إسم الفاعل يدلّ على فاعل الحدث، وجرى مجرى الفعل بحيث أفاد بوقوع الحدث، نحو: كاتبب، إسم فاعل يدل على حدث الكتابة ومن قام بالكتابة ويذكر الحملاوي بأنه: " مَا اشتق من مصدر المبنى للفاعل ، لمن وقع منه الفعل أو تعلَّق به"(2)

إسم الفاعل عند البصريّين إسم مشتقٌّ، وأمّا عند الكوفيّين فهو فعلٌ دائمٌ.

(إسم)؛ لأنّه يقبل علامات الاسم منها: دخول حرف الجرّ والتّنوين وأل التّعريف والتَّصعْير ،أمَّا أنَّه فعل دائم فيقارنه الفرَّاء بالفعل فيقول: " وإذا كان الفعل يقع على شيئين مختلفين مثل: كسو ثُلُك الثوب، و أدخلتك الدّارَ، فابدأ بإضافة الفعل إلى الرّجل فتقول: هو كاسى عبد الله ثوبًا ، ومدخله الدّار ... ؛ لأنّ الفعل قد يأخذ الدّار كأخذه عبد الله"<sup>(3)</sup> يقصد بالفعل (إسم الفاعل) يكون مضافا

يذكر العبادي<sup>(4)</sup> أنه من زعم الفرّاء، والكوفيّين فيقول: "فاعتبار إسم الفاعل فعلا وكونه قسيم الماضى والمضارع، فهو رأي الفرّاء وزعمه أيضًا، وعليه الكوفيّون الذين جاءوا بعده"(5)

ويقول شوقى ضيف"وأمّا الفرّاء، وتبعه الكوفيّون، فقسّمه إلى ماض ومضارع ودائم وهو لا يريد بالدّائم فعل الأمر، وإنّما يريد إسم الفاعل، أمّا فعل الأمر فمقتطع عنده

أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك ، ابن هشام الأنصاري ، تحقيق: محى الدين عبد الحميد ، بيروت ، دار إحياء التراث العربي ، ( ط5 – 1966 م ) ، ص 248.

 $<sup>^{2}</sup>$  - شذا العرف في فن الصرف ، أحمد الحملاوي ، مطبعة مصطفى ، القاهرة ، (ط $^{1}$ 6-  $^{1}$ 9) ، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - معانى القرآن ، الفراء ، عالم الكتب ، بيروت- لبنان ، (ط2-1980م) ج2/79.

<sup>4 -</sup> الإمام ، شيخ الشافعية ، القاضي أبو عاصم ، محمد بن أحمد بن محمد بن محمد بن عبد الله بن عباد ، العبادي ، الهروي ، الشافعي. عاش ثلاثًا وثمانين سنة ، وتوفي في شوال سنة ثمان وخمسين وأربعمائة، ينظر التاريخ والتراجم سير أعلام النبلاء محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي.

 $<sup>^{-1}</sup>$  - رسالة في اسم الفاعل ، الإمام أحمد بن قاسم العبادي، تحقيق محمد حسن عواد، ، دار الفرقان للنشر ، الأردن،  $^{-1}$ 1983م)، ص53.

من المضارع المجزوم بلام الأمر "(1) وفعل الأمر عند إبن مالك "هو ما دلّ على طلب حصول شيء بعد زمان التكلم، كقوله تعالى : ( رَبِّ اجْعَلْ هَذَا بَلَدًا آمِنًا )(2) وتسميته متأتية من كونه طلبا ، وهو فعل مقتطع من الفعل المضارع معرب عند الكوفيّين ، أمّا زمانه فهو المستقبل دائما"(3)

وبناء على هذا المفهوم ذهبوا إلى فعليّة اِسم الفاعل ويعمل بدون شروط أو قيد قياسا على الفعل فلا يعتمد على غيره من أجل العمل." وقد أشار النّحاة ومنهم إبن مالك في شرح المفصل وسيبويه في الكتاب إلى أنّ لاسم الفاعل مقومّات فعليّة ،منها: الشَّبه الكلِّي وهو جريان إسم الفاعل مجرى الفعل المضارع ، والشَّبه المعنوي وهو أنّ الفعل المضارع وإسم الفاعل يدلّان على الحال والاستقبال ، ودخول لام التّأكيد"(4) ورغم أنّهم إختلفوا في تسميّته إلا أنّهم إتّفقوا على عمله.

#### 2- مفهوم إسم الفاعل عند الأصوليين:

اِسم مشتق يدل على الذي قام بالفعل، وهم يؤكّدون على حال التلبّس بالفعل لا النّطق به يقول الزّركشي (ت794هـ): "معنى قولهم : حقيقة في الحال أي : حال التّابس بالفعل لا حال النّطق به ، فإنّ حقيقة الضارب والمضروب لا يتقدّم على الضّرب ولا يتأخّر عنه ؛ لأنّهما طرفا النّسبة فهما معه في زمن واحد. "(5)

فمثلا قبل الإيجاب والقبول في البيع تكون التسمية مجازا، وبعد إتمام البيع يكون حقيقة ويؤكّد ذلك الزّركشي بقوله" أنّه حقيقة في الحال ينبغي أن يكون موضعه بعد وجود ما يتناوله الاسم المشتق منه فأمّا حالة الشّروع قبل وجود ذلك كالتساوم من المتبايعين قبل الإيجاب والقبول ، والأكل حين أخذ اللقمة قبل وجود مسمى

 $<sup>^{1}</sup>$  - المدارس النحوية، شوقى ضيف، دار المعارف ، مصر، (ط1- 1968م)، ص 197 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ابر اهيم – 35.

 $<sup>^{3}</sup>$  - هداية السالك إلى ألفية بن مالك ، صبحي التميمي ، دار الهداية ، قسنطينة - الجزائر ، (-2-1410) ، -3/2

<sup>4 -</sup> اسم الفاعل في القرآن الكريم ، سمير محمد عزيز ، جامعة النجاح الوطنية ، فلسطين ،2004 م ، ص15.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - البحر المحيط ، بدر الدين الزركشي ، دار الكتبي ، مصر ، ( ط1 - 1414هـ/1994م)، ج341/2.

الأكل"(1) ويدعم قوله بقول القاضى أبي الطيّب(ت 450هـ) أنّه قال: "لا يسمّى فاعلا إلا مجازا وإنّما يكون حقيقة بعد وجود ما يسمّى بيعا وأكلا ، وينبغى ألا يشترط في الإطلاق تمام الفعل"(2)

فاسم الفاعل يكون (حقيقة ) في حال وجود الضّرب منه" كقولنا لمن يضرب حال وجود الضرّب منه: ضارب (حقيقة) إجماعا (وبعد إنقضائها) أي إنقضاء وجود الصَّفة ، وهو الفراغ من الضَّرب (مجاز ) عند القاضى ، وإبن عقيل والحنفيّة والرّازي وأتباعه ، باعتبار ما كان"(3)

وبهذا المفهوم لحالة إسم الفاعل وقع الخلاف الفقهى حول قضيّة من قال لامرأته أنت طالق إن كنّا متبايعين "نقل الإجماع على أنّه مجاز باعتبار المستقبل فيه نظر فإنّ الشّافعي ردّ قول أبي حنيفة في خيار المجلس: سمّيا متبايعين لشروعهما في تقرير الثمن والمبادلة فقال الشَّافعي : لا يسميان متبايعَيْن بل متساومين ، ولهذا لو قال : إمرأته طالق إن كنّا متبايعين ، وكانا متساومين لا يحنث ؛ لأنّه لم يوجد التّبايع "(4).

#### إسم الفاعل له مدلولان:

"أحدهما: أن يسلب الدّلالة على الزّمان، فلا يشعر بتجدّد و لا حدوث نحوه قولهم: سيفه قطوع ، وزيد صارع مصر ، أي: شأنه ذلك ، فهذا حقيقة ؛ لأنّ المجاز يصحّ نفيه ، ولا يصحّ أن يقال في السّيف : ليس بقطوع .

والثَّاني : أن يقصد الفعل في المستقبل . فإن لم يتغيّر الفاعل كأفعال الله سبحانه من الخلق والرّزق فإنّه يوصف في الأزل بالخالق والرّازق حقيقة ، وإن قلنا: إنّ صفات الفعل حادثة وإن كان يتغيّر فهو موضع المسألة"(5)

البحر المحيط ، بدر الدين الزركشي ، دار الكتبي ، مصر ، (ط1 - 1414هـ/1994م)، ج2/ 342.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المصدر نفسه، ج342/2.

 $<sup>^{3}</sup>$  - شرح الكوكب المنير، تقي الدين أبو البقاء الفتوحي، مطبعة السنة المحمدية ، مصر، ( c - c - c )، c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c - c -

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - المصدر السابق، ج2/ 342 .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - البحر المحيط ، بدر الدين الزركشي ، دار الكتبي، مصر ، ( ط1 / 1414هـ/1994م )، ج2/ 342.

إسم الفاعل لا يدل على الزمان كما يدل الفعل عليه.

يقول الزّركشي: "فإن قلت: إسم الفاعل يدلّ على الفعل، والفعل لا بدّ أن يكون في زمن ، فإسم الفاعل دال على الزّمان بالالتزام . قلت المعتبر في دلالة الالتزام اللزوم الدّهني وهو ممنوع هاهنا ، وعلى تقدير تسليمه لا يضرّ ؛ لأنّ المعنى فيه مطلق الزّمان ، وإذا كنّا نقول : إنّ اليوم وغداً وأمس والزّمان والآن أسماء مع أنّها لا مدلول لها غير الزّمان ، فما ظنّك بما يستلزمه ؟ والذي منعنا وجوده في الاسم هو دلالته على الزّمان كما يدلّ الفعل عليه ، وأعنى به أنه يدلّ على زمن ماض غير زمان الخطاب أو مقارن له أو مستقبل عنه فهذا هو القدر الذي إختص به الفعل و لا يوجد في شيء من الأسماء"(1)

### 3- إسم الفاعل بين الحقيقة والمجاز:

فهو في حالة التلبّس بالفعل "حقيقة في شخص متّصف بحدث حال قيامه به ومجاز فيما سيتصف به ، وكذا فيما إنقضى إتصافه به على الصّحيح و لا فرق في الأقسام الثّلاثة بين أن يكون إطلاق ذلك في تلك الحالة أو في غيرها فالاعتبار في الحقيقة والمجاز بزمان الاتصاف لا بزمان الإطلاق"(2)

ويقول تقى الدين<sup>(3)</sup> أبو البقاء(ت 972 هـ): " إطلاق الوصف المشتق على شيء قبل وجود الصنفة أي قبل قيام الوصف (المشتق منها) بذلك الشيء مجاز وحكى إجماعا إن أريد الفعل كقولنا مثلا: زيد بائع ، قبل وجود البيع منه ، و هو

عنه ابن بدران: "كان منفردا في علم المذهب."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المصدر نفسه ،ج343/2.

 $<sup>^{2}</sup>$  - نفسه ، ج350/2.

<sup>3 -</sup> فهو الفقيه الحنبلي الثبت، والأصولي اللغوي المتقن، العلامة، قاضي القضاة تقى الدين، أبو البقاء، محمد بن شهاب الدين أحمد بن عبد العزيز بن على الفتوحي المصري الحنبلي، الشهير بابن النجار. ولد بمصر سنة 898هـ ونشأ بها وأخذ العلم عن والده شيخ الإسلام وقاضي القضاة، وعن كبار علماء عصره. وقد تبحر في العلوم الشرعية وما يتعلق بها، وبرع في فُنَّي الفقه والأصول، وانتهت إليه الرياسة في مذهب الإمام المبجل أحمد بن حنبل، حتى قال

(حقيقة إن أريدت الصفة) المشبّهة بإسم الفاعل (كسيف قطوع) ونحوه ، كخبز مشبع ، وخمر مسكر وماء مُرو ) فأمّا صفات الله تعالى فقديمة وحقيقة (عند أحمد وأصحابه)" (1)

# 4- إسم الفاعل (المعنى المشتقّ منه قائم به):

فالأصوليّون من أهل السّنة اِستقرأوا اللّغة فلم يجدوا فيها أنّ اِسم الفاعل مطلق على شيء إلا والمعنى المشتق منه قائم به ولذلك يقول في شرح الكوكب المنير: "وكلّ إسم معنى قائم بمحلّ يجب أن يشتق لمحله منه - أي من ذلك المعنى ( اِسم فاعل ) ...دليل أهل السّنة : الاستقراء ، فإنّ لغة العرب أستقرئت فلم يوجد فيها اِسم فاعل مطلق على شيء إلا والمعنى المشتق منه قائم به و هو يفيد القطع بذلك"<sup>(2)</sup> · فإسم الفاعل يكون خارجا عن مسمّاه . أنّ "المفهوم من الضّارب أنّه شيء ما له ضرب، فأمّا إنّ ذلك الشّيء جسم أو غيره، فذلك خارج عن المفهوم لا يعرف إلا ا بدلالة الالتزام " (3) يقول الزّركشي أي : "أن يكون خارجا عن مسمّاه وهي دلالة الالتزام له كدلالته على الكاتب أو الضيّاحك"(4)

ومن أحكامه – إسم الفاعل ـ ليس شرطا أنّ الذات موصوفة بالمشتقّ منه وممّا يدلّ على ذلك أنّ العالم مشتق من العلم، مع أن " العلم غير قائم بالعالم وكذلك صدق إسم الفاعل حصول المشتق منه في الحال بدليل أنّ الكافر إذا أسلم يصدق عليه أنّه ليس بكافر، وهذا يدلّ على أن بقاء المشتقّ منه شرط في صدق الاسم المشتق. وكذلك فإنّ اِسم الفاعل إنّما يصدق على سبيل الحقيقة عند حصول الجزء الأخير من تلك الأجزاء<sup>(5)</sup>.

# دلالة إسم الفاعل في القرآن الكريم:

<sup>1 -</sup> شرح الكوكب المنير، تقى الدين أبو البقاء الفتوحي مطبعة السنة المحمدية ،مصر، ( د.ط - د.ت )، ص69

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المصدر نفسه ، ص70

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - التفسير الكبير،الرازي، دار الكتب العلمية ، بيروت - لبنان، ( د ط - 1425هـ / 2004م)، ص46

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - البحر المحيط ،الزركشي، ص 270

# أولا: دلالات صيغ إسم الفاعل من غير الثلاثي.

شئت هديتهم فآمنوا ، وبيدي الهداية والضلال "(2) .

لإسم الفاعل من الفعل غير الثلاثيّ دلالات متعدّدة في القرآن الكريم منها:

1-إفادة التعدية : تأتى بعض صيغ إسم الفاعل من غير الثلاثي في القرآن الكريم الإفادة التّعدية، أي لجعل الفعل اللازم متعديًا لفعل واحد، فإن كانت متعديّة لمفعول واحد صارت متعديّة لمفعولين، وإسم الفاعل على زنة (مُفعِل ومُفعّل) يفيدان هذا المعنى كرشد وأرشده فهو مرشد وحلق محلق، ووسيع فأوسعه إياه فهو موسع.

كقوله تعالى: ( وَمَنْ يُضْلِلْ فَلَنْ تَجدَ لَهُ وَلِيًّا مُرْشِدًا ) (1) (مرشِدا) من الفعل (أرشد) على وزن مضارعه بإبدال حرف المضارعة ميما مضمومة وكسر ما قبل الآخر،ودلالته في هذه الآية يدلّ على التّعديّة ، فالإرشاد يقع على المفعول يقول الطبري (ت310هـ): " فلن تجد له يا محمّد - صلّى الله عليه وسلّم - خليلا وحليفا يُرْشِدُه لإصابتها ؛ لأنّ التّوفيق والخذلان بيد الله ، يوقق من يشاء من عباده ، ويخذل

من أراد ، يقول : فلا يحزنك إدبار من أدبر عنك من قومك وتكذيبهم إيّاك ، فإنّى لو

(رشد) فعل ثلاثي لازم ودلالته على الفاعل نحو: رشد الرّجل إلى الشّيء: إهتدى فهو راشد، وأرشد فعل متعد إلى مفعول نحو: أرشد غيرَه إلى الشّيء، هداه ودلّ عليه قام بالفعل لغيره"أي: ناصرا يهديه إلى الحق"(3)

- ( لَتَدْخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَاءَ الله آمِنينَ مُحَلِّقِين) (<sup>4)</sup> كذلك الفعل (حلق) مضعّف العين فهو رباعي، والتّضعيف يدل على التّعديّة والتّضعيف، ويدلّ على أنّ الفعل وقع بكثرة ويقول الشوكاني (ت1250هـ) عن "محلقين رؤوسكم ومقصرين أي

<sup>1-</sup> الكهف-17.

<sup>619/17 -</sup> تفسير الطبري، محمد بن جرير الطبري، دار المعارف، مصر، (دت ، دط) ، ج $^2$ 

<sup>3 -</sup> فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية، الشوكاني ، دار المعرفة ،بيروت،(دط - 1423هـ/ 2004م)، جــــــــ 853/1

آمنين من العدو ، ومحلقا بعضكم ومقصرا بعضكم ، والحلق والتقصير خاص بالرّجال<sub>"</sub>(1)

- ( وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بأَيْيدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ) (موسعون) من الفعل أوسع ومضارعه يوسع وإسم الفاعل منه موسع. جاء في تفسير إبن كثير (ت774هـ): "أي قد وسعنا أرجاءها ورفعناها بغير عمد حتى اِستقلت كما هي "(3).

وذكر الشُّوكاني أنِّ: "الموسِع ذو الوسع والسُّعة ، والمعنى : إنَّا لذو سعة بخلقها وخلق غيرها لا نعجز عن ذلك ، وقيل لقادرون ، من الوسع بمعنى الطاقة والقدرة وقيل إنّا لموسعون الرّزق بالمطر ، قال الجوهري : وأوسع الرّجل : صار ذا سعة وغني "<sup>(4)</sup>.

#### 2-إفادة معنى التّكثير:

تأتي بعض الصّيغ الصّرفيّة للدّلالة على التّكثير، وصيغة (مُفعّل) من صيغ إسم الفاعل من غير الثلاثي تأتى للدّلالة على التّعدية كما سبق، وتأتى كذلك للدّلالة على التّكثير، ومن ذلك قوله تعالى: ( وَيْلِّ لِلْمُطَفِّفِين) (5) ، المطفّف من الفعل طفّف على وزن فعّل ودلالته التّعديّة والتّكثير والمبالغة بمعنى التّأكيد.

وقال الماوردي(ت 450هـ)"والمطقف: مأخوذ من الطّفيف وهو القليل، والمطفّف هو المقلل حقّ صاحبه بنقصانه عن الحقّ في الكيل أي وزن"(6) وذكر إبن العربي<sup>(7)</sup>(ت 543 هـ)" سبب نزولها :روى النسائي عن إبن عباس قال :

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية، الشوكاني ، دار المعرفة ،بيروت،(دط - 1423هـ/ 2004م )، ج1/1387

 <sup>3 -</sup> تفسير ابن كثير، اسماعيل بن عمر القرشي الدمشقي، دار طيبة، السعودية، (دط - 1422هـ / 2002م) ج7/ 424

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - فتح القدير ،الشوكاني، ج1/1409

النكت والعيون تفسير الماوردي، على بن محمد الماوردي، راجعه وعلق عليه بن عبد المقصود بن عبد الرّحيم ، دار  $^6$ الكتب العلمية ،بيروت ،(د ط ــ د ت )، ج255/9

<sup>7 -</sup> ابن العربي الإمام العلامة الحافظ القاضي أبو بكر ، محمد بن عبد الله ، ابن العربي الأنداسي الاشبيلي المالكي ، صاحب التصانيف سأله ابن بشكوال عن مولده ، فقال : في سنة ثمان وستين وأربع مائة.

لما قدم النّبيّ -صلّى الله عليه وسلم- المدينة كانوا من أخبث النّاس كيلا ، فأنزل الله عزّ وجل ( وَيْلُّ لِلْمُطَفِّفِين ) فأحسنوا الكيل بعد ذلك المسألة الثانيّة في تفسير اللفظ: قال علماء اللغة : المطقفون هم الذين ينقصون المكيال والميزان . وقيل له المطفف لأنه لا يكاد يسرق في المكيال والميزان إلاّ الشّيء الطّفيف ، مأخوذ من طفّ الشيء و هو جانبه. ۱۱<sup>(1)</sup>

وقوله تعالى: ( يُمْدِدْكُمْ رَبُّكُمْ بِحَمْسَةِ آلَافٍ مِنْ الْمَلَائِكَةِ مُسَوِّمِين)(2). الفعل سوم يسوم ومنه اسم الفاعل (مسومً). قال أثير الدين الأندلسي (ت745هـ)" وقرأ (مسومين) أبو عَمرو وإبن كثير وعاصم بكسرها . وقيل : من السوم وهي العلامة تكون على الشّاة وغيرها ، يجعل عليها لون يخالف لونها لتعرف وقيل من السوم وهو ترك البهيمة ترعى . فعلى الأول روي أنّ الملائكة كانت بعمائم بيض ، إلا جبريل فبعمامة صفراء كالزّبير "(3)جاء في تفسير إبن كثير ، أنّ الملائكة المسومين: "أي : معلمين بالسيما. ... وقال عكرمة وقتادة (مسومين) أي: بسيما القتال ،... وروى إبن مردویه ، من حدیث عبد القدوس بن حبیب ، عن عطاء بن أبی رباح ، عن إبن عبّاس قال : قال رسول الله -صلى الله عليه وسلم- في قوله (مسومين) قال : مُعلّمين وكان سيما الملائكة يوم بدر عمائم سودا ، ويوم حنين عمائم حمر (4).

- ( فَانْظُرواَ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينِ ) (<sup>5)</sup>، الفعل (كدّب) مضعّف العين ومضارعه يكدّب وإسم الفاعل منه (مكدّب ) على وزن مفعل وهي صيغة تدل على التّعدية والتّكثير والمبالغة. فهؤلاء القوم الذين كفروا وصفهم بالتّكذيب الأنّه خلقهم

<sup>1 -</sup>أحكام القرآن ،ابن العربي، محمد بن عبد الله الأندلسي،دار الكتب العلمية،بيروت (ط1 دت)، ج15/4 -

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- آل عمر ان-125

 $<sup>^{3}</sup>$  - التفسير الكبير المسمى البحر المحيط ، أثير الدين الأندلسي ، +3

<sup>4 -</sup> تفسير ابن كثير، إسماعيل بن عمر القرشي الدمشقي، دار طيبة،السعودية ،(دط - 1422هـ / 2002م)، ج113/2

الذين اعتادوا عليه، قال الطاهر بن عاشور (ت 1393هـ/1973م): "وإنّما وصفوا بالمكدّبين دون المستهزئين للدّلالة على أنّ التّكذيب والاستهزاء كانا خُلقين من أخلاقهم ، وأنّ الواحد من هذين الخُلقَيْنِ كافٍ في اِستحقاق تلك العاقبة ، إذ قال في الآية السَّابقة فحاق بالذين سخروا منهم ما كانوا به يستهزئون وقال في هذه الآية: كيف كان عاقبة المكدّبين " (1).

- ( وَآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَلَا تُبَذِّرْ تَبْذِيرًا (26) إِنَّ **الْمُبَذِّرِينَ** كَانُوا إِخْوَانَ الشَّيَاطِينِ وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِرَبِّهِ كَفُورًا (27) ) (2) ، بدّر مضعف العين مضارعه يبدّر وإسم الفاعل منه مبدّرٌ، يقول إبن العربي: "(ولا تبذّر تبذيراً) قال أشهب عن مالك : التبذير هو منعه من حقه ، ووضعه في غير حقه ...وكذلك يروى عن إبن مسعود وهو الإسراف، وذلك حرام بقوله ( إنَّ الْمُبَذِّرينَ كَانُوا إخْوَانَ الشَّيَاطِين ) وذلك نصّ في التّحريم . فإن قيل : فمن أنفق في الشّهوات ، هل هو مبدّر أم لا ؟ قلنا: من أنفق ماله في الشّهوات زائدا على الحاجات، وعرضه بذلك للنّفاد فهو مبدّر "(3) 3-إفادة معنى المشاركة: وتكون بين إثنين<sup>(4)</sup>، وهناك صيغتان من صيغ إسم الفاعل تدلّ على المشاركة وهما (مفاعل) من الفعل فاعَلَ يُفَاعِل مزيد بالألف، وإسم الفاعل منه مُفاعِل ومُتفاعِل من الفعل تَفَاعل يتفاعَل مزيد بالتّاء والألف، وإسم الفاعل منه ( متفاعِل)، ومنها في القرآن الكريم قوله تعالى : (ضَرَب الله مَثَلًا رَجُلًا فِيهِ شُركاءُ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - التحرير والتنوير، الطاهر بن عاشور ، دار سحنون – تونس،(د ط – د ت)، ج7/149

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- الإسراء- 26- 27.

 $<sup>^{3}</sup>$  - أحكام القرآن ،ابن العربي، محمد بن عبد الله الأندلسي،دار الكتب العلمية، بيروت ،(ط1 - دت )،ج3/ 190 <sup>4</sup>- ينظر: المنصف ، ابن جني ، تحقيق : إبراهيم مصطفى، دار إحياء التراث القديم،بيروت، ( ط1-1373 هـ / 1954 م )

مُتَشَاكسُون) (1) متشاكسون من الفعل تشاكس ، يتشاكس ، و هو يدل على المشاركة الحاصلة بالتبادل،أو التنافس، أو التظاهر ويكون حسب توظيفه في التركيب وفي هذه الآية يقول البغوي (ت 516هـ): "فيه شركاء متشاكسون (متناز عون مختلفون سيئة أخلاقهم ، يقال : رجل شكس شرس ، إذا كان سيّئ الخلق ، مخالفا للنّاس ، لا يرضي بالإنصاف" (2)

قال الشوكاني: " التشاكس الاختلاف، قال الفرّاء :أي مختلفون، وقال المبرد أي متعاسرون من شكس يشكس شكسًا ...قال الجو هري : التشاكس الاختلاف" (3) ( وَالَّذِينَ سَعَوْا فِي آيَاتِنَا مُعَاجِزِينَ أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مِنْ رِجْزِ أَلِيمٌ ) (4) عَاجَزَ يُعاجز مزيد بالألف وإسم الفاعل منه مُعاجِز ،ومن دلالته الإلحاح والتّأكيد والمشاركة المتوقعة . " وقوله : مُعاجزين ، أي : مغالبين ومسابقين ، يظنّون أنّهم يعجزون ربّهم فلا يقدر على بعثهم وعذابهم ... وقرأ هذا الحرف إبن كثير ، وأبو عُمرو :معجزين وتخفيف الجيم ، ومعنى قراءة التّشديد أنّهم يحسبون أنّهم يعجزون ربّهم ، فلا يقدّر على بعثهم وعقابهم. وقال بعضهم: إنّ معنى معجزين بالتّشديد، أي: مثبّطين النّاس عن الإيمان "(5) وذكر القرطبي ( معاجزين ) "أي مسابقين يحسبون أنّهم يفوتوننا ، وأنّ الله لا يقدر على بعثهم في الآخرة ، وظنّوا أنّا نهملهم ؛ فهؤلاء لهم عذاب من رجز أليم ويقال: عاجزَه وأعجزَه إذا غالبه وسبقه "(6)

- (...إخْوَانًا عَلَى سُرُر مُتَقَابِلِين) (7)

<sup>1-</sup> الزمر - 29.

<sup>118/7 -</sup> تفسير البغوي، حسين بن مسعود البغوي ، دار طيبة ،السعودية (د ط – د ت $^2$ 

<sup>3-</sup> فتح القدير ، الشوكاني، دار المعرفة ، بيروت،(د ط – 1423 هـ/ 2004م)،ج 1/1283

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، الشنقيطي ،دار الفكر،بيروت- لبنان ، (دط - 1415هـ/ 1995م )،ج6/ 264 <sup>6</sup> - تفسير القرطبي، ج14/623

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- الحجر -47.

من الفعل تقابل ، يتقابل مزيد بحرفين (التاء والألف)، ودلالته التشارك الحاصل. قال الشوكاني:أي حال كونهم على سرر بعضه إلى وجه بعض"(1). ويبيّن الشنقيطي (ت1393هـ) أنّ " كونهم على سرر متقابلين ، أي ينظر بعضهم إلى وجه بعض ، كلهم يقابل الآخر بوجهه ، جاء موضّحا في آيات أخر كقوله تعالى في الحجر (وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِمْ مِنْ غِلِّ إِخْوَانًا عَلَى سُرُرِ مُتَقَابِلِينَ ﴾ وقوله في الصنافات ( أُولَئِكَ لَهُمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ (41) فَوَاكِهُ وَهُمْ مُكْرَمُونَ (42) فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ (43) عَلَى سُرُرِ مُتَقَابِلِينَ (44<sub>)</sub> اا<sup>(2)</sup>

جاء في تفسير البغوي أنّ "(متقابلين) أي: يقابل بعضهم بعضا ، لا ينظر أحد منهم إلى قفا صاحبه"(3)

ويقول محي الدين درويش ( 1403هـ/1982م): " ومتقابلين حال ثالثة من الضمير صدورهم وجاز ذلك؛ لأنّ المضاف جزء من المضاف إليه، والعامل فيها معنى الإلصاق، وقيل: متقابلين صفة لأخوانا، وليس ببعيد، والأوّل أولى، أي: لا ينظر بعضهم قفا بعض لدوران الأسرة بهم، وهي صفة الجالسين على موائد الشّراب والولائم؛ لأنّ ذلك أبلغ في المؤانسة والإكرام"(4)

4- إفادة معنى المطاوعة : تدلّ صبيغة إسم الفاعل (منفعل) من الفعل إنفعل ، ينفعل فهو منفعل وفعله يقول الحملاوي (ت 1932م) أنه "يأتي لمعنى واحد ، وهو المطاوعة ، ولهذا لا يكون إلا لازما ...والمطاوعة هي قبول تأثير الغير "(5)، أي مطاوعة المفعول للفاعل فيما يفعله به، مثل كسرته فانكسر، وصرفته فانصرف ومنه في القرآن الكريم قوله

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- فتح القدير ، الشوكاني ، ج7/461.

<sup>2 -</sup> أضواء البيان في إيضّاح القرآن بالقرآن، الشنقيطي، ج7/77

<sup>3 -</sup> تفسير البغو*ي، ج7/*383

<sup>4 -</sup> إعراب القرآن الكريم وبيانه، محي الدين درويش، دار ابن كثير،بيروت - لبنان ،(ط7- 7،1420هـ / 1999م)، مج4

ـ شذا العرف في فن الصرف ، أحمد الحملاوي ، دار الفكر ، بيروت – لبنان ،(دط-1424 هـ / 2003م) ، ص30.

تعالى: (قَالُوا إِنَّا إِلَى رَبِّنَا مُنقَلِبُونَ)(1) من الفعل اِنقلب ،ينقلب فهو منقلبٌ ودلالته أنّ الفعل يقع على الفاعل ،جاء في تفسير الطبري أنه: "يعنى بالانقلاب إلى الله الرجوع اليه و المصير "(<sup>2)</sup>.

و جاء في البحر المحيط المسمّى البحر المحيط: " هذا تسليم واتّكال على الله تعالى وثقة بما عنده ، والمعنى : إنّا نرجع إلى ثواب ربّنا يوم الجزاء على ما نلقاه من الشَّدائد ، أو إنَّا ننقلب إلى لقاء ربَّنا ورحمته ، وخلاصنا منك ومن لقائك ، أو إنَّا ميّتون منقلبون إلى الله فلا نبالى بالموت إذ لا تقدر أن تفعل بنا إلا ما لا بد لنا منه فالانقلاب الأوّل يكون المراد به يوم الجزاء ، وهذان الانقلاب أن المراد بهما في الدّنيا ويبعد أن يراد بقوله: ( وإنّا ) ضمير أنفسهم وفرعون ، أي : ننقلب إلى الله جميعا فيحكم بيننا "(3) .

#### 5- إفادة العيوب والألوان:

تأتى صيغة (مفعل)للدّلالة على العيوب والألوان غالبا(4)، وفي القرآن الكريم تجد دلالة هذه الصَّيغ على الألوان فقط ومنها قوله تعالى: ( ثُمَّ يَهيج فَتَرَاهُ مُصْفَرًّا ثُمَّ يَجْعَلُهُ حُطَامًا )(5) ، (مصفر ا) من الفعل اصفر ، يَصنْفَر فهو مُصفر هو النّبات الذي ذهبت خضرته، فصار يبسا ، قال الشوكاني: " أي تراه بعد خضرته ونضارته وحسن رونقه

 $<sup>^2</sup>$  - تفسير الطبري، محمد بن جرير الطبري، دار المعارف، مصر، (دت ، دط) ج $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  - التفسير الكبير المسمى البحر المحيط،، أثير الدين الأندلسى،دار إحياء التراث العربى ، دمشق - سوريا، (د ط-  $^{3}$ 

<sup>4-</sup>شرح الشافية ،البغدادي، تحقيق: محمد نور ، بيروت، ( 1975 م ) ، ج112/1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - الزمر - 21.

مصفرًا قد ذهبت خضرته ونضارته"(1) فدلالة اللون لم تتوقف عند الاصفرار بل تعدّت إلى إظهار حالة النّبات التي صار يتّصف بها، ذهاب نضارته وليونته ممّا يدلّ على ذهاب الحياة منه يوحى عبرة وعظة لأولى العقول المستنيرة.

وجاء في أضواء البيان" ثم يهيج أي: ثم بعد نضارة ذلك الزّرع وخضرته ييبس ، ويتم جفافه ويثور من منابته فتراه أيها الناظر مصقرا يابسا ، قد زالت خضرته ونضارته . ثم يجعله حطاما أي فتاتا ، متكسرا ، هشيما ، تذروه الربياح ، إن في ذلك المذكور من حالات ذلك الزّرع ، المختلف الألوان ، لذكري أي عبرة وموعظة وتذكير الأولى الألباب، أي لأصحاب العقول السليمة من شوائب الاختلال فقد ذكر جل وعلا مصير هذا الزرع على سبيل الموعظة والتذكير "(2).

6-إفادة معنى التّكلف: تأتى صبيغة (متفعّل) لاسم الفاعل للدّلالة على معنى التّكلف في الغالب <sup>(3)</sup>

ومن ذلك قوله تعالى: ( فَلَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُنَاحٌ أَنْ يَضَعْنَ ثِيَابَهُنَّ غَيْرَ مُتَبَرِّ جَات بزينَة) (4)

من الفعل تبرّجت فهي مُتبرِّجَة. "والتّبرج التّكشف والظّهور للعيون"(5) "أي : غير متظاهرات بالزّينة لينظر إليهن ، وحقيقة النّبرج إظهار ما يجب إخفاؤه أو غير قاصدات التبرج بالوضع ، وربّ عجوز يبدو منها الحرص على أن يظهر بها جمال"(6) ، والمتبرّجة تكشف زينتها قصد الإغراء ولفت نظر الآخرين، ولم يتوقف الأمر عند اللباس بل إلى التعطر، والمشية، والتمايل.

أ-فتح القدير ، الشوكاني ،ج4/854.

<sup>2</sup> ـ أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، الشنقيطي ،دار الفكر،بيروت- لبنان ، (دط - 1415هـ/ 1995م )،ج60/6 3- الممتع في التصريف، ابن عصفور، تحقيق: فخر الدين قباوة، المكتبة العربية، حلب، (ط1 - 1970م) .195/1.

أ- فتح القدير ، الشوكاني، دار المعرفة ، بيروت – لبنان ، (د ط- 1423هـ/2004م)، ج1027/1.

<sup>6 -</sup> التفسير الكبير المسمى البحر المحيط، أثير الدين الأندلسي، ج6/473.

قال الشّوكاني: " أي غير مظهرات للزّينة التي أمرن بإخفائها في قوله - ولا يبدين زينتهن – والمعنى : من غير أن يردن بوضع الجلابيب وإظهار زينتهن ولا متعرضات بالتّزين لينظر إليهن الرّجال" (1)

# وفي قوله تعالى: (إنِّي عُذْتُ برَبِّي وَرَبِّكُمْ مِنْ كلِّ مُتَكِّبِّر)(2)

من الفعل (تكبّر)، مزيد بحرفين فالخطاب يشمل كلّ متكبّر وهو عامّ، وفرعون يدخل في هذا الحكم ،؛ لأنّه المقصود في الخطاب، يذكر الشّنقيطي أنّه " متصف بالكبر، لا يؤمن بيوم الحساب أي لا يصدق بالبعث والجزاء و (مِنْ كلِّ مُتَكِّبر) فعياذ موسى المذكور بالله إنّما هو في الحقيقة من فرعون ، وإن كانت العبارة أعم من خصوص فرعون ؟ لأنّ فرعون لا شكّ أنّه متكبّر ، لا يؤمن بيوم الحساب فهو داخل في الكلام دخو لا أوليا ، و هو المقصود بالكلام «(3) ، ونحو قوله جل وعلا: (وَ مَا أَنَا مِن الْمُتَكَلِّفِين) (4). من الفعل تكلف أي ما أنا من "المتقولين القرآن من تلقاء نفسي وكلّ من قال شيئا من تلقاء نفسه فقد تكلّف له"(5) وجاء في تفسير إبن كثير "أي : وما أزيد على ما أرسلني الله به ، ولا أبتغي زيادة عليه بل ما أمرت به أدّيته لا أزيد عليه ولا أنقص منه وإنّما أبتغي بذلك وجه الله - عزّ وجل - والدّار الآخرة "(6) ،وذكر الشوكاني أنّ التكلف بمعنى التصنع" والمعنى ما أطلب منكم من جعل تعطونيه عليه وما أنا من المتكلفين حتى أقول ما لا أعلم إذ أدعوكم إلى غير ما أمرنى الله بالدّعوة إليه والتكلف: التّصنع"(7)

<sup>1-</sup> المصدر السابق ، 1027/1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، الشنقيطي ،دار الفكر،بيروت- لبنان ، (دط - 1415هـ/ 1995م)، ج6/383

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ـ تفسير البغوي، ج7/ 69

 $<sup>^{6}</sup>$  - تفسیر ابن کثیر  $^{7}$ 83

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية، الشوكاني ،ج1273/1

7-إفادة معنى الطّلب والسّوال: تأتى صيغة (مستفعل) للدّلالة على الطلب والسّوال غالبًا

- ومن ذلك قوله تعالى: (الصَّابِرِينَ وَالصَّادِقِينَ وَالْقَانِتِينَ وَالْمُنْفِقِين وَالْمُسْتَغْفِرين بالْأَسْحَار) (1) من الفعل اِستغفر، ومضارعه يستغفر فهو مستغفر، بمعنى يطلب المغفرة لنفسه وفعله الثلاثي (غفر).

يقول البغوي" قال نافع كان إبن عمر رضى الله عنه يحيى الليل ثم يقول: يا نافع أسحرنا؟ فأقول: لا فيعاود الصّلاة فإذا قلت: نعم قعد يستغفر الله ويدعو حتى يصبح"(2) ، وقال أثير الدّين الأندلسي "والمستغفرين الله لذنوبهم في الأسحار ، ولما ذكر أنّهم رتبوا طلب المغفرة على الإيمان الذي هو أصل التّقوى ، أخبر أيضا عنهم أنّهم عند اِتّصافهم بهذه الأوصاف الشّريفة ، هم مستغفرون بالأسحار ، فليسوا يرون إتَّصافهم بهذه الأوصاف الشّريفة ممّا يسقط عنهم طلب المغفرة ، وخص السّحر بالدّكر ، وإن كانوا مستغفرين دائما ؛ لأنّه مظنة الإجابة "(3) من عاداتهم، وصفاتهم الاستغفار تقربا من الله وبخاصة عند الأسحار.

ونحو قوله تعالى: ( بَلْ هُمْ الْيَوْمَ مُسْتَسْلِمُونَ) (4) ، من الفعل اِستسلم مزيد بثلاثة أحرف و مضارعه (يستسلم) فهو مستسلمٌ.

يقول أثير الدّين الأندلسي: "أي قد أسلم بعضهم بعضا، وخذله عن عجز، وكلّ واحد منهم مستسلم غير منتصر "(5) و " منقادون لأمر الله لا يخالفونه ولا يحيدون عنه "(6) ، وقال الشّوكاني: "أي منقادون لعجز هم عن الحيلة، قال قتادة :

<sup>1-</sup> آل عمران- 17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - تفسير البغ*وي،ج*17/2

 $<sup>^{3}</sup>$  - تفسير الكبير المسمى البحر المحيط، أثير الدين الأندلسي، ج $^{3}$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  - التفسير الكبير المسمى البحر المحيط، أثير الدين الأندلسي ، ج $^{5}$ 

 $<sup>^{6}</sup>$  - تفسير ابن كثير، إسماعيل بن عمر القرشي الدمشقي، دار طيبة، السعودية ،(دط -  $^{1422}$ هـ /  $^{2002}$ م)،

مستسلمون في عذاب الله، وقال الأخفش :ملقون بأيديهم"(1) ،دلالة على قلة حيلتهم وضعفهم ،فهي حالة تدلّ على الدّل والإنقياد.

8-إفادة معنى المبالغة :يأتى إسم الفاعل من الفعل الرّباعي المجرد للدّلالة على المبالغة وقد ورد في القرآن الكريم على وزن(افعلل، يفعلل، مفعلل) ، وورد في القرآن الكريم مرّة واحدة (مطمئنة ) في قوله تعالى : ( يَا أَيَّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ ارْجعِي إِلَى رَبكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَّةً)(2) ، من الفعل الطمأن يقول القرطبي عن حال النّفس المطمئنة أنّ الله تعالى" ذكر حال من اطمأنت نفسه إلى الله تعالى . فسلم لأمره واتكل عليه . وقيل : هو من قول الملائكة لأولياء الله - عز وجل . - والنّفس (المطمئنة) السّاكنة الموقنة أيقنت أنّ الله ربّها ، فأخبتت لذلك قاله مجاهد (3) (ت104هـ) وغيره وقال إبن عباس أى المطمئنة بثواب الله. "(4)

وجاء في البحر المحيط أنّ النّفس المطمئنة هي" الآمنة التي لا يلحقها خوف و لا حزن ، أو التي كانت مطمئنة إلى الحقّ لم يخالطها شك"(5) ،وذكر الشّوكاني أنّ النَّفس "المطمئنّة هي السّاكنة الموقنة بالإيمان وتوحيد الله ، الواصلة إلى ثلج اليقين بحيث لا يخالطها شك ولا يعتريها ريب "(6)

9 - حمل اللّفظ على النّسب : نحو قوله تعالى: ( خُلِقَ مِنْ مَاءِ دَافِق)<sup>(7)</sup> جاء في تفسير البغوي أنه "مدفوق أي مصبوب في الرّحم ، وهو المنى ، فاعل بمعنى مفعول كقوله:

<sup>1-</sup> فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية، الشوكاني ، دار المعرفة، بيروت-لبنان ( د ط – 1423هـ/2004م) ج1/1238

<sup>3</sup> اختلف في سنة وفاته قال ابن كثير مات مجاهد بالكوفة وهو ساجد سنة مائة وقيل إحدى وقيل اثنتين وقيل ثلاث ومائة وقيل أربع ومائة وقد جاوز الثمانين والله أعلم وجاء في كشف الظنون أنه توفي سنة 104ه وجاء في العبر أن توفي سنة ثلاث ومائة عن نيف وثمانين سنة.

<sup>4 -</sup> تفسير القرطبي، ج51/20

 $<sup>^{5}</sup>$  - التفسير الكبير المسمى البحر المحيط ، أثير الدين الأندلسي، + 8/ 472  $^{5}$ 

 $<sup>^{6}</sup>$  - فتح القدير ، الشوكاني، دار المعرفة، بيروت- لبنان ( د ط  $^{2004}$   $^{4}$   $^{2004}$   $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - طار ق- 6

(عيشة راضية) (1) أي مرضية والدّفق: الصّب، وأراد ماء الرّجل وماء المرأة الأنّ الولد مخلوق منهما وجعله واحدا الامتزاجهما "(2) يقول الزّركشي أي" خلق من ماء دافق والجملة مستأنفة جواب سؤال مقدر ، والماء : هو المني ، والدَّفق : الصّب يقال دفقت الماء أي صببته ، يقال ماء دافق : أي مدفوق ، مثل (عيشة راضية )(3) أي مرضية قال الفرّاء و الأخفش :ماء دافق : أي مصبوب في الرّحم قال الفرّاء : وأهل الحجاز يجعلون الفاعل بمعنى المفعول في كثير من كلامهم كقولهم: سرّ كاتم أي مكتوم وهم ناصب: أي منصوب ، وليل نائم ونحو ذلك "(4)

ويقول الطاهر بن عاشور: "ومعنى دافق خارج بقوة وسرعة والأشهر أنه يقال على نطفة الرّجل وصيغة دافق إسم فاعل من دفق القاصر، وهو قول فريق من اللغويين، وقال الجمهور: لا يستعمل دفق قاصرا. وجعلوا دافقا بمعنى اسم المفعول وجعلوا ذلك من النادر وعن الفرّاء :أهل الحجاز يجعلون المفعول فاعلا إذا كان في طريقة النّعت وسيبويه جعله من صيغ النّسب كقولهم: لابن و تامر ففسر دافق : بذي دفق ا (5):

### ثانيًا: دلالات مشتركة بين إسم الفاعل التلاثي وغير التلاثي في القرآن الكريم.

1-دلالة إسم الفاعل على معانٍ أخرى في القرآن الكريم:

في القرآن الكريم كثير من أسماء الفاعلين، لكنَّها مختلفة الدَّلالة، ففي بعض الأحيان يأتى إسم الفاعل للدّلالة على غير الفاعلين، كأن يدلّ على إسم المفعول، أو يدلّ على الصَّفة المشبّهة، ويدلّ في بعض الأحيان على المصدر لكن اسم الفاعل يحافظ على أحكامه الصّر فيّة، والنّحويّة لا تتغيّر.

<sup>1 -</sup> الحاقة - 21

 $<sup>^{2}</sup>$  - تفسير البغوي ، دار طيبة ، السعودية ،(د ط – د ت)، ج $^{395/8}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - فتح القدير ، الشوكاني ، ج1609/1

<sup>5-</sup> التحرير والتنوير، محمد الطاهر بن عاشور،دار سحنون، تونس، (دط،دت) ،ج262/31

لقد أشار النّحاة إلى أن اِسم الفاعل يأتي للدّلالة على معان أخرى، وقد ضربوا الأمثال من أقوال العرب ومن القرآن الكريم، ومن أقوالهم: سر كاتم أي مكتوم ومكان عامر أي معمور.

وفي القرآن الكريم: (عِيشَةٍ رَاضِيَة ) (1) أي مرضية ، فإسم الفاعل أخذ دلالة إسم المفعول. وكذلك في قوله تعالى: (حَرَمًا آمِنًا) (2) أي مأمونًا. وقال جرير:

> فانْفَعْ فؤادَكَ مِنْ حَدِيثِ الوَامِق(3) إنّ البَلِيَّة مِنْ تَمَلُّ كَلامَهُ أي من حديث الموموق.

وهذا لا يعنى أنّ اسم الفاعل هو المشتقّ الوحيد الذي تنوب غيره عنه - كما سيأتي بل هناك كثير من الصيّبغ الصرّفيّة التي تنوب بعضها عن بعض، فصيغة (فعيل) تنوب عن إسم المفعول أيضًا.

في ذلك يقول إبن عقيل (ت769هـ): "ينوب (فعيل) عن (مفعول) في الدّلالة على معناه نحو :مررت برجل جريح، وإمرأة جريح، وفتاة كحيل، وفتى كحيل، وإمرأة قتيل، ورجل قتيل، فناب جريح وكحيل وقتيل عن مجروح، ومكحول، ومقتول"(4) . وللفرّاء (ت207هـ) تفسير ظاهر لدلالة إسم الفاعل لمعنى إسم المفعول، حيث يرجع ذلك إلى علتين:

<sup>1-</sup> الحاقة- 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-العنكبو ت- 67.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> لحسان العرب ، ج287/15.( ومق : ومقه يمقه ، نادر ، ومقة وومقا : أحبه . أبو عمرو في باب فعل يفعل : ومق يمق . ووثق يثق . والتومق : التودد ، والمقة : المحبة ، والهاء عوض من الواو ، وقد ومقه يمقه ، بالكسر فيهما ، أي أحبه ، فهو وامق . وفي الحديث : أنه اطلع من وافد قوم على كذبة ، فقال : لولا سخاء فيك ومقك الله عليك لشردت بك ، أي أحبك الله عليه . يقال : ومق يمق ، بالكسر فيهما ، مقة ، فهو وامق وموموق . وقال أبو رياش :ومقته وماقا ، وفرق بين الوماق والعشق ، فقال : الوماق محبة لغير ربية ، والعشق محبة لربية ؛ وأنشد لجميل أو غيره : وماذا عسى الواشون أن يتحدثوا سوى أن يقولوا إنني لك وامق

 <sup>4-</sup> شرح ابن عقیل ، یوسف الشیخ محمد البقاعی ، دار الفکر ،بییرت – لبنان ، (د ط – 1421هـ/2000م ) م2، ج 107/3.

الأولى هي النّكتة البلاغيّة، والثانيّة هي إختلاف اللغات بين القبائل، يقول في العلّة الأولى : "ذلك أنَّهم يريدون وجه المدح أو الدّم، فيقولون ذلك لا على بناء الفعل ولو كان فعلا مصرحًا لم يقل ذلك فيه، لأنك لا تقول للضارب مضروب، ولا للمضروب ضارب؛ لأنه لا مدح فيه و لا ذم" (1)

وفي العلة الثانية: وهي إختلاف اللغات بين القبائل ، يقول: وقوله عزّ وجل: ( خُلِقَ مِنْ مَاء دَافِق) (2) أهل الحجاز أفعل لهذا من غير هم أن يجعلوا المفعول فاعلا إذا كان في مذهب نعت، كقول العرب : هذا سر كاتم، وهم ناصب، وليل دائم وعيشة رضية "(3) وممّا يؤكد أنّ صيغة فاعل عند أهل الحجاز معناها العام المفعول، وأنّ الصّيغتين اختلطتا على ألسنة الشّعراء من أجل التّفنن في المدح والهجاء ،قول الحطيئة يهجو الزّبرقان بن بدر (البحر البسيط):

#### وَاقْعُدْ قُإِنَّكَ أَنْت الطَّاعِمُ الكَاسِي دَع الْمَكَارِمَ لا تَرْحَلْ لِبُغْيَتِهَا

حيث أن عمر بن الخطاب - رضى الله عنه - وهو عالم بالبلاغة يخفى عليه الهجاء بهذا الأسلوب، وما ذلك إلا الاختلاف معانى الصبيغ بين القبائل، فقد فهم ذلك حسان بن ثابت – رضى الله عنه – لخبرته بلغة القبائل وإختلاف الألسن، إذ يصف ذلك البغدادي فيقول:

ولما بلغ الزّبرقان فقال: ما هذا البيت اِستدعى عليه عمر بن الخطاب- رضى الله عنه- أراه هجاك، ولكنه مدحك، فقال :سل حسان بن ثابت، فسأله فقال حسان : هجاه وسلح عليه فحبسه عمر "(<sup>4)</sup>

إذا فاختلاف لغة القبائل العربيّة أدّت إلى اختلاف دلالات الصيغ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- معاني القرآن،الفراء، ج 3 /182.

<sup>2-</sup> الطارق -6

<sup>3-</sup> معاني القرآن،الفراء ،ج 255/3.

<sup>4-</sup> خزانة الأدب، عبد القادر البغدادي، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، (ط4 – 1420هـ/ 2000م ) 3، (294/

وفيما يلى مجموعة من أمثلة أسماء الفاعلين جاءت بمعنى إسم المفعول في القرآن الكريم:

عاصم: ( لَا عَاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ أَمْر الله إلَّا مَنْ رَحِم) (1) عاصم جاء بمعنى معصوم يذكر البغوي أنّ "معناه لا معصوم إلا من رحمه الله ، كقوله : ( في عيشة راضية) "(2) يقول إبن كثير: "أي : ليس شيء يعصم اليوم من أمر الله . وقيل : إنّ عاصما بمعنى معصوم كما يقال: "طاعم وكاس" ، بمعنى مطعوم ومكسو "(3)

فدلالته محتملة على أنه إسم فاعل على حقيقته، "والظاهر إبقاء (عاصم) على حقيقته وأنّه نفى كلّ عاصم من أمر الله في ذلك الوقت ، وأنّ من رحم يقع فيه (من ) على المعصوم والضمير الفاعل يعود على الله تعالى ، وضمير الموصول محذوف ويكون الاستثناء منقطعا ، أي : لكن من رحمه الله معصوم ، وجوزوا أن يكون من الله تعالى ، أي لا عاصم إلا الرّاحم ، وأن يكون عاصم بمعنى ذي عصمة ، كما قالوا لابن ، أي : ذو لبن ، وذو عصمة : مطلق على عاصم و على معصوم ، والمراد به هنا: المعصوم أو فاعل بمعنى: مفعول فيكون عاصم بمعنى: معصوم ، كماء دافق بمعنى: مدفوق . وقال الشاعر:

بطيء القيام رخيم الكلا أمسى فؤادي به فاتن ، أي : مفتونا . و ( من ) للمعصوم أي لا ذا عصمة ، أو لا معصوم إلا المرحوم وعلى هذين التَّجويزين يكون استثناء متصلا "(4).

راضية: ( فَهُو فِي عِيشَةٍ رَاضِيةٍ ) (1) راضية جاءت بمعنى مرضية.

<sup>179/7-</sup> تفسير البغوي، البغوي، دار طيبة ، السعودية ، (د ط – د ت)،  $^2$ 

<sup>3 -</sup> تفسير ابن كثير ،إسماعيل بن عمر القرشي الدمشقي، دار طيبة، السعودية،(دط - 1422هـ / 2002م)،ج323/4

<sup>4 -</sup>التفسير الكبير المسمى البحر المحيط ، أثير الدين الأندلسي، ج5/228

يقول تعالى في ذكره: " في عيشة مرضية ، أو عيشة فيها الرّضا ، فوصفت العيشة بالرّضا وهي مرضية ؛ لأنّ ذلك مدح للعيشة ، والعرب تفعل ذلك في المدح والدّم فتقول : هذا ليل نائم ، وسر "كاتم ، وماء دافق ، فيوجهون الفعل إليه ، وهو في الأصل مقول لما يراد من المدح أو الدّم ، ومن قال ذلك لم يجز له أن يقول للضارب : مضروب ، ولا للمضروب : ضارب ، لأنه لا مدح فيه ولا ذم"(2) دافق: ( خُلِقَ مِنْ مَاءِ دَافِقِ )(3) دافق بمعنى مدفوق. "مدفوق أي مصبوب في الرّحم و هو المني ، فاعل بمعنى مفعول كقوله : ( عيشة راضية )(4) أي مرضية والدَّفق : الصَّب ، وأراد ماء الرَّجل وماء المرأة ؛ لأنَّ الولد مخلوق منهما وجعله واحدا لامتزاجهما "(<sup>5)</sup>.

• داحضة: ( مَا اسْتُجيب لَهُ حُجَّتُهُمْ دَاحِضَةٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ ) (6) داحضة بمعنى مدحوضة و" يقال : دحضت حجته دحوضا بطلت . وأدحضها الله. والإدحاض الإزلاق . ومكان دحض ودحض أيضا ( بالتّحريك ) أي : زلق . ودحضت رجله تدحض دحضا زلقت ودحضت الشمس عن كبد السماء زالت"(7)

• آمن: ( أَنَّا جَعَلْنَا حَرَمًا آمِنًا ) (8) آمن بمعنى مأمون. " وهذا المعنى الذي دلت عليه هذه الآية الكريمة جاء مبيّنا في آيات أخر ؛ كقوله تعالى : ( وَقَالُوا إِنْ نَتَّبِعِ الْهُدَى مَعَكَ

<sup>1-</sup> الحاقة- 21.

 $<sup>^{2}</sup>$  - تفسير الطبري، محمد بن جرير الطبري، دار المعارف، مصر، ( د ط- د ت)، ج23 /586. 3- الطارق-6

<sup>4 -</sup> الحاقة- 21

<sup>395 /8 -</sup> تفسير البغوي ،الحسين بن مسعود البغوي، دار طيبة ، السعودية ،(د ط – د ت)، ج

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>- الشورى- 16.

<sup>8-</sup>العنكبوت- 67.

نُتَحَطَّفْ مِنْ أَرْضِنَا أُولَمْ نُمَكِّنْ لَهُمْ حَرَمًا آمِنًا ) (1) و ﴿وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِنًا)(2) وقوله تعالى: ﴿ جَعَلَ اللَّهُ الْكَعْبَةَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ قِيَامًا لِلنَّاسِ )(3)، وقوله تعالى: ﴿ فَلْيَعْبُدُوا رَبَّ هَذَا الْبَيْتِ (3) الَّذِي أَطْعَمَهُمْ مِنْ جُوعِ وَآمَنَهُمْ مِنْ خَوْفٍ (4))(4) االْأَيْتِ

مبصرة: (وَجَعَلْنَا آيَةَ النَّهَارِ مُبْصِرَةً ) (6) " أي : منيرة ، خلق الشّمس أنور من القمر وأعظم. "(7) ، وعن قوله تعالى : (وجَعَلْنَا آيَةُ النَّهَار مُبْصِرَةً ) (8) يقول أبو حيان: " هو من باب أفعل، والمراد به غير من أسند أفعل إليه، كقولهم: أجبن الرّجل إذا كان أهله جبناء وأصفف إذا كان دوابه صفاقًا فأبصرت الآية إذا كان أصحابها بصراء" (9)

فإن كان اِسم الفاعل يدل على المفعول كما يتضح من الدّلالة الظاهرة خلال السّياق القرآني، فإنّ اسم الفاعل يأتي في أمثلة أخرى للدّلالة على المصدر ومن أمثلة ذلك ما جاء في القرآن الكريم:

• خائنة: ( وَلَا تَزَالُ تَطَّلِعُ عَلَى خَائِنَةٍ مِنْهُمْ إِلَّا قَلِيلًا مِنْهُم ) (10) المراد: خيانة . "و (الخائنة) في هذا الموضع: الخيانة ، موضع المصدر ، كما قيل: (خاطئة) للخطيئة و (قائلة) للقيلولة "(11)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - القصص- 97

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - أل عمران – 98.

<sup>3 -</sup> المائدة – 97.

<sup>4 -</sup> قریش-3- 4

 $<sup>^{5}</sup>$  أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، الشنقيطي ، دار الفكر،بيروت - لبنان، (دط  $^{1415}$ 4141م) ،ج 6-الإسراء- 12.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> -- تفسیر ابن کثیر ، ج5/ 50

<sup>8-</sup> الإسراء 12.

<sup>9 -</sup> البحر المحيط ، الزركشي ، ج6/14.

<sup>10 -</sup> المائدة - 13.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> - تفسير الطبري، الطبري ، تحقيق :محمود محمد شاكر ، دار المعارف ، مصر ، ( د ط – دت) ، ج131/10

- الطّاغية: ( فَأَمَّا تُمُودُ فَأُهْلِكُوا بالطَّاغِيَةِ ) (1) المراد :طغيان. "أي بطغيانهم وكفرهم قيل: هي مصدر "(2)
- كاذبة (لَيْسَ لِوَقْعَتِهَا كَاذِبَةً ) (3)، حيث المراد المصدر : كذب. "ليس لوقعتها كاذبة الكاذبة مصدر بمعنى الكذب ، والعرب قد تضع الفاعل والمفعول موضع المصدر كقوله تعالى : لا تسمع فيها لاغية أي لغوا ، والمعنى لا يسمع لها كذب ؛ قاله الكسائي ومنه قول العامة : عائذا بالله أي معاذ الله ، وقم قائما أي قم قياما . ولبعض نساء العرب ترقص إبنها: قم قائما قم قائما أصبت عبدا نائما

وقيل: الكاذبة صفة والموصوف محذوف، أي ليس لوقعتها حال كاذبة، أو نفس كاذبة، أي كلّ من يخبر عن وقعتها صادق"(4)

- كاشفة: (لَيْسَ لَهَا مِنْ دُونِ الله كَاشِفَةٌ) (5) المراد: كشف.
- خالصة: ( إِنَّا أَخْلَصْنَاهُمْ بِخَالِصَةٍ ذِكْرَى الدَّار ) (6) المراد: الإخلاص. قال

القرطبي أنّ "قراءة العامة (بخالصة) منونة ، وهي إختيار أبي عبيد وأبي حاتم . وقرأ نافع وشيبة وأبو جعفر وهشام عن إبن عامر (بخالصة ذكرى الدّار) بالإضافة فمن نون خالصة ف (ذكرى الدّار) بدل منها ، التّقدير : إنّا أخلصناهم بأن يذكروا الدّار الآخرة ويتأهّبوا لها ، ويرغبوا فيها ، ويرغبوا النّاس فيها . ويجوز أن يكون (خالصة) مصدر الخلص" (7)

<sup>1-</sup> الحاقة- 5.

 $<sup>^{2}</sup>$  - تفسير البغوي ، البغوي، دار طيبة ، السعودية ،(د ط – د ت)، ج $^{8}$  /205.

<sup>4 -</sup> تفسير القرطبي، ج17/ 177.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- النجم- 58.

<sup>6-</sup> ص -46.  $^{7}$  - تفسير القرطبي، محمد بن أحمد الأنصاري ، دار الفكر ، بيروت - لبنان ، (  $\alpha$  -  $\alpha$ 

• لاغية: ( لَا تسْمَعُ فِيهَا لَاغِيَةً )<sup>(1)</sup> المراد: اللغو. أي كلاما ساقطا غير مرضي وقال : لاغية ، واللُّغو واللُّغا واللَّغية : بمعنى واحد .. وقال الفرَّاء والأخفش أي لا تسمع فيها كلمة لغو .. وقرأ أبو عَمْرُو وإبن كثير ( لا يُسمع ) بياء غير مسمّى الفاعل وكذلك نافع ، إلا أنه بالتاء المضمومة ؛ لأن اللاغية اسم مؤنث فأنث الفعل لتأنيثه . ومن قرأ بالياء ؛ فلأنه حال بين الاسم والفعل الجار والمجرور . وقرأ الباقون بالتّاء مفتوحة لاغية نصا على إسناد ذلك للوجوه،أي لا تَسمع الوجوه فيها لاغية "<sup>(2)</sup>. ✓ الصقة المشبهة:

1- تعريفها اصطلاحا: " لفظ يشتق من فعل ثلاثي لازم معبّر عن وصف ويدلّ على من اِتَّصف بهذا الوصف " كقوله تعالى : ( إِنَّهُ لَفَرِحٌ فَخُور ) (3)" أي : فرح بما في يده ، بطر فخور على غيره"(4) وذكر أثير الدين الأندلسي: "(إنّه لفرح): أشر بطر وهذا الفرح مطلق ، فلذلك ذم المتصف به ، ولم يأت في القرآن للمدح إلا مقيّدا بما فيه خير كقوله ( فَرحِينَ بمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ) (5) وقرأ الجمهور (لفرح) بكسر الرّاء وهي قياس إسم الفاعل من فعل اللازم . وقرأت فرقة : لفرح بضم الرّاء"(6)

وقوله تعالى ( وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَى إلَى قَوْمِهِ غَضْبَانَ أَسِفًا )(7) ، جاء في تفسير القرطبي أنه " رجع حزينا من صنيع قومه . وقال الطبري : أخبره الله عز وجل قبل رجوعه

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- الغاشية- 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - تفسير القرطبي ، ج20/20.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - هود -10.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - تفسیر ابن کثیر ،ج4/310

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - آل عمران – 170.

 $<sup>^{6}</sup>$  - التفسير الكبير المسمى البحر المحيط ، أثير الدين الأندلسى ، + 206

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - الأعراف – 150.

أنّهم قد فتنوا بالعجل ؛ فلذلك رجع وهو غضبان (1)وجاء في أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن "رجع موسى في حال كونه غضبان حزينا جزعا لكفر قومه بعبادتهم للعجل . وقيل: أسفا أي: مغتاظا. وقائل هذا يقول: الفرق بين الغضب والغيظ: أنّ الله وصف نفسه بالغضب، ولم يجز وصفه بالغيظ "(2)

وقد سمّى هذا النّوع من المشتقات بالصّفة المشبّهة ؛ لأنّها تشبه الفاعل في دلالتها على معنى قائم بالموصوف ، غير أنّ الفرق بينها وبين إسم الفاعل : أنّه يدلّ على من قام به الفعل على وجه الحدوث والتّغيير والتّجدد ، وهي تدلّ على من قام بالفعل على وجه الثبوت في الحال أو الدّوام ، ولا يعني الثبوت بالضرورة الاستمرار.

فكلمة فرح وغضبان كلّ منها وصف ثابت في موصوفها ، ولكن ليس من الضروري أن يستمر هذا الثبوت ، بل قد يكون ثبوتاً في الحال أو ثبوتاً على الدّوام

#### 2- صياغة الصنفة المشبهة:

- أ- تصاغ الصنفة المشبّهة من الفعل الثّلاثي اللازم نحو:
- فعِلٌ: وهو يدلّ على فرح وسرور وإعجاب، ومنه قوله تعالى: ( وَيَتولُّوا وَّهُم فَرحُون)(3) "أي معجبون بذلك"(4) ، يقول البغوي أنّهم "مسرورون بما نالك من المصيبة"(5) "أي : وينصر فوا عن الموضع الذي يقولون فيه هذا القول عند بلوغهم خبر المصيبة إلى أهليهم ، أو يعرضوا عنك بجانبهم وهم فرحون فرح البطر

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - تفسير القرطبي ، ج7/ 258

<sup>2 -</sup> أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، الشنقيطي ،دار الفكر،بيروت- لبنان ، (دط - 1415هـ/ 1995م )، ج4 / 80

 $<sup>^{4}</sup>$  - تفسير القرطبي، محمد بن أحمد الأنصاري ، دار الفكر ، بيروت - لبنان ، (  $^{4}$  -  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - تفسير البغوي ،ج4 /58

والشّماتة"(1). ويذكر الشّوكاني أنّهم في "حال كونهم فرحين بالمصيبة التي أصابت المؤمنين"(2)

وقوله تعالى ( انقَلَبُوا فَكِهِينَ) (3) يقول إبن كثير "أي مهما طلبوا وجدوا ومع هذا ما شكروا نعمة الله عليهم بل إشتغلوا بالقوم المؤمنين يحتقرونهم ويحسدونهم"(4)

ويذكر القرطبي" أي متفكهون بذكر المؤمنين . وقرأ ابن القعقاع وحفص والأعرج والسّلمي : فكهين بغير ألف الباقون بألف قال الفرّاء : هما لغتان مثل طمع وطامع وحذر وحاذر. وقيل: الفكه: الأشر البطر والفاكه: النّاعم المتنعّم. "(5) ويذكر أثر الدّين الأندلسي: " ( فاكهين ) : أي متلدّذين بذكر هم وبالضّحك منهم وقرأ الجمهور فاكهين بالألف ، أي أصحاب فاكهة ومزح وسرور باستخفافهم بأهل الإيمان "<sup>(6)</sup>.

وذكر الشُّوكاني أنَّ الجمهور قرأ (فاكهين) وقرأ حفص، وإبن القعقاع (7) والأعرج والسَّلمي(8) فكهين بغير ألف . قال الفرَّاء :هما لغتان ، مثل طمع وطامع ، وحذر وحاذر " (1)

 $<sup>^{1}</sup>$  - تفسير المنار، محمد رشيد رضا، الهيئة المصرية للكتاب، (دت ، دط  $^{1}$  413).

 $<sup>^{2}</sup>$  - الفتح القدير ، الشوكاني، ج $^{7/1}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  - المطففين – 31.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - تفسیر ابن کثیر، ج354/8 <sup>5</sup> - تفسير القرطبي ،ج19/ 229

<sup>443 |</sup> التفسير الكبير المسمى البحر المحيط ، أثير الدين الأندلسى +8/ 443 +6

<sup>7 -</sup> هو يزيد بن القَعقَاع المخزومي المدني أبو جعفر، أحد القراء العشرة ومن التابعين. كان إمام أهل المدينة في القراءة، توفي في المدينة سنة 130هـ، وقيل 132هـ.

وأشهر رواة عنه: عيسي بن وردان: أبو الحارث المدني توفي سنة 160 هـ. ابن جماز: أبو الربيع سليمان بن مسلم بن جماز الزهري المدنى توفى سنة 171 هـ وهو مقرئ جليل.

قبو عبد الله السلمى مقرئ الكوفة ، الإمام العَلم، عبد الله بن حبيب بن ربيعة الكوفى ، من أو لاد الصحابة ، مولده في حياة النبي صلى الله عليه وسلم قرأ القرآن ، وجوَّده ، ومهر فيه ، وعرض على عثمان فما بلغنا ، وعلى عليّ ، وابن مسعود . وحدث عن عمر، وعثمان، وطائفة قال أبو عمرو الداني. أخذ القراءة عرضا عن عثمان، وعلى، وزيد، وأبي، وابن مسعود . يقال: توفى سنة أربع وسبعين .وقيل : مات في إمرة بشر بن مروان على العراق . وقيل : مات سنة ثلاث وسبعين . وقيل :

أو دلّ على خوف أو فزع ومنه قوله تعالى: ( وَالَّذِينَ يُؤثُّونَ مَا آتَوْا وَقُلُوبُهُمْ وَجلَّةٌ )(2) "أي : يعطون العطاء وهم خائفون ألا يتقبل منهم ، لخوفهم أن يكونوا قد قصروا في القيام بشروط الإعطاء . وهذا من باب الإشفاق والاحتياط"(3) ويذكر أثير الدين أبو البقاء أي: " أي وجلة لأجل رجوعهم إلى الله أي خائفة ؛ لأجل ما يتوقعون من لقاء الجزاء"(4) وجاء في تفسير القرطبي ما رواه الترمذي" عن عائشة -رضي الله عنها - زوج النّبي - صلّى الله عليه وسلم - قالت : سألت رسول الله (صلى الله وسلم) عن هذه الآية والذين يؤتون ما أتوا وقلوبهم وجلة قالت عائشة: أهم الذين يشربون الخمر ويسرقون؟ قال : لا يا بنت الصديق ولكنهم الذين يصومون ويصلون ويتصدّقون وهم يخافون ألا يقبل منهم أولئك الذين يسار عون في الخيرات "(5)

وجاء في معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول "عن أنس رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال ": يقول الله جل ذكره: أخرجوا من ذكرني يوما أو خافني في مقامي ،وله هو وإبن ماجه عن عائشة رضي الله عنها قالت : سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن هذه الآية ( وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا آتَوْا وَقُلُو بُهُمْ وَجَلَةً ) هم الذين يشربون الخمر ويسرقون ؟ قال : لا يا ابنة الصّديـق ولكنّهم الذين يصومون ويصلون ويتصدّقون ، وهم يخافون أن لا يقبل منهم

مات قبل سنة ثمانين . وقيل : مات في أوائل ولاية الحجاج على العراق . وغلط ابن قانع حيث قال في وفاته إنها سنة خمس

أ - الفتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية، الشوكاني، ج1/1599

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المؤمنون – 60.

<sup>3 -</sup> تفسیر ابن کثیر، ج481/5 4 - التفسير الكبير المسمى البحر المحيط، أثير الدين الأندلسي ، ج6/411

أ - تفسير القرطبي، محمد بن أحمد الأنصاري ، دار الفكر، بيروت - لبنان، (  $\alpha$  –  $\alpha$  ) ، $\gamma$ 

( أُولَئِكَ يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ )(1) "(2) ،ويبيّن القرافي هذا المعنى أنّهم " يفعلون من الطّاعات ما يفعلون ،و هم خائفون من لقاء الله - تعالى - بتلك الطّاعة إحتقار الها و هذا يدل على طلب هذه الصّفة والنّهي عن ضدها فالكبر راجع للخلق والعباد والعجب راجع للعبادة "(<sup>(3)</sup>

- أو دل على ألم أو الأمراض الباطنية مثل : وَجِع ، وتَعِب ، وقلق ، ومنه قوله تعالى ( إِنَّهُم كَانُوا قُوْماً عَمِين ) (4) ، يقول البغوي: " أي : كفار ا ، قال إبن عباس : عميت قلوبهم عن معرفة الله . قال الزّجاج : عموا عن الحقّ والإيمان يقال : رجل عم عن الحقّ وأعمى في البصر . وقيل : العمى والأعمى كالخضر والأخضر. قال مقاتل : عموات عن نزول العذاب بهم و هو الغرق. "(5)

وجاء في التّفسير الكبير المسمّى البحر المحيط أنّه "من عمى القلب ، أي : غير مستبصرين ، ويدل على ثبوت هذا الوصف كونه جاء على وزن فعل ، ولو قصد الحذف لجاء على فاعل كما جاء ضائق في ضيق وثاقل في ثقيل إذا قصد به حدوث الضّيق والثّقل ، قال إبن عباس : عميت قلوبهم عن معرفة التّوحيد والنّبوة والمعاد وقال معاذ النّحوي :رجل عم في أمره لا يبصره وأعمى في البصر ...وقد يكون العمى والأعمى كالخضر والأخضر، وقال الليث:رجل عم إذا كان أعمى القلب "(6).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المؤمنون- 61

 $<sup>^{2}</sup>$  - معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول،حافظ بن أحمد الحكي، دار ابن القيم الرياض- السعودية، (دط -1425هـ/ 1995م)، ص 445

<sup>3 -</sup> أنوار البروق في أنواع الفروق، أحمد بن إدريس القرافي، عالم الكتب ، بيروت - لبنان،(دت ،دط) ،ج4/ 228.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - الأعراف- 64

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - تفسير البغوي، ج3 / 242

<sup>6 -</sup> التفسير الكبير المسمى البحر المحيط، أثير الين الأندلسي ،ج323/4

وقوله تعالى: (والَّذِي خَبُثَ لا يَحرُجُ إلا نَكِدًا )(1)،يذكر الطبري إختلاف قراءة (نكدا) عند القرّاء قائلا: "وإختلفت القررأة في قراءة ذلك . فقرأه بعض أهل المدينة (إلا نكدا) بفتح الكاف وقرأه بعض الكوفيين بسكون الكاف: (نكدا)، وخالفهما بعد سائر القَرَأة في الأمصار ، فقرءوه ( إلا نكِدا ) بكسر الكاف ، كأن من قرأه : ( نكدا ) بنصب الكاف أراد المصدر

وكأن من قرأه بسكون الكاف أراد كسرها ، فسكنها على لغة من قال : هذه فخذ وكبد وكان الذي يجب عليه إذا أراد ذلك أن يكسر (النّون) من (نكد) حتى يكون قد أصاب القياس . قال أبو جعفر : والصّواب من القراءة في ذلك عندنا ، قراءة من قرأه ( نَكِدا )، بفتح ( النّون ) وكسر ( الكاف ) ؛ لإجماع الحجّة من قرر أة الأمصار عليه "(2)

وذكر ابن كثير قول البخاري ،أنّه قال: "حدّثنا محمّد بن العلاء ، حدّثنا حماد بن أسامة عن بريد بن عبد الله عن أبي بردة ،عن أبي موسى ، رضى الله عنه ،قال : قال رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ " مثل ما بعثنى الله به من الهدى والعلم كمثل الغيث الكثير أصاب أرضا فكانت منها نقية قبلت الماء ، فأنبتت الكلأ والعشب الكثير وكانت منها أجادب أمسكت الماء ، فنفع الله بها الناس ، فشربوا وسقوا وزرعوا وأصاب منها طائفة أخرى ، إنّما هي قيعان لا تمسك ماء ولا تنبت فذلك مثل من فقه فى دين الله ونفعه ما بعثنى الله به ، فعلم وعلم ، ومثل من لم يرفع بذلك رأسا . ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به الله الذي

<sup>1 -</sup> الأعراف – 58.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - تفسير الطبري، ج12/ 496

 $<sup>^{3}</sup>$  - تفسیر ابن کثیر، +31/3

يقول العكبري (ت616 هـ) "بفتح النون وكسر الكاف، وهو حال ويقرأ بفتحهما على أنّه مصدر ؛ أي : ذا نكد ويقرأ بفتح النّون وسكون الكاف و هو مصدر أيضا ، و هو لغة ، ويقرأ (يخرج) بضم الياء ، وكسر الرّاء ، ونكدا مفعوله "(1).

وقوله تعالى (بَل هُوَ كَذَّابٌ أَشِر)(2) ، قال الطبري: "يعنون بالأشر: المرح ذا التجبّر والكبرياء والمرح من النشاط . وقد حدثني الحسن بن محمد بن سعيد القرشي قال : قلت لعبد الرّحمن بن أبى حماد: ما الكذاب الأشر؟ قال: الذي لا يبالى ما قال وبكسر الشّين من الأشر وتخفيف الرّاء قرأت قراء الأمصار، وذكر عن مجاهد أنّه كان يقرأه : كذاب أشر بضم الشّين وتخفيف الرّاء، وذلك في الكلام نظير الحذر والحذر والعجل "(3).

ويقول القرطبي: "(بل هو كذاب أشر) أي ليس كما يدعيه وإنما يريد أن يتعاظم ويلتمس التكبر علينا من غير استحقاق . والأشر المرح والتجبر والنشاط "(4)

وكذلك يدل على الصنفة الحسنة نحو: سلِّس.

• أَفْعَلُ، فيما دلّ على لون أو عيب. ومؤنثه فَعلاء مثل: أبيض بيضاء أعْرَج عرجاء ، ومنه قوله تعالى: ( الَّذِي جَعَل لَكُم مِن الشَّجَر (5) الأخْضَر نَاراً)(6)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - التبيان في إعراب القرآن، العكبري، دار الفكر ، بيروت لبنان ،(د ط -1421هـ/2001م) ،ج/430/1

<sup>3 -</sup> تفسير الطبري، ج22/ 591

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - تفسير القرطبي، ج128/17

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - ينظر، تفسير ابن كثير ج6/594 وقال ابن أبي حاتم :حدثنا علي بن الحسين بن الجنيد ، حدثنا محمد بن العلاء ، حدثنا عثمان بن سعيد الزيات ، عن هشيم ، عن أبي بشر ، عن سعيد بن جبير ، عن ابن عباس ، أن العاص بن وائل أخذ عظما من البطحاء ففته بيده ، ثم قال لرسول الله صلى الله عليه وسلم : أيحيي الله هذا بعد ما أرى ؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم " نعم ، يميتك الله ثم يحييك ، ثم يدخلك جهنم . " قال :: ونزلت الأيات من آخر " يس . "

فاللون الأخضر في النّبات لا يتوقف عند وصف اللون وإنّما تتعدّى الدّلالة إلى حياة النّبات ضد موته وأنّه مازال حيّا. يقول الشّوكاني: "وقال: (الأخضر)، ولم يقل: الخضراء ؛ اعتبارا باللفظ وقرئ (الخضر) إعتبارا بالمعنى ، وقد تقرّر أنّه يجوز تذكير اِسم الجنس وتأنيثه كما في قوله : ( نَحْلِ مُنْقَعِرِ )(1) وقوله: ( نَحْلِ حَاوِيَةٍ )(2) فبنو تميم ونجد يذكرونه وأهل الحجاز يؤنثونه إلا نادرا"(3)

وجاء في تفسير القرطبي أنه "نبّه تعالى على وحدانيته ، ودلّ على كمال قدرته في إحياء الموتى بما يشاهدونه من إخراج المحرق اليابس من العود النَّدي الرَّطب فأنزل الله تعالى: الذي جعل لكم من الشّجر الأخضر نارا أي: إنّ الشّجر الأخضر من الماء ، والماء بارد رطب ضد النّار وهما لا يجتمعان فأخرج الله منه النّار ، فهو القادر على إخراج الضد من الضد وهو على كل شيء قدير "(4)

وقوله تعالى (حَتَّى يَتَبيَّن لَكُم الخَيطُ الأَبْيَضُ مِن الخَيطِ الأسود) (5)

أو فيما دلّ على عيب مثل : أحول ، وأبتر ، وأعمى ، وأبكم ، ومنه قوله تعالى ﴿ إِنَّ شَانئك هُوَ الأَبْتَرُ) (6) " يعني بالأبتر : الأقل والأذل المنقطع دابره ، الذي لا عقب له وإختلف أهل التّأويل في المعنى بذلك ، فقال بعضهم : عنى به العاص بن وائل السهمي"<sup>(7)</sup> وقال القرطبي: "أي المقطوع ذكره من خير الدّنيا والآخرة . وذكر عكرمة عن ابن عباس قال: كان أهل الجاهليّة إذا مات ابن الرّجل قالوا: بتر فلان.

<sup>1 -</sup> القمر -20

 $<sup>^{3}</sup>$  - فتح القدير الجامع بين الرواية والدراية ، الشوكاني ،+1234/1

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - تفسير القرطبي، ج56/15

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - البقرة- 187

<sup>6 -</sup> الكوثر -3

 $<sup>^{7}</sup>$  - تفسير الطبري  $^{7}$  - تفسير

فلما مات إبراهيم ابن النبي - صلى الله عليه وسلم - خرج أبو جهل إلى أصحابه فقال : بتر محمد، فأنزل الله جلّ ثناؤه : إنّ شانئك هو الأبتر يعنى بذلك أبا جهل"(1)

وجاء في لسان العرب في مادة : "بتر : البتر : إستئصال الشيء قطعا . غيره: البتر قطع الدّنب ونحوه إذا استأصله. بترت الشّيء بترا: قطعته قبل الإتمام... وفي الحديث كل أمر ذي بال لا يبدأ فيه بحمد الله فهو أبتر، أي أقطع. والبتر: القطع"(2) وقوله تعالى ( لَيسَ عَلى الأعْمَى حَرَجٌ ولا عَلى الأعْرَج حَرَجٌ )(3) .

• فَعْلان : ومؤنثه فعلى . فيما دل على خلو وإمتلاء، مثل: عَطشان وظمأن ومنه قوله تعالى ( يَحسَبُهُ الظَّمْآنُ مَاءً)(4) ، "يقول : يظن العطشان من النَّاس السّراب ماء"(5)

قال الشوكاني: " وبعضهم يقول هو جمع يحسبه الظمأن ماء هذه صفة ثانية لسراب والظمآن العطشان ، وتخصيص الحسبان بالظمآن مع كون الريان يراه كذلك لتحقيق التّشبيه المبنى على الطّمع حتى إذا جاءه لم يجده شيئا أي إذا جاء العطشان ذلك الذي حسبه ماء لم يجده شيئا ممّا قدره وحسبه و لا من غيره ، والمعنى : أنّ الكفار يعولون على أعمالهم التي يظنونها من الخير ويطمعون في ثوابها ، فإذا قدّموا على الله سبحانه لم يجدوا منها شيئا ؛ لأن الكفر أحبطها ومحا أثر ها"(6)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - تفسير القرطبي، ج198/20

<sup>2 -</sup> لسان العرب، ابن منظور ، دار صادر ، بيروت ، ( ط3 - 1994م)، ج14/2.

<sup>3 -</sup> النور - 61

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - النور – 39. <sup>5</sup> - تفسير الطبري، ج19/ 196

القدير الجامع بين فني الرواية والدراية،الشوكاني ، ج $^{6}$  -  $^{6}$ 

ويذكر أثير الدين الأندلسي أنه" من صفات السراب ولا يعنى إلا مطلق الظمآن لا الكافر الظمآن وقال الزّمخشري :شبه ما يعمله من لا يعتقد الإيمان ولا يتبع الحقّ من الأعمال الصّالحة التي يحسبها أن تنفعه عند الله ، وتنجيه من عذابه يوم القيامة ، ثم يخيب في العاقبة أمله ويلقى خلاف ما قدر بسراب يراه الكافر بالسّاهرة وقد غلبه عطش يوم القيامة فيحسبه ماء"(1)

ب ـ وتصاغ من الفعل الثلاثي اللازم الذي يكون على وزن ( فَعُلَ) بضم العين غالباً على الأوزان التّالية:

- فعيل: مثل: شريف وعظيم ، وبخيل ، ونحيل ، فيما دلّ على صفة ثابتة ومنه قوله تعالى (وأَنَا لَكُم نَاصِح أَمِين) (2)، وقوله تعالى (وأنبَتَت مِن كُلِّ زَوج بَهِيج ) (3).
  - فَعْل: مثل: شَهُم، فَحْل، سَمْح ... ومنه قوله تعالى ( وَشَرَوهُ بِثَمَن بَحْس )(4) يقول البغوي أنّهم الشروه (أي: باعوه (بتّمَن بَخْس) قال الضّحاك ، ومقاتل والسّدي : حرام ؛ لأنّ ثمن الحر حرام وسمى الحرام بخسا ؛ لأنّه مبخوس البركة و عن اِبن عباس ، و اِبن مسعود : بخس أي زيوف. "<sup>(5)</sup>

وقوله تعالى (إنّهُ هُوَ البَرُّ الرَّحِيمُ) (6) "واختلفت القراء في قراءة قوله: (إنّه هو

البر) فقرأته عامة قراء المدينة "أنه" بفتح الألف ، بمعنى : إنّا كنا من قبل ندعوه لأنه البر، أو بأنه هو البر وقرأ ذلك عامّة قراء الكوفة والبصرة بالكسر على الابتداء والصّواب من القول في ذلك ، أنّهما قراءتان معروفتان ، فبأيتهما قرأ

<sup>1 -</sup> التفسير الكبير المسمى البحر المحيط، أثير الدين الأندلسي، جـ461/6

<sup>2 -</sup>الأعراف- 68

<sup>3 -</sup> الحج 4 - يوسف -20

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - تفسير البغوي، ج225/4

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - الطور - 28

القارئ فمصى. "(1) ويقول القرطبي "إنه هو البر" الرّحيم وقرأ نافع والكسائي (أنّه) بفتح الهمزة ؛ أي لأنه. الباقون بالكسر على الابتداء. والبر": اللطيف ؛ قاله إبن عباس. وعنه أيضا: أنّه الصّادق فيما وعد" (2) وذكر الشّوكاني أنّ "البركثير الإحسان ، وقيل اللطيف ، والرّحيم كثير الرّحمة لعباده. "(3)

وقوله تعالى ( مَّن ذَا الَّذِي يُقْرضُ الله فَرْضًا حَسنًا )(4) قال أثير الدين الأندلسي أنه " وصفه بالحسن لكونه طيب النيّة خالصا لله ، قاله ابن المبارك . أو لكونه يحتسب عند الله ثوابه ، أو لكونه جيدا كثيرا ، أو لكونه بلا من ولا أذى ، قاله عمرو بن عثمان ، أو لكونه لا يطلب به عوضا"(5)

فعَال (بضم الفاء) مثل: هُمَام ، صُرَاح ، قُرَات ، أَجَاج، كقوله تعالى (وَهَذَا مِلْحُ أُجَاجٌ ) (6) قال إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي " وهو البحر السّاكن الذي تسير فيه السَّفن الكبار ، وإنَّما تكون مالحة زعاقا مرة ، ولهذا قال : وهذا ملح أجاج ، أي : مر "(<sup>7)</sup>.

وقوله تعالى ( ثُمَّ يَجْعَلُهُ رُكَاماً ) (8) أي : متراكما ، أي : يركب بعضه بعضا" (9) وقال القرطبي: " ثم يجعله ركاما أي مجتمعا ، يركب بعضه بعضا ؛ كقوله تعالى : وإن يروا كسفا من السّماء ساقطا يقولوا سحاب مركوم ، والرّكم جمع الشّيء ؛ يقال منه : ركم الشيء يركمه ركما إذا جمعه وألقى بعضه على بعض . وإرتكم الشيء وتراكم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - تفسير الطبري، *ج*22/ 477

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> -المصدر نفسه ،ج71/66

<sup>3 -</sup> فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية، الشوكاني ،ج1/1413

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - البَقرة- 245

<sup>5 -</sup> التفسير الكبير المسمى البحر المحيط ، أثير الدين الأندلسي ،ج252/2

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - الفرقان- 53

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - تفسیر ابن کثیر، ج6/540

<sup>8 -</sup> النور - 43

<sup>9 -</sup> تفسیر ابن کثیر، ج6/73

إذا اِجتمع والرّكمة الطّين المجموع والرّكام: الرّمل المتراكم وكذلك السّحاب وما أشبهه. ومرتكم الطّريق ( بفتح الكاف ) جادّته $^{(1)}$ .

• فَعَل، مثل: بَطل، وحَسن، ورَغَد، وعرض، ووسَط.

ومنه قوله تعالى ( و كَذلِكَ جَعَلناكُم أُمَّةً و سَطًا )(2)، "خيارا عدولا ، ويدل ؛ لأنّ الوسط الخيار العدول قوله تعالى: كنتم خير أمّة أخرجت للنّاس وذلك معروف في كلام العرب ومنه قول زهير:

هُمْ وَسَطٌ يَرْضَى الْأَنَامُ لِحُكْمِهِم إِذَا نَزَلْت إِحْدَى اللَّيَالِي بِمُعْظمِ "(3)

وقوله تعالى ﴿ تَبتَغُونَ عَرَضَ الْحَيَاةِ الدُّنيَا )(4) "قال الحسين بن مسعود البغوي "عرض الحياة الدنيا ( منافعها ومتاعها)"(5)، و " وجمعه عروض ، وفي المجمل الإبن فارس :والعرض ما يعترض للإنسان من مرض ونحوه ، وعرض الدّنيا ما كان فيها من مال قل أو أكثر ، والعرض من الأثاث ما كان غير نقد. "(6)

• فَعْل: مثل: صُلْب، وحُرّ، وحُلُو، ومُرّ، كقوله تعالى ﴿ لَّقَد حِئْتَ شَيئاً نُّكْرًا) (<sup>7)</sup>

" قوله تعالى : نكرا اختلف الناس أيهما أبلغ إمرا أو قوله نكرا فقالت فرقة : هذا قتل بين ، وهناك مترقب فنكرا أبلغ ، وقالت فرقة : هذا قتل واحد وذاك قتل جماعة فإمرا أبلغ . قال إبن عطية :وعندي أنّهما لمعنيين وقوله : إمرا أفظع

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - تفسير القرطبي ، *ج*268/12

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - البقرة- 143

<sup>3 -</sup> أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، الشنقيطي، دار الفكر ، بيروت- لبنان ، (دط - 1415هـ/ 1995م )،ج46/1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - تفسير البغوي، ج2/.269

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية، الشوكاني ، ج322/1.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - الكهف- 74

وأهول من حيث هو متوقع عظيم ، ونكرا بين في الفساد ؛ لأن مكروهه قد وقع"(1)

- فَعُل: مثل: جُرُز ، وقُرُط ، ونْكُر ، وكْقُؤ ، كقوله تعالى ﴿ وَلَم يَكُن لَّهُ كُفُواً أَحَدُ )(2) قال الشّنقيطي : "قالوا : كفؤا وكفوا وكفاء ، بمعنى واحد وهو المثل"(3) وقوله تعالى ( وَالْجَارِ الْجُنُبِ )(4)، وقوله تعالى ( وَكَان أمرُهُ فُرُطاً )(5)
- فَعُول: مثل: وَقُور، وطَهُور، وعَجُوز ومنه قوله تعالى ( أألد وَأَنَا عَجُوزٌ) (6) " أألد (استفهام إنكار وتعجب ، و ( أنا عجوز ) وما بعده جملتا حال "(7)
- فعِل ، مثل : سَمِحٌ ، طهر . ومنه قوله تعالى ( فَأَخر جِنَا مِنهُ خَضِراً) (8) جاء في تفسير البغوي" يعنى : ما كان رطبا أخضر مما ينبت من القمح والشعير ونحو هما "<sup>(9)</sup>ـ
  - فِعْل: مثل: مِلْح، وصيفر، وضيعْف، ورخو.

في قوله تعالى ( وَفَدينَاهُ بِذبح عَظِيمٍ) (10)، " وفدينا إسحاق بذبح عظيم ، والفديّة : الجزاء ،يقول: جزيناه بأن جعلنا مكان ذبحه ذبح كبش عظيم، وأنقذناه من الذبح قال الشوكاني "وفديناه بذبح عظيم الذبح: إسم المذبوح وجمعه ذبوح كالطحن إسم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - تفسير القرطبي ،ج397/10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الإخلاص- 4

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - أضواء البيان في إيضاح القرآن ،الشنقيطي ، دار الفكر ، بيروت- لبنان ، (دط - 1415هـ/ 1995م )ج9/155

<sup>4 -</sup>النساء - 36

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - الكهف- 28

<sup>6 -</sup> هود -72.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - التَفْسير الكبير المسمى البحر المحيط، أثير الدين الأندلسي ، ج5/244

<sup>8 -</sup> الأنعام – 99.

<sup>9 -</sup> تفسير البغوي ، ج173/3

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> - الصافات – 107.

<sup>11 -</sup> تفسير الطبري، ج80/21

للمطحون ، وبالفتح المصدر ، ومعنى ( عظيم ) : عظيم القدر ، ولم يرد عظم الجثة وإنّما عظم قدره ؛ لأنّه فدي به الذبيح ، أو لأنّه متقبل"(1)

قد ترد الصنّفة المشبّهة على وزن " قَيْعِل "على رأي البصريّين أمّا الكوفيون فيرون أن وزنها فعيل، وذلك من الفعل الثلاثي اللازم الذي على وزن " فَعَلَ " المعتلّ العين وهي قليلة

مثل: مات – میّت ، ساد – سیّد ، بان – بیّن ، ساء – سیّء ، صاب – صیّب

كقوله تعالى ( لَولا يَأْتُونَ عَليهم بسُلطانِ بَيِّن) (2).

وقوله تعالى (وَأَلفَيَا سَيِّدَهَا لدَى البَاب)(3) ، وقوله تعالى (أو كَصَيِّب مِن السَّماء)(4)

ومن الصّحيحة العين على وزن فَيْعَل ، مثل : صَيْرَف ، فَيْصَل .

ج- تأتى الصَّفة المشبّهة على وزن اسم الفاعل أو اسم المفعول فيما دلّ على الثبوت وحينئذ تكون مضافة إلى ما بعدها .

مثل: طاهر القلب، مستقيم الرّأي ، معتدل القامة ، موفور الدّكاء ، مغفور الدّنب

ومنها كلّ وصف جاء من الفعل الثلاثي بمعنى إسم الفاعل ولم يكن على وزنه ،مثل: شيخ بمعنى شائِخ ، وسيِّد بمعنى سائِد ، وطيِّب بمعنى طائِب . ويشترط دلالتها على الثبوت ، وهي مأخوذة من الأفعال الثلاثية المتعديّة المفتوحة العين "قُعَلَ " وهي أبضاً قليلة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - فتح القدير الجامع بين فنى الرواية والدراية ، الشوكاني ، ج1245/1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الكهف – 15.

 $<sup>^{3}</sup>$  - يوسف  $^{3}$  - يوسف

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - البقرة – 19.

ومنها : حريص من حَرَصَ وهي بمعنى حارص ، وعفيف من عفَّ بمعنى عافف وخفيف من خفُّ بمعنى خافف ، وجواد من جادُّ بمعنى جائد.

## ﴿ إسم المفعول:

### 1- عند النحويين:

يعرف اِسم المفعول: أنّه اسم مشتق ليدل على ذات وقع عليها الفعل وهذا حاصل كلام علماء المتقدّمين والمتأخرين في تعريفه (1)

ويصاغ من الفعل الثلاثي المجرد على وزن (مفعول)، وعلى غيره على وزن مضارعه مع إبدال حرف المضارعة ميما مضمومة ، وفتح ما قبل آخره (2) "وما قيل في اسم الفاعل يقال في اسم المفعول من حيث الشّروط والدّلالة، غير أنّه للمفعول وذلك للفاعل "(3)

### 2- دلالة إسم المفعول في القرآن الكريم:

إنّ دلالة الكلمة المتعدّدة لا تظهر إلا في السّياق لذلك نجد في القرآن الكريم أنّ دلالة إسم المفعول قد أشكلت على كثير من الدّارسين، فمنهم من أخذه بمعنى فاعل أو على أنّه بمعنى النسب أو يكون من جهة المبالغة ؛ وحول هذه الدلالات أخذت نماذج من القرآن الكريم التي خاض فيها الدارسون منها:

( وَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ حِجَابًا مَسْتُورًا)(4)

قال البغوي: " يحجب قلوبهم عن فهمه والانتفاع به قال قتادة : هو الأكنة والمستور بمعنى الساتر كقوله ( إِنَّهُ كَانَ وَعْدُهُ مَأْتِيًّا )(1) مفعول بمعنى فاعل ،وقيل

<sup>1-</sup> ينظر: أوضح المسالك، ، ابن هشام الأنصاري، ج 232/3.

<sup>2-</sup> ينظر: أوضّح المسالك، ج2/232 ، وأبنية الصرف في كتاب سيبويه 193.

<sup>3 -</sup> معاني النَّحو، فاضل السمرائي، شركة العاتك لصناعة الكتاب، مصر، (ط2 -1423هـ/ 2003م)، ج153/3

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - الإسراء- 45

مستور عن أعين النّاس فلا يرونه"(2)، فهو يذكر بأنه حجاب ساتريحجب قلوبهم عن الرؤية، وأقصد الرؤية القلبية ، وفي هذه الحالة يكون بدلالة اسم الفاعل.

وذكر ابن كثير: "أي بمعنى ساتر كميمون ومشؤوم بمعنى يامن وشائم ؛ لأنه من يمنهم وشأمهم وقيل مستورا عن الأبصار فلا تراه وهو مع ذلك حجاب بينهم وبين الهدى ومال إلى ترجيحه ابن جرير رحمه الله"(3)

قال أثير الدين : "قال سيبويه : ويقول الرّجل للرّجل أتفعل كذا ؟ فيقول : حجرا وهي من حجره إذا منعه ؛ لأنّ المستعيذ طالب من الله أن يمنع المكروه لا يلحقه .

وقرأ أبو رجاء والحسن والضّحاك (حُجرا) بضم الحاء . وقيل : الضّمير في (ويقولون) عائد على الملائكة ، أي : تقول الملائكة للمجرمين : (حجرا محجورا) علیکم البشری ، و (محجورا) صفة تؤکد معنی (حجرا) ، کما قالوا: موت مائت وذيل ذائل"(5) ، وقال ابن كثير: "وأصل (الحجر): المنع، ومنه يقال: حجر القاضي على فلان، إذا منعه التصرف إمّا لسفه، أو فلس، أو صغر، أو نحو ذلك. ومنه سمى ( الحجر ) عند البيت الحرام؛ لأنه يمنع الطواف أن يطوفوا فيه، وإنما يطاف من ورائه. ومنه يقال للعقل (حجر )؛ لأنه يمنع صاحبه عن تعاطى ما لا يليق. "(6) وذكر

الشوكاني: "أي ويقول الكفار عند مشاهدتهم للملائكة حجرا محجورا، وهذه كلمة كانوا يتكلمون بها عند لقاء عدو وهجوم نازلة يضعونها موضع الاستعاذة ، يقال

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> -مريم- 61

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - تَفْسَيْر البغوي، ج7/59 3 - تفسير ابن كثير، ج82/5

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - الفرقان- 22

التفسير الكبير المسمى البحر المحيط، أثير الدين الأندلسي ، دار إحياء التراث العربي،بيروت - لبنان، - د ت- التفسير الكبير المسمى البحر المحيط، أثير الدين الأندلسي ، دار إحياء التراث العربي،بيروت

<sup>-</sup> تفسير ابن كثير، ج5 /130.

للرجل أتفعل كذا ؟ فيقول حجرا محجورا أي : حراما عليك التعرض لي "(1)كانت تقال للإستعاذة، وجاء في التحرير والتنوير:" (محجورا) وصف لـ (حجرا) مشتق من مادته للدلالة على تمكن المعنى المشتق منه كما قالوا: ليل أليل وذيل ذائل ، وشعر شاعر "(2) ،محجورا على زنة مفعول بدلالة اسم الفاعل.

- (إِنَّهُ لَقُر ْآنٌ كَرِيمٌ (77) فِي كِتَابِ مَكْنُونٍ (78) لَا يَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ (79) - (إِنَّهُ لَقُر ْآنٌ كَرِيمٌ (77)

قال الشوكاني: " قرأ الجمهور المطهّرون بتخفيف الطاء وتشديد الهاء مفتوحة إسم مفعول ،وقرأ سلمان الفارسي بكسر الهاء على أنه إسم فاعل : أي المطهِّرون أنفسهم . وقرأ نافع ، وإبن عمر في رواية عنهما ، عيسى بن عمر بسكون الطاء وفتح الهاء خفيفة ، إسم مفعول من أطهر ، وقرأ الحسن ، وزيد بن على ، وعبد الله بن عوف بتشديد الطاء وكسر الهاء وأصله المتطهرون "(4). قال أثير الدين الأندلسى: " ( لا يمسه إلا المطهّرون) وصف لقرآن كريم فالمطهرون هم الملائكة . وقيل : (لا يمسّه) صفة لكتاب مكنون ، فإن كان الكتاب هو الذي في السّماء ، فالمطهرون هم الملائكة أيضا : أي لا يطلع عليه من سواهم وكذا على قول عكرمة : هم الملائكة "(5) ، فحسب رواية القراءات المذكورة جاءت (المطهِّرون)، بصيغة اسم الفاعل ، وهم الذين يريدون مسّ القرآن أو حمله وجاءت بصيغة اسم المفعول (المطهّرون)، بفتح الهاء وهم الملائكة.

وقال ابن العربي محمد الأندلسي: "قوله تعالى ( لا يمسه إلا المطهرون) فيها خمس مسائل: المسألة الأولى هل هذه الآية مبينة حال القرآن في كتب الله أم هي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - فتح القدير ، الشوكاني ،ج1/1036.

 $<sup>^{2}</sup>$  - التحرير والتنوير ، الطاهر بن عاشور ، $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - الواقعة 77- 78- 79.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> -فتح القدير الجامع بين الرواية بين فني الرواية والدراية، محمد الشوكاني، دار المعرفة، بيروت- لبنان ،( دط- 1423هـ /2004م) ،ج1 /1451

<sup>5</sup> ـ التفسير الكبير المسمى البحر المحيط ، اثير الدين الأندلسي ، ج214/8.

مبينة في كتبنا؟ فقيل: هو اللوح المحفوظ وقيل: هو ما بأيدي الملائكة؛ فهذا كتاب الله . وقيل : هي مصاحفنا . المسألة الثانية قوله: ( لا يمسه ) فيه قولان : أحدهما أنه المس بالجارحة حقيقة . وقيل : معناه لا يجد طعم نفعه إلا المطهرون بالقرآن ؛ قاله الفراء المسألة الثالثة قوله: (إلا المطهرون ) فيه قولان : أحدهما أنّهم الملائكة طهروا من الشرك والذنوب الثاني : أنّه أراد المطهرين من الحدث و هم المكلفون من الآدميين . المسألة الرابعة هل قوله: ( لا يمسه ) نهى أو نفى ؟ فقيل: لفظه لفظ الخبر ، ومعناه النهى "(1) ، فهو يذكر الدّلالتين لكلمة (المطهّرين) بفتح الهاء وهم الملائكة الذين طهروا من الكفر أو الشرك ،والذنوب وبكسرها للمكلفين من البشر

- ( جَنَّاتِ عَدْنِ الَّتِي وَعَدَ الرَّحْمَنُ عِبَادَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّهُ كَانَ وَعْدُهُ مَأْتِيًّا )(2)، قال البغوي:"

يعنى: آتيا مفعول بمعنى فاعل"(3) ، وقال إبن كثير: "ومنهم من قال:

(مأتيا) بمعنى: آتيا؛ لأنّ كل ما أتاك فقد أتيته ، كما تقول العرب: أتت على خمسون سنة ، وأتيت على خمسين سنة ، كلاهما بمعنى واحد"(4) كلمة (مأتيا) تدل على اسم الفاعل(آتيا).

- ( وَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بالْآخِرَةِ حِجَابًا مَسْتُورًا) (5)

أشكلت دلالة اسم المفعول في الآية إذ إنّ الحجاب ساتر وليس مستورا.

وقد إختلفوا في توجهيها على أقوال : الأول أنه على بابه والمعنى: أنّ الحجاب مستور عن أعين الناس، قال الطبري: "حجابا مستورا عن العباد فلا يرونه "(6)

أحكام القرآن، ابن العربي، دار الكتب العلمية ، بيروت – لبنان ، (ط1 – د ت)، ج4 /145.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - مريم- 61

<sup>3 -</sup> تفسير البغوي، ج5/243

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - تفسیر ابن کثیر، ج5 /247

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- الإسراء- 45.

<sup>6 -</sup> تفسير الطبري، ج457/17.

الثاثى: أنّه على النّسب، أي جعلنا حجابا ذا ستر، يقول أثير الدين "ونسب الستر إليه لما كان مستورا به قاله المبرد ، ويؤول معناه إلى أنه ذو ستر "(1) دلالة اسم المفعول في هذه الحالة تدل على النسب.

و الثالث : أن (مفعولا) هنا بمعنى فاعل ، أي جعلنا حجابا ساترا ، "وكان بعض نحویی أهل البصرة يقول: معنی قوله (حجابا مستورا) حجابا ساترا، ولكنه أخرج و هو فاعل في لفظ المفعول" (2).

والرّابع: أن يكون على جهة المبالغة ، وقيل: "مستور: وصف على جهة المبالغة كما قالوا:شعر شاعر" (3).

وذكر اِبن عطيّة من الأوجه ، أن يكون على حذف العائد ، أي حجابا مستورا به (4) والحقيقة أنّه يعود إلى كونه على بابه كما أنّ معنى النّسب صالح لمعنى الفاعل والمفعول، كما ذكر إبن جنّي (5).

وقال تعالى : ( فَسَتُبْصِرُ وَيُبْصِرُونَ (5) بأَيِّكُمُ الْمَفْتُونُ ) (6) جاء في تفسير ابن كثير: " الذي قد افتتن عن الحق وضل عنه ، وإنما دخلت الباء في قوله ( بأيّكم المفتون) ؛ لتدل على تضمين الفعل في قوله (فستبصر ويبصرون) وتقديره: فستعلم ويعلمون ، أو : فستخبر ويخبرون بأيَّكم المفتون . والله أعلم. "(7)

و قال القرطبي: "بأيِّكم المفتون الباء زائدة ؛ أي فستبصر ويبصرون أيُّكم المفتون . أي الذي فتن بالجنون ... وقيل : الباء ليست بزائدة ؛ والمعنى : بأيِّكم المفتون أي الفتنة . وهو مصدر على وزن المفعول ، ويكون معناه الفتون ... وقال

<sup>1-</sup> التفسير الكبير المسمى البحر المحيط ، أثير الدين الأندلسي ،ج42/6.

<sup>2-</sup> تفسير الطبري، ج457/17.

<sup>3-</sup>التفسير الكبير المسمى البحر المحيط ،أثير الدين الأندلسي ،ج42/6.

<sup>4-</sup> ينظر المحرر الوجيز، ابن عطية، ج460/3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- ينظر: الخصائص، ابن جني ، 152/1.

<sup>6-</sup> القلم 5-6.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - تفسير ابن كثير، ج8/190

الفراء :الباء بمعنى في ؛ أي فستبصر ويبصرون في أي الفريقين المجنون أبالفرقة التي أنت فيها من المؤمنين أم بالفرقة الأخرى ؟. والمفتون : المجنون الذي فتنه الشّيطان . وقيل: المفتون المعدّب من قول العرب : فتنت الدّهب بالنار إذا حمّيته " (1.)، وذكر الشّوكاني: "(بأيّكم المفتون) الباء زائدة للتّأكيد ، أي : أيّكم المفتون بالجنون كذا قال الأخفش وأبو عبيدة وغير هما ...وقيل : ليست الباء زائدة والمفتون مصدر جاء على مفعول ، كالمعقول والميسور ، والتقدير : بأيّكم الفتون أو الفتنة "(2) ،وجاء في التّحرير والتّنوير أنّه" يجوز أن يكون ( المفتون ) مصدرا على وزن المفعول مثل المعقول بمعنى العقل والمجلود بمعنى الجلد ، والميسور لليسر والمعسور لضده ، وفي المثل خذ من ميسوره ودع معسوره" (3)، فصيغة (مفتون) تدل على المصدر (الفتنة).

<sup>1 -</sup> تفسير الطبري، ج213/18

<sup>2 -</sup> فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية ، الشوكاني، ج1/1516

 $<sup>^{3}</sup>$  - التحرير والتنوير ، الطاهر بن عاشور،  $^{3}$ 



#### خاتمة

ما من بحث إلا يرجو صاحبه أن يصل إلى نتائج تجيب عن إشكاليته ، ومن النتائج المتوصل إليها ما يلى:

- 1- اهتمام الأصوليين بفهم باللغة ملتزمين بقوانينها وأعرافها من أجل فهم النص القرآني .
- 2- الفقيه لا بد أن يكون نحويا لغويا ، وإلا فهو ناقص ، ولا يحل له أن يفتي الأن معرفة اللغة واجبة عندهم .
- 3- اعتنوا في فنهم بما أغفله أئمة العربية وخاصة في الأوامر والنواهي، والعموم والخصوص .
  - 4- الاهتمام بدلالة اللفظ حقيقة ومجازا وما ينتج منهما من أحكام شرعيّة .
- 5- التّعامل مع اللفظ في جميع مستوياته من أجل الوصول إلى الدّلالات المحتملة.
- 6- الكلمة عند الأصوليين هي الوحدة الدّلاليّة الأساس ، بها يكون التركيب ويحصل التّعليق وتحدد الدّلالات .
- 7- الإضمار يشترط بقاء أثر المقدر في اللفظ ، لكن في الحذف لا يشترط ذلك ؛ لأنّ المضمر لا بدّ منه أمّا المحذوف يستغنى عنه .
  - 8- الحذف يكون في الخطاب بشرط ألا يتأثر المعنى و الصياغة.
  - 9- الحذف يؤدي إلى التّأويل المحتمل ، مستعينا بقرائن لفظيّة أو معنويّة.
- 10- الحذف إذا وجد ما يدل عليه فهو في حكم المذكور ، ويكون ذلك لأسباب حسب ما يقتضيه المقام .

- 11- هناك من اعترض على حذف الفاعل بحجة أنه عمدة، والعمدة لا يحذف وكذلك بسبب الخلاف في تحديد مفهوم المضمر والمحذوف .
- 12- حذف المفعول بشرط أن يكون مقصودا لدليل ويقدر في كل موضع ما يليق به
- 13- التقديم والتّأخير وأثره في الدّلالة ، وحسب الرّتبة، وعدم الإخلال ببيان المعنى المقصود .
  - 14- عدم تأخير الكلام خشية مشاكلة الكلام ، وحفاظا على الفاصلة في القرآن الكريم .
    - 15- تقديم الأهم ضروري في كلام العرب.
    - 16- التّقديم يكون إذا كانت الهمّة معقودة به ،والخاطر ملتفتا إليه .
- 17- يكون التقديم بغرض المعنى عليه أو يقدم وهو في المعنى مؤخر، منها السبق بالعلة والسبية، بالدّاعية و التعظيم، والغلبة والكثرة، أو مراعاة إشتقاق اللّفظ.
  - 18- الحرف لا يستقل بالمعنى ، ولا تحدد دلالته إلا في التركيب.
  - 19- بسبب تسميّة حروف الجرّ؛ لأنها مرتبطة بوظيفتها المتمثّلة في جرّ معاني الأفعال إلى الأسماء .
    - 20- يتعلق حرف الجرّ بالفعل من أجل صحّة الكلام .
  - 21- إسم الفاعل يكون حقيقة في الحال (حال التلبّس بالفعل)، وكذلك إسم المفعول.
  - 22- إسم الفاعل له مدلولان: أن يسلب الدلالة على الزمان و أن يقصد الفعل في المستقبل، فإن لم يتغير الفاعل: أفعال الله سبحانه وتعالى من الخلق و الرزق لإنه يوصف في الأزل.
- 23- الأصوليون من أهل السنة السنقر أو اللغة فلم يجدوا أن اسم الفاعل مطلق على شيئ ، إلا والمعنى المشتق منه قائم به وبذلك يكون خارجا عن مسمّاه.

- 24- اِسم الفاعل ليس شرطا أنّ الذات موصوفة بالمشتق منه ممّا يدل على ذلك أن العالم مشتق من العلم ، والعلم غير قائم بالعلم .
  - 25- صدق إسم الفاعل حصول المشتق منه في الحال.
    - 26- دلالة إسم الفاعل على إسم المفعول و المصدر .
- 27- الصّفة تشبه اِسم الفاعل في دلالتها على معنى قائم بالموصوف ، غير أنّ الفرق بينها وبين اِسم الفاعل: أنّه يدلّ على من قام به الفعل على وجه الحدوث والتّغيير والتّجدد ، وهي تدلّ على من قام بالفعل على وجه الثبوت في الحال أو الدّوام ، ولا يعني الثبوت بالضرورة الاستمرار.
  - 28- الصَّفة المشبهة على وزن (فَعِلٌ) لم تأت إلا مقيّدة بما فيه خير .

# المصادر والمراجع

- القرآن الكريم برواية ورش.
- الإتقان في علوم القرآن، جلال الدين السيوطي، دار الكتاب العربي، دمشق ـ سوريا (د ط -1419هـ / 1999م).
- أثر التخريجات الدلالية في فقه الخطاب القرآني، عرابي أحمد ، ديوان المطبوعات الجامعية ،الجزائر ، 2010م.
- 3. أحكام القرآن ،ابن العربي، محمد بن عبد الله الأندلسي،دار الكتب العلمية، بيروت (d-1).

- 6. الإحكام في أصول الأحكام ،علي بن محمد الآمدي ،المكتب الإسلامي ، بيروت لبنان
   (د ط 2004م /2051هـ).
- إرشاد الفحول في تحقيق الحق من علم الأصول ، محمد الشوكاني ، دار السلام القاهرة، (دط-1418هـ/1998م).
- 8. إرشاد الهادي ،التفتاز اني ، تحقيق: عبد الكريم الزبيدي، دار البيان العربي ، جدة، (ط1-1405 هـ/1985م).
  - 9. الأشباه والنظائر في النحو، السيوطي، دار الكتاب العربي، بيروت، (ط3- 1996م).
- 10. أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، الشنقيطي ،دار الفكر،بيروت لبنان ، (دط 1415هـ/ 1995م ).
- 11. إعراب القرآن وبيانه ، محي الدين درويش ، دار ابن كثير للطباعة والنشر، بيروت لبنان، (ط7-1420هـ/ 1999م).

- 12. أنوار البروق في أنواع الفروق، أحمد بن إدريس القرافي، عالم الكتب، بيروت ـ لبنان، (د طـدت).
- 13. أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك ، ابن هشام الأنصاري ، تحقيق: محي الدين عبد الحميد ، دار إحياء التراث العربي، بيروت ، (ط5 1966 م).
- 14. البحر المحيط، بدر الدين بن محمد بهادر الزركشي، دار الكتبي،مصر، (ط1 14.1 هـ/1994م)
- 15. البرهان في أصول الفقه ، عبد الملك الجويني ، تحقيق : صلاح بن محمد بن عويضة دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان (ط1 -1418هـ/1997م).
  - 16. البرهان في علوم القرآن ، الزركشي ، دار المعرفة، بيوت- لبنان ، (ط2 دت).
- 17. البلاغة ، السيوطي ، تحقيق : السيد الجميلي ، دار المعرفة ، بيروت ـ لبنان، (د طـ 1413هـ/1993 م ) .
- 18. بيان المختصر شرح المختصر ابن الحاجب، أبو الثناء بن عبد الرحمن بن أحمد الأصبهاني، دار المدنى ، القاهرة ، (دط- 1406 هـ/1986م).
  - 19. البيان في روائع القرآن ، تمام حسان ،عالم الكتب، القاهرة ، (1413هـ ،1993م ).
- 20. التبيان في إعراب القرآن،أبو البقاء العكبري ، دار الفكر ، بيروت لبنان ، ( د ط \_ 1421هـ / 2001 م).
  - 21. التحرير والتنوير ، الطاهر بن عاشور ، دار سحنون ، تونس، (دط ، دت ).
- 22. التحصيل من المحصول ، سراج الدين الأرموي ، تحقيق : عبد الحميد علي أبو زنيد مؤسسة الرسالة ، بيروت لبنان ، (ط1 -1408هـ/1988م).
- 23. التصور اللغوي عند علماء أصول الفقه، السيد أحمد عبد الغفار، دار المعرفة الجامعية ، الإسكندرية ، (دط -1996م).
  - 24. التعريفات ، الشريف الجرجاني ، دار الشؤون الثقافية العامة ، العراق بغداد (دط دت)
- 25. تفسير ابن كثير، إسماعيل بن عمر القرشي الدمشقي، دار طيبة، السعودية، (دط 201هـ / 2002م)

- 26. تفسير البغوي ، (معالم التنزيل) الحسين بن مسعود البغوي، دار طيبة ، المملكة العربية السعودية (دط-دت).
- 27. تفسير الرازي، (مفاتيح الغيب)، فخر الدين الرازي، دار الكتبي العلمية، بيروت ـ لبنان، (د ط 1425هـ/2004م)
- 28. تفسير الطبري، (جامع البيان عن تأويل آي القرآن)، محمد بن جرير الطبري، دار المعارف، مصر، (دط، دت).
- 29. تفسير القرطبي، (الجامع لأحكام القرآن)، محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي، دار الفكر، بيروت لبنان، (دط-دت).
- 30. التفسير الكبير ،فخر الدين الرازي ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ( د ط \_ 30. التفسير الكبير ،فخر الدين الرازي . دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ( د ط \_ 30. التفسير الكبير ،فخر الدين الرازي . دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ( د ط \_ 30. التفسير الكبير ،فخر الدين الرازي ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ( د ط \_ 30. التفسير الكبير ،فخر الدين الرازي ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ( د ط \_ 30. التفسير الكبير ،فخر الدين الرازي ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ( د ط \_ 30. التفسير الكبير ،فخر الدين الرازي ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ( د ط \_ 30. التفسير الكبير ،فخر الدين الرازي ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ( د ط \_ 30. التفسير الكبير ،فخر الدين الرازي ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ( د ط \_ 30. التفسير الكبير ،فخر الدين الرازي ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ( د ط \_ 30. التفسير الكبير ،فخر الدين الرازي ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ( د ط \_ 30. التفسير ) . دار الكبير ، دار الك
- 31. التفسير الكبير المسمى البحر المحيط ، أثير الدين الأندلسي ، دار إحياء التراث العربي، دمشق سوريا ، (د ط د ت) .
  - 32. تفسير المنار، محمد رشيد رضا، الهيئة المصرية للكتاب، (دت، دط).
- 33. التقرير والتحبير، محمد بن الحسن بن أمير الحاج، طبعة دار الكتب العلمية، بيروت (ط2- 1403هـ/1983م).
- 34. تيسير التحرير شرح كتاب التحرير، لمحمد أمين، المعروف بأمير بادشاه ،مطبعة عيسى الحلبي القاهرة، (د ط- 1350 هـ)
- 35. جدلية الفعل القرائي عند علماء التراث ، أحمد عرابي، ديوان المطبوعات الجامعية الجزائر، (دط-2010م).
- 36. الجملة العربية وتأليفها و أقسامها، فاضل صالح السمرائي، دار الفكر ، عمان الأردن (ط2 -1427هـ/2007م).
- 37. حاشية التفتازاني على مختصر المنتهى الأصولي ،ابن الحاجب ،دار الكتب العلمية بيروت لبنان ( د ط 1403هـ).
- 38. خزانة الأدب، عبد القادر البغدادي، تحقيق عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، (44-4200).

- 39. الخصائص، ابن جنى، تحقيق: محمد على النجار، عالم الكتب- بيروت، (دطدت).
- 40. دلالة تراكيب الجمل عند الأصوليين ، موسى بن مصطفى العبيدان ، الأوائل للنشر والتوزيع ، دمشق سورية ، (ط1 2002 م) .
- 41. دلائل الإعجاز ، عبد القاهر الجرجاني ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان (د ط-د ت).
- 42. دلائل الإعجاز ،الجرجاني ، قرأ وعلق عليه محمود محمد شاكر،مكتبة الخانجي القاهرة،(ط5- 2004 م).
- 43. الذخيرة، شهاب الدين أحمد بن إدريس القرافي، دار الغرب الإسلامي،بيروت لبنان ، (دط 1994م).
- 44. الرد على النحاة، ابن مضاء، تحقيق: شوقي ضيف، دار المعارف، مصر، (دط-دت)
- 45. رسالة في اسم الفاعل ، الإمام أحمد بن قاسم العبادي، تحقيق محمد حسن عواد، دار الفرقان للنشر ، الأردن، (ط1 1983م).
- 46. شذا العرف في فن الصرف ، أحمد الحملاوي ، مطبعة مصطفى ، القاهرة ، (ط16-1965 م).
- 47. شرح ابن عقيل ، يوسف الشيخ محمد البقاعي ، دار الفكر ،بيروت لبنان ، (د ط 421هـ/2000م)
- - 49. شرح الشافية ،البغدادي، تحقيق: محمد نور ، بيروت، (دط 1975 م).
- 50. شرح الكوكب المنير، تقي الدين أبو البقاء الفتوحي، مطبعة السنة المحمدية ، مصر (c = c = c)
- 51. شرح جمل الزجاجي، ابن عصفور، دار إحياء الكتب العربية ، بيروت لبنان ، (د ط د ت ).
- 52. ظاهرة الحذف في الدرس اللغوي ، طاهر سليمان حمودة ، الدار الجامعية للطباعة الإسكندرية ، (دط- 1999م).

- 53. فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية، الشوكاني ، دار المعرفة ،بيروت، (دط ـ 53. فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية، الشوكاني ، دار المعرفة ،بيروت، (دط ـ 54. فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية، الشوكاني ، دار المعرفة ،بيروت، (دط ـ 54. فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية، الشوكاني ، دار المعرفة ،بيروت، (دط ـ 54. فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية، الشوكاني ، دار المعرفة ،بيروت، (دط ـ 54. فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية، الشوكاني ، دار المعرفة ،بيروت، (دط ـ 54. فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية، الشوكاني ، دار المعرفة ،بيروت، (دط ـ 54. فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية، الشوكاني ، دار المعرفة ،بيروت، (دط ـ 54. فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية، الشوكاني ، دار المعرفة ،بيروت، (دط ـ 54. فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية، الشوكاني ، دار المعرفة ،بيروت، (دط ـ 54. فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية ، دار المعرفة ، دار المعرفة ،بيروت، (دط ـ 54. فتح القدير المعرفة ).
- 54. الفسيح في ميلاد اللسانيات العربية، عبد الجليل مرتاض ، دار هومة ، الجزائر، 2008م
- 55. في النحو العربي قواعد وتطبيق على المنهج العلمي الحديث- مهدي المخزومي مطبعة البابي الحلبي وأولاده مصر، ( 1386هـ-1966م).
- 56. قاموس المصطلحات اللغوية والأدبية ، إميل يعقوب ، دار العلم للملايين ، بيروت (ط1-1987م).
- 57. القرآن الكريم، وأثره في الدراسات النحوية، عبد العال سالم مكرم، مؤسسة على جراح الصباح، الكويت، (ط 2-1978م).
  - 58. القرآن وبيانه، محي الدين درويش، دار ابن كثير للطباعة والنشر، بيروت لبنان (ط7-1420هـ/1999م).
  - 59. الكتاب ، سيبويه ،تحقيق : محمد هارون،دار الجيل ، بيروت ـ لبنان، (ط1- دت).
  - 60. كشاف اصطلاحات الفنون ، محمد على التهانوي، مكتبة لبنان ،(د ط 1996م ).
- 61. لسان العرب، ابن منظور (محمد بن مكرم)، تحقيق: عامر أحمد وعبد المنعم خليل، دار الكتب العلمية، بيروت، (ط 1- 2003م).
  - 62. لسان العرب، ابن منظور، دار صادر، بيروت، (ط3 1994م).
- 63. اللمع في أصول الفقه ، الشيرازي ،دار ابن كثير ، بيروت ، (ط 1 1416هـ / 1995م ).
- 64. اللمع في أصول الفقه، الشيرازي،تحقيق: محي الدين مستو،ويوسف علي بدوي،دار الكلم الطيب، دمشق ( c = c).
- 65. مباحث التخصيص عند النحاة والأصوليين ، محمود سعد ، منشأة المعارف الإسكندرية مصر ، (دط دت ).
- 66. مجموع فتاوي ابن تيمية، تقي الدين ابن تيمية، مجمع الملك فهد،المملكة العربية السعودية، (دط،1416هـ/1995م).

- 67. المحرر الوجيز، ابن عطية ، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان ، (ط1 -1413هـ / 67.). 1993م).
- 68. المحصول في علم أصول الفقه، فخر الدين الرازي ، تحقيق طه جابر فياض العلواني ، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ، (ط1 -1979م).
- 69. مختصر شرح الروضة، نجم الدين بن سعد الطوسي، مؤسسة الرسالة، بيروت لبنان، (دط، 1407هـ-1987م) ، ج1/123.
  - 70. المدارس النحوية، شوقي ضيف، دار المعارف ، مصر، (ط1-1968م).
- 71. المستصفى من علم الأصول ، الغزالي، تحقيق الشيخ محمد أبو العلا ، شركة الطباعة الفتية المتحدة ، ( د ط 1971م ).
- 72. معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول، حافظ بن أحمد الحكي، دار ابن القيم الرياض- السعودية، (دط -1425هـ/ 1995م).
  - 73. معاني القرآن ، الفراء ، عالم الكتب ، بيروت- لبنان ، (ط2-1980م) .
    - 74. معانى النحو ،فاضل صالح السمر ائى،شركة العاتك ،القاهرة مصر
- 75. المعتمد في أصول الفقه ،أبو الحسين البصري ،ضبط الشيخ خليل الميس،دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان (ط1-1983م).
- 76. المعجم المفصل في النحو العربي، عزيزة قوال، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان، (ط1-1413هـ/1992م).
- 77. الممتع في التصريف، ابن عصفور، تحقيق: فخر الدين قباوة، المكتبة العربية حلب (ط1 1970م).
  - 78. المنصف ، ابن جني ، تحقيق : إبر اهيم مصطفى، دار إحياء التراث القديم، بيروت (ط1-1373 هـ / 1954 م )
- 79. الموافقات في أصول الأحكام ، أبو إسحاق إبراهيم الشاطبي ،دار الفكر ، (دط دت).
- 80. ميزان الأصول في نتائج العقول، أبو بكر السمر قندي، تحقيق محمد زكي عبد البر إدارة إحياء التراث الإسلامي، الدوحة، (1404هـ-1984م).

- 81. نصب الراية في تخريج أحاديث الهداية ،جمال الدين الزيلعي، دار الحديث ، مكة السعودية (ط1- 1415هـ/1995م).
- 82. النكت والعيون تفسير الماوردي، على بن محمد الماوردي، راجعه وعلق عليه بن عبد المقصود بن عبد الرّحيم، دار الكتب العلمية (c + c).
- 83. نهاية السول في شرح منهاج الأصول ، جمال الدين الأسنوي ، عالم الكتب ، بيروت لبنان ، ( د طدت).
- 84. هداية السالك إلى ألفية بن مالك ، صبحي التميمي ، دار الهداية ، قسنطينة الجزائر ، (ط2- 1410هـ/1990م).

## المجلات و الرسائل والمقالات :

- اسم الفاعل في القرآن الكريم ، سمير محمد عزيز ، جامعة النجاح الوطنية ، فلسطين
   2004 م .
- حذف الفاعل واستتاره بين التنظير والواقع الاستعمالي، خالد بن عبد الكريم ،مجلة الدرعية ، السعودية، 1430هـ
- ﴿ علم الدلالة عند العرب، عليان بن محمد الحازمي، مجلة جامعة أم القرى لعلوم الشريعة واللغة العربية، ج15 ع27 سنة 1424 هـ.
- من قواعد الأصوليين في قراءة النص القرآني ، امحمد رحماني ، موقع رابطة أدباء الشام ، www.arahmani@hotmail.com
- نزع الخافض في الدّرس النّحوي، حسين بن علوي بن سالم الحبشي،مجلة أرتين –
   جامعة اليمن- 1425هـ.

فهارس

فهرس الآيات

|        |       |          | فهرس الایات                                                                                                        |
|--------|-------|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة | رقمها | السورة   | الآيات                                                                                                             |
| 75     | 5     | الفاتحة  | (إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ )                                                                        |
| 75     | 7     | الفاتحة  | (غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ ﴾                                                               |
| 59     | 18    | البقرة   | ( صُمُّ بُكُمْ عُمْيُ )                                                                                            |
| 84     | 19    | البقرة   | ( أَوْ كَصَيِّبٍ مِنَ السَّمَاءِ فِيهِ ظُلُمَاتٌ وَرَعْدٌ وَبَرْقٌ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي آذانِهم           |
| 143    |       |          | مِنَ الصَّوَاعِقِّ حَذَرَ الْمَوْتِ وَاللَّهُ مُحِيطٌ بِالْكَافِرِينَ ﴾                                            |
| 75     | 32    | البقرة   | ( قَالُوا سُبْحَانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ                |
| 94     | 48    | البقرة   | ( وَاتَّقُوا يَوْمًا لَا تَجْزِي نَفْسٌ عَنْ نَفْسٍ شَيْئًا ﴾                                                      |
| 65     | 61    | البقرة   | ( فَادُعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجُ لَنَا)                                                                            |
| 66     | 102   | البقرة   | ( وَلَبِئْسَ مَا شَرَوْا بِهِ أَنْفُسَهُمْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾                                              |
| 83     | 106   | البقرة   | (مَا نَنْسَخْ مِنْ آيَةٍ )                                                                                         |
| 96     | 114   | البقرة   | لَهُمْ فِي الدُّنْيَا خِزْيٌ)                                                                                      |
| 103    | 137   | البقرة   | ( فَإِنْ آمَنُوا بِمِثْلِ مَا آمَنْتُمْ بِهِ فَقَدِ اهْتَدَوْا ﴾                                                   |
| 141    | 143   | البقرة   | ( وَكَذلِكَ جَعَلْناكُم أُمَّةً وَسَطًا )                                                                          |
| 102    | 151   | البقرة   | ( كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِنْكُمْ يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا ﴾                                       |
| 90     | 179   | البقرة   | ( وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ )                                 |
| 49     | 185   | البقرة   | ( فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ )                                                                  |
| 137/89 | 187   | البقرة   | (حَتَّى يَتَبَيَّن لَكُم الخَيطُ الأبْيضُ مِن الخَيطِ الأسْوَد ثُمَّ أَتِمُّوا الصِّيَامَ إِلَى اللَّيْل)          |
| 102/65 | 198   | البقرة   | ( فَاإِذَا أَفَضْتُمْ مِنْ عَرَفَاتٍ )                                                                             |
| 84     | 220   | البقرة   | (وَاللَّهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنَ الْمُصْلِحِ)                                                                  |
| 76     | 222   | البقرة   | ( إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾                                               |
| 44     | 238   | البقرة   | ( حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلَاةِ الْوُسْطَى )                                                           |
| 140    | 245   | البقرة   | ( مَّن ذَا الَّذِي يُقْرِضُ الله قَرْضًا حَسنًا )                                                                  |
| 98/75  | 255   | البقرة   | ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾                         |
| 89     | 280   | البقرة   | (وَإِنْ كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَى مَيْسَرَةٍ وَأَنْ تَصَدَّقُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ) |
| 39     | 285   | البقرة   | ( كلٌّ آمن باللهِ )                                                                                                |
| 86     | 10    | آل عمران | ( لَنْ تُغْنِيَ عَنْهُمْ أَمْوَالُهُمْ وَلَا أَوْلَادُهُمْ مِنَ اللَّهِ ﴾                                          |
| 79     | 14    | آل عمران | ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشُّهَوَاتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْقَنَاطِيرِ الْمُقَنْطَرَةِ مِنَ الذَّهَبِ |
|        | _     | _        |                                                                                                                    |

|        |     |          | وَالْفِضَّةِ ﴾                                                                                                                                                         |
|--------|-----|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 120    | 17  | آا ۽ ان  | والقِصِهِ ) (الصَّابرينَ وَالصَّادِقِينَ وَالْقَانتِينَ وَالْمُنْفِقِينِ وَالْمُسْتَغْفِرينِ بِالْأَسْحَارِ)                                                           |
| 77     | 18  | آل عمران | (الصَّابِرِينَ وَالصَّادِقِينَ وَالصَّابِينَ وَالمُسْتَعَفِرِينَ بِالسَّحَارِ)<br>( شَهَدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُو وَالْمَلَائِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ ) |
| 84     | 62  | آل عمران | ( سَهِدَ اللهُ اللهُ اللهُ )<br>( وَمَا مِنْ إِلَهٍ إِلَّا اللَّهُ )                                                                                                   |
| 98     | 81  | آل عمران | رُ وَمَا مِن إِنهِ إِنَّ اللهُ )<br>( وَإِذْ أَحَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّينَ لَمَا آتَيْتُكُمْ مِنْ كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ )                                         |
| 83     | 92  | آل عمران | ر وإِدَّ الحَدُّ الله مِينَافِي البِينِينِ لَمَا السِّحَمُ مِنْ قِبَابٍ وَحِدَمَهٍ )<br>﴿ حَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ ﴾                                        |
| 127    | 98  | آل عمران | ﴿ حَتَى تَنْفِقُوا مِمَا يَجِبُونَ ﴾<br>﴿ وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِنًا ﴾                                                                                               |
| 113    | 125 | آل عمران | ,                                                                                                                                                                      |
|        |     | آل عمران | ( يُمْدِدْ كَمْ رَبُّكُمْ بِخَمْسَةِ آلَافٍ مِنْ الْمَلَائِكَةِ مُسَوِّمِين)                                                                                           |
| 113    | 137 | آل عمران | ( فَانْظُرُواَ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِين)                                                                                                                  |
| 130    | 170 | آل عمران | ( فَرِحِينَ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ)                                                                                                                      |
| 38     | 185 | آل عمران | (كلُّ نفسٍ ذائقةُ الموتِ)                                                                                                                                              |
| 84     | 197 | آل عمران | ( حَتَّى يَمِيزَ الْخَبِيثَ مِنَ الطَّيِّبِ )                                                                                                                          |
| 60     | 01  | النساء   | ﴿ الذي تَسَّاءُلُون بِهِ وَالأرْحَامِ﴾                                                                                                                                 |
| 98/78  | 11  | النساء   | ( فَإِنْ كَانَ لَهُ إِخْوَةٌ فَلِأُمِّهِ السُّدُسُ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي بِهَا أَوْ دَيْنٍ)                                                                     |
| 101    | 26  | النساء   | (يُرِيدُ اللَّهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ )                                                                                  |
| 36     | 23  | النساء   | ( حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَاتُكُمْ )                                                                                                                                |
| 142    | 36  | النساء   | وَالْحَارِ الْجُنُبِ ﴾                                                                                                                                                 |
| 90     | 46  | النساء   | ( مِنَ الَّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ ﴾                                                                                                     |
| 76     | 69  | النساء   | ( وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ )                                                                                                                                 |
| 73     | 79  | النساء   | ( وَأَرْسَلْنَاكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا )                                                                                                                                 |
| 85     | 92  | النساء   | ( فَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ عَدُوٍّ لَكُمْ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ)                                                                             |
| 141    | 94  | النساء   | ﴿ تَبْتَغُونَ عَرَضَ الَّحَيَاةِ الدُّنيَا ﴾                                                                                                                           |
| 96     | 165 | النساء   | ( رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ لِعَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ )                                                               |
| 53     | 171 | النساء   | ( انْتَهُوا خَيْرًا لَكُمْ )                                                                                                                                           |
| 101    | 176 | النساء   | ( يُبِيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ أَنْ تَضِلُّوا﴾                                                                                                                             |
| 89     | 06  | المائدة  | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى                                                           |
|        |     |          | الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾                                                                                            |
| 128/94 | 13  | المائدة  | ( وَلَا تَزَالُ تَطَّلِعُ عَلَى خَائِنَةٍ مِنْهُمْ إِلَّا قَلِيلًا مِنْهُم ﴾                                                                                           |
| 94     | 27  | المائدة  | ( فَتُقَبِّلَ مِنْ أَحَدِهِمَا )                                                                                                                                       |
| L      | l . | ı        |                                                                                                                                                                        |

| 94-69 | 41  | المائدة | ( يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِهِ )                                                                   |
|-------|-----|---------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 77    | 55  | المائدة | ( إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾                                                     |
| 127   | 97  | المائدة | ﴿ جَعَلَ اللَّهُ الْكَعْبَةَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ قِيَامًا لِلنَّاسِ                                                 |
| 92    | 11  | الأنعام | ( قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ )                                                                                       |
| 92    | 34  | الأنعام | ( وَلَقَدْ جَاءَكَ مِنْ نَبَأِ الْمُرْسَلِينَ)                                                                       |
| 73    | 40  | الأنعام | ﴿ أَغَيْرَ اللَّهِ تَدْعُونَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴿40} بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ |
|       | 41  |         | إِنْ شَاءَ وَتَنْسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ (41) ﴾                                                                       |
| 87    | 59  | الأنعام | (وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا)                                                                    |
| 101   | 71  | الأنعام | (وَأُمِرْنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ)                                                                       |
| 142   | 99  | الأنعام | (فَأَخرِجنَا مِنهُ خَضِراً)                                                                                          |
| 72    | 100 | الأنعام | ( وَجَعَلُوا لِلَّهِ شُرَكَاءَ الْحِنَّ )                                                                            |
| 41    | 151 | الأنعام | ﴿ وَلَا تَقْتُلُوا أَوْلَادَكُمْ مِنْ إِمْلَاقٍ وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ ﴾                                         |
| 91    | 38  | الأعراف | (قَالَ ادْخُلُوا فِي أُمَمٍ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ فِي النَّارِ)                      |
| 99    | 57  | الأعراف | ﴿ وَهُوَ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ حَتَّى إِذَا أَقَلَّتْ سَحَابًا ثِقَالًا       |
|       |     |         | سُقْنَاهُ لِبَلَدٍ مَيِّتٍ )                                                                                         |
| 134   | 58  | الأعراف | ( والَّذِي خَبُثَ لا يَخرُجُ إلا نَكِدًا ﴾                                                                           |
| 90    | 60  | الأعراف | ( إِنَّا لَنرَاكَ فِي ضلالٍ مبينٍ)                                                                                   |
| 133   | 64  | الأعراف | ( إِنَّهُم كَانُوا قَوْماً عَمِين )                                                                                  |
| 134   | 68  | الأعراف | ( وأَنَا لَكُم نَاصِح أَمِين)                                                                                        |
| 66    | 72  | الأعراف | ( وَمَا كَانــُوا مُؤمِنِينَ ﴾                                                                                       |
| 117   | 125 | الأعراف | (ْقَالُوا إِنَّا إِلَى رَبِّنَا مُنقَلِبُونَ)                                                                        |
| 83    | 132 | الأعراف | ( مَهْمَا تَأْتِنَا بِهِ مِنْ آية)                                                                                   |
| 102   | 138 | الأعراف | (اجْعَلْ لَنَا إِلَهًا كَمَا لَهُمْ آلِهَةً)                                                                         |
| 65    | 143 | الأعراف | (ربِّ أَرِنِي أَنْظُر إِلَيْكَ)                                                                                      |
| 42    | 146 | الأعراف | ( وَإِنْ يَرَوْا كُلَّ آيَةٍ لَا يُؤْمِنُوا بِهَا)                                                                   |
| 130   | 150 | الأعراف | ( وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَى إِلَى قَوْمِهِ غَضْبَانَ أَسِفًا ﴾                                                          |
| 63    | 152 | الأعراف | ( إِنَّ الَّذِينَ اتَّخَذُوا الْعِجْلَ)                                                                              |
| 71    | 158 | الأعراف | ( فَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ)                                                                                   |
| 67    | 176 | الأعراف | ( وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَاهُ بِهَا )                                                                               |

| 99     | 187 | الأعراف | ﴿ لَا يُحَلِّيهَا لِوَقْتِهَا إِلَا هُوَ ﴾                                                                              |
|--------|-----|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 76     | 28  | الأنفال | ( وَاعْلَمُوا أَنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِتْنَةً)                                                          |
| 93/84  | 38  | التوبة  | ( أَرَضِيتُمْ بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا مِنَ الْآخِرَةِ فَمَا مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلُ |
| 131    | 50  | التوبة  | ( وَيَتُولُوا وَّهُم فَرِحُون)                                                                                          |
| 72     | 62  | التوبة  | ( وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَقُّ )                                                                                       |
| 94     | 104 | التوبة  | ( أَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ هُوَ يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ )                                            |
| 83/82  | 108 | التوبة  | ﴿ لَمَسْجِدٌ أُسِّسَ عَلَى التَّقْوَى مِنْ أُوَّلِ يَوْمٍ أَحَقُّ أَنْ تَقُومَ فِيهِ ﴾                                  |
| 94     | 114 | التوبة  | ( وَمَا كَانَ اسْتِغْفَارُ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَّا عَنْ مَوْعِدَةٍ ﴾                                              |
| 99     | 12  | يونس    | ( وَإِذَا مَسَّ الْإِنْسَانَ الضُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَائِمًا )                                 |
| 66     | 25  | يونس    | ( وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَى دَارِ السَّلَامِ )                                                                            |
| 90     | 98  | يونس    | (وَمَتَّعْنَاهُمْ اِلَى حِينٍ)                                                                                          |
| 66     | 101 | يونس    | ( وَمَا تُغْنِي الْآيَاتُ وَالنُّذُرُ عَنْ قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾                                                     |
| 129    | 10  | هود     | ( إِنَّهُ لَفَرِحٌ فَخُور )                                                                                             |
| 93     | 41  | هود     | ( وَقَالَ ارْ كُبُوا فِيهَا )                                                                                           |
| 125/64 | 43  | هود     | لاَ عَاصِمَ اليَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللهِ إِلاَّ مَنْ رَحِمَ)                                                              |
| 94     | 53  | هود     | ( قَالُوا يَا هُودُ مَا حِئْتَنَا بِبَيِّنَةٍ وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِي آلِهَتِنَا عَنْ قَوْلِكَ ﴾                        |
| 142    | 72  | هود     | ( أألد وأنَا عَجُوزٌ)                                                                                                   |
| 77     | 105 | هود     | ( فَمِنْهُمْ شَقِيٌّ وَسَعِيدٌ )                                                                                        |
| 101    | 107 | هود     | (إِنَّ رَبَّكَ فَعَّالٌ لِمَا يُرِيدُ)                                                                                  |
| 90     | 07  | يوسف    | ( لَقَدْ كَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخْوَتِهِ آيَاتٌ ﴾                                                                        |
| 139    | 20  | يوسف    | ( وَشَرَوهُ بِثَمَنِ بَخْسٍ )                                                                                           |
| 57     | 29  | يوسف    | ( يُوسُفُ أَعْرِضْ عَنْ هَذَا )                                                                                         |
| 91     | 32  | يوسف    | ( قَالَتْ فَذَلِكُنَّ الَّذِي لُمُتُنَّنِي فِيهِ )                                                                      |
| 143    | 35  | يوسف    | ( وَأَلفَيا سَيِّدَهَا لدَى البَابِ)                                                                                    |
| 101    | 43  | يو سف   | (إِنْ كُنْتُمْ لِلرُّؤْيَا تَعْبُرُونَ ﴾                                                                                |
| 98     | 78  | يوسف    | ﴿ قَالُوا يَا أَيُّهَا الْعَزِيزُ إِنَّ لَهُ أَبًا شَيْخًا كَبِيرًا فَخُذْ أَحَدَنَا مَكَانَهُ إِنَّا نَرَاكَ مِنَ      |
| 50     | 0.2 |         | الْمُحْسنينَ)                                                                                                           |
| 52     | 82  | يوسف    | ( وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ )                                                                                               |

| 102   | 85  | يوسف    | (تَاللهِ تَفْتَوُا تَذْكُرُ يُوسُفَ)                                                                                    |
|-------|-----|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 99    | 25  | الرعد   | ( أُولَتِكَ لَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ الدَّارِ ﴾                                                                |
| 64    | 26  | الرعد   | (اللَّهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ)                                                                  |
| 67    | 39  | الرعد   | ( يَمْحُو اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُشِتُ )                                                                                |
| 92    | 09  | إبراهيم | (فَرَدُّوا أَيْدِيَهُمْ فِي أَفْوَاهِهِمْ )                                                                             |
| 102   | 35  | إبراهيم | ( رَبِّ اجْعَلْ هَذَا بَلَدًا آمِنًا )                                                                                  |
| 87/65 | 37  | إبراهيم | ( إِنِّي أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرّيتِي)                                                                                      |
| 66    | 48  | إبراهيم | ( يَوْمَ ثُبَدَّلُ الْأَرْضُ غَيْرَ الْأَرْضِ وَالسَّمَوَاتُ )                                                          |
| 71    | 50  | إبراهيم | ( وَتَغْشَى وُجُوهَهُمُ النَّارُ )                                                                                      |
| 116   | 47  | الحجر   | ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِمْ مِنْ غِلِّ إِخْوَانًا عَلَى سُرُرٍ مُتَقَابِلِينَ﴾                                    |
| 77    | 61  | النحل   | ( فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ)                                           |
| 93    | 89  | النحل   | ( وَيَوْمَ نَبْعَثُ مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا )                                                                       |
| 73    | 114 | النحل   | ( إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُون)                                                                                    |
| 82    | 01  | الإسراء | ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ                                              |
| 38    | 13  | الإسراء | (كلُّ إنسانٍ ألزمناه طائرَه في عنقِه)                                                                                   |
| 127   | 12  | الإسراء | (وَجَعَلْنَا آيَةَ النَّهَارِ مُبْصِرَةً )                                                                              |
| 93    | 16  | الإسراء | (فَهُوَ فِي الْآخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلًا )                                                                     |
| 114   | 26  | الإسراء | ( وَآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَلَا تُبَذِّرْ تَبْذِيرًا (26) إِنَّ الْمُبَذِّرِينَ  |
|       | 27  | الإسراء | كَانُوا إِخْوَانَ الشَّيَاطِينِ وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِرَبِّهِ كَفُورًا (27) ﴾                                          |
| 144   | 45  | الإسراء | ( وَإِذَا ۚ قَرَأْتَ الْقُرْآنَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ حِجَابًا مَسْتُورًا) |
| 100   | 78  | الإسراء | ( أَقِم الصَّلَاةَ لِدُّلُوكِ الشَّمْسِ )                                                                               |
| 83    | 79  |         | , ,                                                                                                                     |
|       |     | الإسراء | (وَمِنَ الَّلَيْلِ فَتَهَجَّد﴾                                                                                          |
| 99    | 109 | الإسراء | ( وَيَخِرُّونَ لِلْأَذْقَانِ يَيْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا )                                                         |
| 99    | 107 | الإسراء | ( إِذَا يُتْلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُّونَ لِلْأَذْقَانِ سُجَّدًا)                                                           |

| 66    | 110 | الإسراء  | ( قُلِ ادْعُوا اللَّهَ أَوِ ادْعُوا الرَّحْمَنَ ﴾                                                      |
|-------|-----|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 143   | 15  | الكهف    | ( لَولا يَأْتُونَ عَليهم بسُلطانِ بَيِّن)                                                              |
| 111   | 17  | الكهف    | ( وَمَنْ يُضْلِلْ فَلَنْ تَجَدَ لَهُ وَلِيًّا مُرْشِدًا )                                              |
| 142   | 28  | الكهف    | ( وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطاً ﴾                                                                           |
| 87/78 | 31  | الكهف    | ( يُحَلُّونَ فِيهَا مِنْ أَساوِرَ منْ ذَهَبٍ )                                                         |
| 79    | 46  | الكهف    | ( الْمَالُ وَالْبَنُونَ )                                                                              |
| 141   | 74  | الكهف    | ﴿ لَّقَد جِئْتَ شَيئاً نُّكُرًا ﴾                                                                      |
| 73    | 46  | مريم     | ( قَالَ أَرَاغِبٌ أَنْتَ عَنْ آلِهَتِي )                                                               |
| 144   | 61  | مريم     | ( جَنَّاتِ عَدْنٍ الَّتِي وَعَدَ الرَّحْمَنُ عِبَادَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّهُ كَانَ وَعْدُهُ مَأْتِيًّا ﴾ |
| 40    | 93  | مريم     | ( إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتِي الرَّحْمَنِ عَبْدًا ﴾                       |
| 78    | 96  | مريم     | ( إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾                                                   |
| 30    | 17  | طه       | وَمَا تلكَ بيمينكَ يا مُوسَى (17) قَالَ هيَ عَصَاي أَتوكَّأ عليها وأهشُّ بِمَا عَلَى                   |
|       | 18  |          | غَنَمي وَلِي فيهَا مَآرِبٌ أُخرَى(18) ﴾                                                                |
| 71    | 66  | طه       | ﴿ يُخَيَّلُ إِلَيْهِ مِنْ سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَى ﴾                                                |
| 71    | 67  | طه       | ( فَأُوْجَسَ فِي نَفْسِهِ خِيفَةً مُوسَى )                                                             |
| 71    | 68  | طه       | ( إِنَّكَ أَنْتَ الْأَعْلَى )                                                                          |
| 86    | 71  | طه       | ( وَكَأْصَلِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ النَّحْلِ )                                                         |
| 92    | 91  | طه       | ( لَنْ نَبْرَحَ عَلَيْهِ عَاكِفِينَ حَتَّى يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسَى ﴾                                 |
| 68    | 22  | الأنبياء | ( لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتًا )                                             |
| 99    | 47  | الأنبياء | ( وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا)                |
| 101   | 57  | الأنبياء | ( وتَاللهِ لَأَكِيدَنَّ أَصْنَامَكُم)                                                                  |
| 85    | 77  | الأنبياء | ( ونُصَرناه من القوم )                                                                                 |
| 101   | 78  | الأنبياء | (وَ كُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَاهِدِينَ )                                                                   |
| 85    | 97  | الأنبياء | (قَدْ كُنَّا فِي غَفْلَةٍ مِنْ هَذَا بَلْ كُنَّا ظَالِمِينَ )                                          |
| 139   | 05  | الحج     | (وأنبَتَت مِن كُلِّ زَوجٍ بَهِيجٍ )                                                                    |
| 83    | 30  | الحج     | ( فاجتنبوا الرِّحسَ مِنْ الأوثانِ)                                                                     |

| 58     | 35  | الحج     | ( وَالْمُقِيمِي الصَّلَاةِ )                                                                                           |
|--------|-----|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 74     | 75  | الحج     | ( اللَّهُ يَصْطَفِي مِنَ الْمَلَائِكَةِ رُسُلًا وَمِنَ النَّاسِ )                                                      |
| 70     | 24  | المؤمنون | ﴿ فَقَالَ الْمَلَأُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهِ مَا هَذَا إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ ﴾                              |
| 70     | 33  | المؤمنون | ﴿ وَقَالَ الْمَلَأُ مِنْ قَوْمِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِلِقَاءِ الْآخِرَةِ وَأَثْرَفْنَاهُمْ فِي الْحَيَاةِ |
|        |     |          | الدُّنْيَا)                                                                                                            |
| 79     | 55  | المؤمنون | ( أَيَحْسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدُّهُمْ بِهِ مِنْ مَالٍ وَبَنِينَ )                                                       |
| 132    | 60  | المؤمنون | ( وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا آتَوْا وَقُلُوبُهُمْ وَحِلَةٌ )                                                            |
| 133    | 61  | المؤمنون | ( أُولَئِكَ يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ )                                                                            |
| 60     | 92  | المؤمنون | (عَالِم الغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ)                                                                                       |
| 79     | 03  | النور    | ( الزَّانِي لَا يَنْكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً ﴾                                                            |
| 91     | 14  | النور    | ( وَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ لَمَسَّكُمْ فِيمَا أَفَضْتُمْ فِيهِ     |
|        |     |          | عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾                                                                                                      |
| 87 /76 | 30  | النور    | ( قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ )                                         |
| 138    | 39  | النور    | ( يَحسَبُهُ الظَّمْآنُ مَاءً)                                                                                          |
| 140/87 | 43  | النور    | (ثُمَّ يَجْعَلُهُ رُكَاماًمِنْ جَبَالٍ فِيهَا مِنْ بَرَدٍ)                                                             |
| 118    | 60  | النور    | ( فَلَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُنَاحٌ أَنْ يَضَعْنَ ثِيَابَهُنَّ غَيْرَ مُتَبَرِّجَات بِزِينَة)                               |
| 137    | 61  | النور    | ﴿ لَيسَ عَلَى الأَعْمَى حَرَجٌ ولا عَلَى الأَعْرَجِ حَرَجٌ ﴾                                                           |
| 94     | 63  | النور    | ( فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ )                                                                  |
| 145    | 22  | الفرقان  | (يَوْمَ يَرَوْنَ الْمَلَائِكَةَ لَا بُشْرَى يَوْمَتِذٍ لِلْمُجْرِمِينَ وَيَقُولُونَ حِجْرًا مَحْجُورًا)                |
| 140    | 53  | الفرقان  | (وَهَذَا مِلْحُ أُجَاجٌ )                                                                                              |
| 98     | 49  | الفرقان  | ( لِنُحْيِيَ بِهِ بَلْدَةً مَيْتًا وَنُسْقِيَهُ مِمَّا حَلَقْنَا أَنْعَامًا وَأَنَاسِيَّ كَثِيرًا)                     |
|        | من  |          | ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ العَالَمِينَ (23) قَالَ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِنْ           |
|        | 23  | الشعراء  | كُنْتُمْ مُوقِنِينَ(24) قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلاَ تَسْتَمِعُونَ(25) قَالَ رَبِّكُمْ وَرَبُّ آبائِكُمْ                |
| 59     | إلى |          | الأَوِّلِينَ(26َ) قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمْ الَّذِي أُرْسِلَ إِلَيْكُم لَمَحْنُونٌ (27) قَالَ رَبُّ الْمَشْرق            |
|        | 28  |          | وَالْمَغْرِبِ وَمَا يَيْنَهُمَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ (28) ﴾                                                       |
| 62     | 204 | الشعراء  | (أَفَبِعَذَابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ )                                                                                    |

| 47     | 23    | النمل     | ( وَأُوتِيَتْ مِنْ كُلِّ شَيْء )                                                                                |
|--------|-------|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 82     | 30    | النمل     | ( إِنَّهُ مِنْ سُلَيْمَانَ )                                                                                    |
| 63     | 36    | النمل     | ( فَلَمَّا جَاءَ سُلَيْمَانُ )                                                                                  |
| 64     | 59    | النمل     | رُ<br>(وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى)                                                            |
| 101    | 72    | <br>النمل | ( قُلْ عَسَى أَنْ يَكُونَ رَدِفَ لَكُمْ بَعْضُ الَّذِي تَسْتَعْجِلُونَ)                                         |
| 100/96 | 08    |           | ( فَالْتَقَطَهُ آلُ فِرْعَوْنَ لِيَكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا)                                             |
| ,      | 00    | القصص     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                           |
| 47     | 57    | القصص     | ( يُجْبَى إِلَيْهِ تَمَرَاتُ كُلِّ شَيْءٍ)                                                                      |
| 64     | 62    | القصص     | (أَيْنَ شُرَكَائِيّ الذِينَ تَزْعُمُونَ)                                                                        |
| 91     | 79    | القصص     | ( فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ ﴾                                                                       |
| 102    | 82    | القصص     | ( ويكأنّه لا يفلح الكافرون)                                                                                     |
| 127    | 97    | القصص     | ( وَقَالُوا إِنْ نَتَّبِعِ الْهُدَى مَعَكَ نُتَخَطَّفْ مِنْ أَرْضِنَا أُولَمْ نُمَكِّنْ لَهُمْ حَرَمًا آمِنًا ﴾ |
| 127    | 67    | العنكبوت  | ( أُنَّا جَعَلْنَا حَرَمًا آمِنًا )                                                                             |
| 91/90  | 3-2   | الروم     | (غُلِبَتِ الرُّومُ فِي أَدْنَى الْأَرْضِ وَهُمْ مِنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ)                           |
| 96-83  | 04    | الروم     | (لِلَهِ الأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ)                                                                     |
| 67     | 13    | السجدة    | ( وَلَوْ شِئْنَا لَآتَيْنَا كُلَّ نَفْسِ هُدَاهَا)                                                              |
| 65     | 14    | السجدة    | ( فَذُوقُوا بِمَا نَسِيتُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا )                                                          |
| 77     | 56    | الأحزاب   | ( إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ ﴾                                                   |
| 74     | 59    | الأحزاب   | ( ياأيّها النّبي قل لأزواجك وبناتك )                                                                            |
| 115    | 05    | سبأ       | ( وَالَّذِينَ سَعَوْا فِي آيَاتِنَا مُعَاجِزِينَ أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مِنْ رِحْزٍ أَلِيمٌ )                 |
| 78     | 02    | فاطر      | ( مَا يَفْتَحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ )                                                                |
| 77     | 32    | فاطر      | ( فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللَّهِ)       |
| 85     | 40    | فاطر      | (أَرُونِي مَاذَا حَلَقُوا مِنَ الْأَرْضِ)                                                                       |
| 136    | 80    | یس        | ( الَّذِي جَعَل لَكُم مِن الشَّجَرِ الأخْضَر نَاراً)                                                            |
| 121    | 26    | الصافات   | ( بَلْ هُمْ الْيَوْمَ مُسْتَسْلِمُونَ)                                                                          |
| 73     | 47    | الصافات   | ( لَا فِيهَا غَوْلٌ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنْزَفُونَ ﴾                                                            |
| 111    | 42-41 | الصافات   | ( أُولَئِكَ لَهُمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ (41) فَوَاكِهُ وَهُمْ مُكْرَمُونَ (42) فِي جَنَّاتِ النَّعِيم (43)          |
|        | 44-43 |           | عَلَى سُرُر مُتَقَابِلِينَ (44)                                                                                 |
| 99     | 103   | الصافات   | ﴿ فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ﴾                                                                     |

| 142    | 107      | الصافات  | ( وَفَدينَاهُ بذبح عَظِيم)                                                                  |
|--------|----------|----------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| 62     | 177      | الصافات  | ( فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَتِهِمْ )                                                            |
| 62     | 32       | ص        | (حَتَّى تَوَارَتْ بالحِجَاب)                                                                |
| 129    | 46       | ص        | ( إِنَّا أَخْلَصْنَاهُمْ بِخالِصَةٍ ذِكرَى الدَّارِ )                                       |
| 119    | 86       | ص        | (وَمَا أَنَا مِن الْمُتَكَلِّفِين)                                                          |
| 118    | 21       | الزمر    | ( ثُمَّ يَهِيج فَتَرَاهُ مُصْفَرًّا ثُمَّ يَجْعَلُهُ حُطَامًا )                             |
|        |          |          | \$ 5 9 \$ 4 49 38 4                                                                         |
| 86     | 22       | الزمر    | ﴿ فَوَيْلٌ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ مِنْ ذِكْرِ اللَّهِ أُولَئِكَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾    |
| 115    | 29       | الزمر    | (ضَرَب الله مَثلًا رَجُلًا فِيهِ شُركاءُ مُتَشَاكسُون)                                      |
| 57     | 73       | الزمر    | (حَتَّى إِذَا جَاءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبْوَابُهَا ﴾                                           |
| 119    | 27       | غافر     | (إِنِّي عُذْتُ بِرَبِّي وَرَبِّكُمْ مِنْ كلِّ مُتَكَبِّر)                                   |
| 79/70  | 28       | غافر     | ( وَقَالَ رَجُلٌ مُؤْمِنٌ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَكُنُّمُ إِيمَانَهُ ﴾                        |
| 71     | 37       | فصلت     | ( وَاسْجُدُوا لِلَّهِ الَّذِي حَلَقَهُنَّ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾              |
| 102/92 | 11       | الشوري   | ( يَذْرَؤُ كُمْ فِيهِ )                                                                     |
| 127    | 16       | الشوري   | ( مَا اسْتُجِيب لَهُ حُجَّتُهُمْ دَاحِضَةٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ )                               |
| 85     | 45       | الشوري   | (يَنْظُرُونَ مِنْ طَرْفٍ حَفِيًّا)                                                          |
| 78     | 49       | الشوري   | ( يَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ إِنَاتًا وَيَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ الذُّكُورَ)                        |
| 84     | 60       | الزخرف   | ( وَلَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَا مِنْكُمْ مَلَائِكَةً فِي الْأَرْضِ يَخْلُفُونَ ﴾               |
| 100    | 11       | الأحقاف  | (وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا لَوْ كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونَا إِلَيْهِ ) |
| 47     | 25       | الأحقاف  | ( تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا )                                                |
| 94     | 38       | محمد     | ( وَمَنْ يَبْخَلْ فَإِنَّمَا يَبْخَلُ عَنْ نَفْسِهِ ﴾                                       |
| 111    | 27       | الفتح    | ( لَتَدْخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَاءَ الله آمِنِينَ مُحَلِّقِين)                |
| 47     | 42       | الذاريات | ( مَا تَذَرُ مِنْ شَيْء أَتَتْ عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَتْهُ كَالرَّمِيم )                     |
| 111    | 47       | الذاريات | ( وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بَأَيْيدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ)                                |
| 38     | 21       | الطور    | (كلُّ امرئ بمَا كسب رَهِين)                                                                 |
| 139    | 28       | الطور    | ( إِنَّهُ هُوَ النَّبُرُّ الرَّحِيمُ )                                                      |
| 92     | 38       | الطور    | (أَمْ لَهُمْ سُلَّمٌ يَسْتَمِعُونَ فِيهِ )                                                  |
| 74     | 36       | النجم    | ( أَمْ لَمْ يُنَبَّأْ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَى(36) وَإِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَفَّى (37))       |
| 64     | 37<br>54 | ti       | 1 4.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.                                                    |
| 04     | 34       | النجم    | ( فَغَشَّاهَا مَا غَشَّى)                                                                   |

| 129   | 58          | النجم    | ( لَيْسَ لَهَا مِنْ دُونِ الله كَاشِفَةٌ )                                                           |
|-------|-------------|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 143   | 6-5         | القمر    | ( فَسَتُبْصِرُ وَيُبْصِرُونَ (5) بِأَيِّكُمُ الْمَفْتُونُ(6))                                        |
| 136   | 20          |          | ﴿ تَنْزِعُ النَّاسَ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلِ مُنْقَعِر ﴾                                         |
| 135   | 26          | القمر    |                                                                                                      |
|       |             | القمر    | ( بَل هُوَ كَذَّابٌ أَشِر)                                                                           |
| 38    | 52          | القمر    | ( وكلَّ شيء فَعلوه في الزُّبر)                                                                       |
| 102   | 24          | الرحمن   | (وَلَهُ الْجَوَارِ الْمُنْشَآتُ فِي الْبَحْرِ كَالْأَعْلَامِ)                                        |
| 128   | 02          | الواقعة  | (َلَيْسَ لِوَقْعَتِهَا كَاذِبَةً ﴾                                                                   |
| 146   | 78-77<br>79 | الواقعة  | (إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ (77) فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ (78) لَا يَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ (79) |
| 66    | 21          | الجحادلة | ( كَتَبَ اللَّهُ لَأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي)                                                      |
| 73    | 02          | الحشر    | ( وَظُنُّوا أَنَّهُمْ مَانِعَتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِنَ اللَّهِ ﴾                                       |
| 85    | 09          | الجمعة   | ( إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ)                                                 |
| 74    | 01          | التغابن  | ( لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ )                                                                  |
| 71    | 12          | التغابن  | (َ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ )                                                        |
| 87    | 03          | الملك    | ﴿ مَا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِنْ تَفَاوُتٍ فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَى مِنْ فُطُورٍ ﴾      |
| 92    | 16          | الملك    | ( أَأْمِنْتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يَخْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ فَإِذَا هِيَ تَمُورُ ﴾             |
| 148   | 6-5         | القلم    | ﴿ فَسَتُبْصِرُ وَيُبْصِرُونَ (5) بِأَيِّكُمُ الْمَفْتُونُ (6)﴾                                       |
| 128   | 05          | الحاقة   | ( فَأَمَّا ثَمُودُ فَأُهْلِكُوا بِالطَّاغِيَةِ )                                                     |
| 136   | 07          | الحاقة   | ﴿ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلٍ حَاوِيَةٍ نَخْلٍ خَاوِيَةٍ ﴾                                          |
| 122   | 21          | الحاقة   | (فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَاضِيَةٍ)                                                                       |
| 84    | 25          | نوح      | ( مِمَّا حَطِيئَاتِهِمْ أُغْرِقُوا)                                                                  |
| 77    | 37          | المدثر   | ﴿ لِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَتَقَدَّمَ أَوْ يَتَأَخَّرَ ﴾                                          |
| 62    | 26          | القيامة  | ( كلاّ إذا بلغت التّراقي )                                                                           |
| 52    | 31          | الإنسان  | ( يُدْخِلُ مَنْ يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ وَالظَّالِمِينَ أَعَدَّ لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا )            |
| 77    | 05          | الانفطار | (عَلِمَتْ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ وَأَخَّرَتْ )                                                         |
| 96/66 | 2-1         | المطففين | ( وَيْلُ لِلْمُطَفِّفِينَ (1) الَّذِينَ إِذَا اكْتَالُوا عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ﴾              |
| 131   | 31          | المطففين | ( انقَلَبُوا فَكِهِين)                                                                               |
|       |             |          |                                                                                                      |

| 95  | 19    | الانشقاق | ( لَتَرْ كُبُنَّ طَبَقًا عَنْ طَبَق )                                                                 |
|-----|-------|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 64  | 16    | 11       | ( فَعَّالٌ لِمَا يُريدُ )                                                                             |
|     |       | البروج   | ,                                                                                                     |
| 38  | 04    | الطارق   | ( إِنْ كُلُّ نَفْسٍ لَمَا عَلِيهِا حَافظ )                                                            |
| 122 | 06    | الطارق   | ( خُلِقَ مِنْ مَاءٍ دَافِق)                                                                           |
| 129 | 08    | الغاشية  | ( لَا تَسْمَعُ فِيهَا لَاغِيَةً )                                                                     |
| 73  | 26-25 | الغاشية  | ( إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ (25) ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُمْ (26)                             |
| 58  | 04    | الفجر    | (وَالَّلَيْلِ إِذَا يَسْرِ)                                                                           |
| 99  | 24    | الفجر    | ( يَقُولُ يَا لَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِحَيَاتِي )                                                        |
| 121 | 28    | الفجر    | ( يَا أَيْتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ ارْجِعِي إِلَى رَبِكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَّةً)               |
| 62  | 14    | البلد    | (أَوْ إطعامٌ فِي يَوْمٍ ذِي مَسْغَبَةٍ )                                                              |
| 36  | 05    | الشمس    | (والسَّمَاء وَمَا بَنَاهَا)                                                                           |
| 56  | 13    | الشمس    | ( نَاقَةَ اللَّهِ وَسُقْيَاهَا )                                                                      |
| 58  | 3     | الضحي    | (مَا ودَّعَك رَبُّك ومَا قَلَى )                                                                      |
| 87  | 05    | القدر    | (سلامٌ هي حتّى مطلع الفجر﴾                                                                            |
| 99  | 05    | الزلزلة  | ( بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَى لَهَا )                                                                     |
| 98  | 08    | العاديات | ( وَ إِنَّهُ لِحُبِّ الْحَيْرِ لَشَدِيدٌ )                                                            |
| 122 | 07    | القارعة  | ( فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَاضِيَةٍ)                                                                       |
| 68  | 03    | التكاثر  | ( كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ )                                                                         |
| 127 | 4-3   | قريش     | ( فَلْيَعْبُدُوا رَبَّ هَذَا الْبَيْتِ (3) الَّذِي أَطْعَمَهُمْ مِنْ جُوعٍ وَآمَنَهُمْ مِنْ حَوْفٍ(4) |
| 137 | 03    | الكوثر   | ﴿ إِنَّ شَانِئِكَ هُوَ الأَبْتَرُ﴾                                                                    |
| 36  | 05    | الكافرون | (وَلاَ أنتم عابدونَ مَا أَعبُدُ )                                                                     |
| 75  | 03    | الإخلاص  | ( لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ )                                                                        |
| 142 | 04    | الإخلاص  | ﴿ وَلَم يَكُن لَّهُ كُفُواً أَحَدُ ﴾                                                                  |

# فهرس الموضوعات

| مقدمة                                                      |
|------------------------------------------------------------|
| مدخل                                                       |
| الفصل الأول: الدلالة اللفظية و أثرها في فهم الخطاب:        |
| توطئة                                                      |
| الوحدة الدلالية عند الأصوليين                              |
| التركيب الإضافي                                            |
| التركيب عن طريق الوصف                                      |
| التركيب الناقص                                             |
| التركيب التام                                              |
| حصر الجملة عند الأصوليين                                   |
| تقسيم الجملة عند الأصوليين                                 |
| الجملة والمركب                                             |
| التركيب اللغوي                                             |
| تعريف العموم والخصوص                                       |
| الفرق بين العموم والخصوص                                   |
| صيغ العموم                                                 |
| الخاص                                                      |
| التخصيص                                                    |
| الخصوص                                                     |
| المخصص                                                     |
| الفصل الثاني: الدلالة النحوية و أثرها في فهم النص القرآني: |
| توطئة51                                                    |

| 52  | الحذف                                                      |
|-----|------------------------------------------------------------|
| 52  | الفرق بين الحذف و الإيجاز                                  |
| 53  | الحذف و أثره                                               |
| 56  | أسباب الحذف                                                |
| 61  | حذف الفاعل                                                 |
| 64  | حذف المفعول                                                |
| 69  | التقديم والتأخير                                           |
| 74  | أنواع التقديم والتأخير                                     |
| 80  | حروف المعاني                                               |
| 80  | تعريف الحرف اصطلاحا                                        |
| 82  | دلالة (من) في القرآن الكريم                                |
| 87  | دلالة (حتى) في القرآن الكريم                               |
| 90  | دلالة (في) في القرآن الكريم                                |
| 94  | دلالة (عن) في القرآن الكريم                                |
| 95  | دلالة (اللام) في القرآن الكريم                             |
| 101 | دلالة (التاء) في القرآن الكريم                             |
| 102 | دلالة (الكاف) في القرآن الكريم                             |
|     | الفصل الثالث: الدلالة الصرفية وأثرها في فهم النص القرآني:  |
| 105 | توطئة                                                      |
| 106 | دلالة اسم الفاعل عند النحويين                              |
|     | مفهوم اسم الفاعل عند الأصوليين                             |
| 109 | اسم الفاعل بين الحقيقة والمجاز                             |
| 111 | دلالة اسم الفاعل في القرآن الكريم.                         |
| 111 | دلالات صيغ اسم الفاعل من غير الثلاثي                       |
| 123 | دلالات مشتركة بين اسم الفاعل وغير الثلاثي في القرآن الكريم |

| الصفة المشبهة                | 129 |
|------------------------------|-----|
| تعريفها اصطلاحا              | 129 |
| صياغة الصفة المشبهة          | 131 |
| اسم المفعول عند النحويين     | 144 |
| اسم المفعول في القرآن الكريم | 144 |
| خاتمة                        | 151 |
| المصادر والمراجع             | 155 |
| فهرس الآيات                  | 163 |
| فهرس الموضوعات               | 174 |

### **CSCSCSCSCS**