



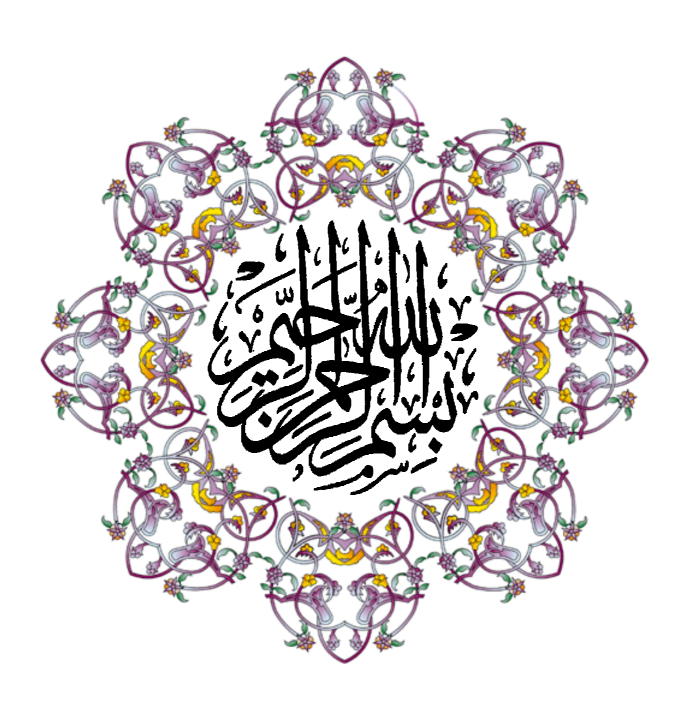
# الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العاليي و البحث العلمي جامعة ابن خلدون تيارت كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية قسم العلوم الإنسانية

مذكرة مقدمة لنيل شمادة الماستر في تاريخ المغرب الأوسط خلال العصر الوسيط، والموسومة ب\_:

العمارة والغنون بالمغرب الأوسط على العمد الزياني -حراسة تارينية أثرية- 962 - 633)

تحت إشراف الأستاذ: - حاج عيسسي إليساس إلمداد الطالبتين:

- بوصوار خيرة
- شريط خديجة



### شكر وعرفان

قال الله تعالى: «قل المملوا فسيرى الله مملكو ورسوله والمؤمنون». سورة:التوبة، الآية: 105. فالدمد لله أقصى مبلغ الدمد والشكر الذي بعزّته وجلاله تتو الطالدات. الدمد الله الذي وفقنا لإتماء هذا العمل المتواضع، راجين منه أن يبعله نافعا في الدنيا، ويجزينا ثوابه في الآخرة. وحلي اللمو وسلو وبارك على أشرف الأنبياء والمرسلين وأفضل النلق نبي الممدى والرحمة محمد عليه أفضل

الطلاة وأزكى التسليم.

ومن بابد الاعتراف

بالجميل نتقده بجزيل الشكر، وعظيه الامتنان إلى فخيلة الأستاذ "حاج عيسى إلياس" الذي تكرّم بالإشراف على هذه المذكرة، وتحمّل معنا عناءها طيلة فترة الإنجاز، ولم يبخل علينا بقويم النّصع الإرشاد. جزآك الله خيرا وجعلك حوما مفخرة وتاجا للعلم وأهله.

والشكر موصول إلى أعضاء لجنة المناقشة الأستاذ "كوريب عبد الرحمن"، والأستاذة "شرقى نوارة" اللذين شرّفونا بموافقتم على قراءة

وتقييم هذه المذكرة، وتوجيمنا إلى ما غاب

غنّا سموا، أو سقط منا هغوا.

كما نتقدم وبفيض من الاحترام

والتهدير بجميل الشكر والعرفان إلى كل أساتخة

قسم التاريخ بدامعة "ابن خلدون الذين رافقونا طيلة مشوارنا الدامعيى،

وإلى كل من ساهم فيي إنماء رحيدنا المعرفيي، والوحول بنا إلى هذه الدرجة العلمية.

فمن المأثور: "من علمك حرفا صرت له عبدا"

وإلى كل من ساعدنا في إنجاز هذا العمل، ونخص بالذكر موظفي المكتبات سواء في جامعة ابن خلدون وجامعة أبي بكر بالقايد بتلمسان.

والعمد لله من قبل ومن بعد

| تحقیق           | تح    |
|-----------------|-------|
| مراجعة          | مرا   |
| تقليم           | تق    |
| تعليق           | تع    |
| تصحيح           | تص    |
| نشر             | نش    |
| ترجمة           | تر    |
| ضبط             | ضب    |
| جمع             | جم    |
| إعداد           | إع    |
| دراسة           | درا   |
| إشراف           | إشر   |
| تسيير           | تس    |
| توفي            | ت     |
| رقم             | رق    |
| دون دار النشر   | د.د.ن |
| طبعة            | ط     |
| دون طبعة        | د.ط   |
| دون تاريخ الطبع | د.ت   |
| دون مكان النشر  | د.م.ن |
| <b>ب</b> حلد    | مج    |
| جزء             | ج     |
| السفر           | سف    |
| میلادي          | ٩     |
|                 |       |

| هر  | هجري   |
|-----|--------|
| ص   | الصفحة |
| ع   | العدد  |
| Opt | Opcit  |
| Р   | Page   |



#### مقدم\_\_\_ة:

لقد عاش المغرب الإسلامي، ومنذ الفتوحات الإسلامية فترات حاسمة في التاريخ، وخاصة وإذا اعتبرنا أنه كان منقسما إلى ثلاثة أقاليم جغرافية، كان كل إقليم يعبر عن نفسه بقيام دولة ترسم حدوده، ولا سيما المغرب الأوسط منه الذي عرف قيام دو لعبر تاريخه، عرفت تطورا ملحوظا في كافة المجالات، بحيث سعى حكّامها إلى تخليد أسمائهم من خلال إنجازاتهم المختلفة؛ العلمية، العسكرية، وحتى المعمارية وكذا الفنية، بعضها قد اندثر لعبث يد الإنسان والزمن معا، لكن ولله الحمد قد حفظها لنا التاريخ في بطون أم هات المصادر، وهذا طبعا لا يقلل شيئا من قيمتها، وبعضها الآخر لا يزال صامدا، يتحدى عوامل الد هر ليشهد على عظمة هؤلاء الملوك، الذين بلغو مبلغهم، والوصول وهذا بتضافر جملة من العوامل أهمها الاستقرار السياسي، الذي منحهم المجال لتطوير دولهم، والوصول بما إلى درجة كبيرة من التحض ر.

والدولة الزيانية إحدى هاته الدول التي حملت معنى اسم الحضارة والتطور، ولا تزال آثارا معمارية كثيرة شاهدة على تطورها المذهل الذي شهدته عبر فتراتها التاريخية، رغم أنما لم تمنأ يوما، ولم تعرف وجها للاستقرار السياسي طيلة ثلاثة قرون مكتها، خاصة وإذا أخذنا موقعها الجغرافي بعين الاعتبار، من حيث توس طها بين قوتين لا يستهان بكليهما. فالإشكال الذي يطرح نفسه هنا: كيف استطاعت هاته الدولة أن تخلّف لنا إرثا حضاريا في ظل غياب الاستقرار الذي يعتبر شرطا من شروط الرقي والازدهار؟ والذي تفرعت عنه تساؤلات فرعية أهمها: إلى أي مدى ساهم التنافس الزياني المريني في تعمير المنطقة؟ وفيما تمثلت هاته العمائر؟ وهل احتوت على مظاهر الجمال والإبداع الفني؟ وهل حافظ الفن المغربي على أصالته؟ أم تأثّر بعوامل خارجية؟ وهل اقتصر الجانب الفني على الجال العمراني فقط أم تعد "اه إلى ميادين أخرى؟

فإذا اعتبارنا أن كلا من الجانبين العمراني والفني يمثلان المرآة العاكسة للمستوى الحضاري لأي دولة، كان الأحرى بنا أن ندرس التطور العمراني والفني للمغرب الأوسط، لنسلط الضوء على فترة هامة من تاريخ بلادنا في وقت مضى، هذا من جهة، ومن جهة أخرى تركيز الباحثين في دراساتهم على الجانب السياسي والثقافي في غالب الأحيان، وإهمالهم لجانب مهم يستحق منا الوقوف عليه، والغرض الأسمى من وراء دراستنا هذه ليس تذكر للأحداث والتحسر عليها فحسب، بل سعيا منا إلى المحافظة على تراثنا في إطار تجديده بأساليب حديثة.

ومن أجل الإلمام بجوانب الموضوع اتبعنا المنهج التاريخي بما يشتمل عليه من المنهج الوصفي؛ والذي يتمثل في وصفنا لأهم المنشآت التي عرفها المغرب الأوسط وقتئذ، والتحليلي من حلال تحليل بعض الأحداث التاريخية التي تحتاج مناً ذلك، وكذا المقارن من كون أن الدول المجاورة لها أبت إلا أن تخلّد اسمها هناك، فحاولنا إبراز أوجه التشابه والاختلاف الموجود بين مخلّفات الزيانيين ونظرائهم المرينيين.

وقد قس منا بحثنا هذا، وحسب ما يقتضيه عنوان الموضوع: "العمران والفنون في المغرب الأوسط خلال العهد الزياني" إلى مدخل وفصلين: قمنا في المدخل بإعطاء نظرة عامة عن الدولة الزيانية تاريخيا وجغرافيا، فالتاريخي يكمن في معرفة الخارطة السياسية للمغرب الأوسط خلال السنوات الأخيرة من القرون الوسطى، أما الجانب الجغرافي فيتمثل في رسم حدود المغرب الأوسط إن صح التعبير خلال الفترة المدروسة.

ثم كان الفصل الأول بعنوان: "البناء والتعمير في المغرب الأوسط على العهد الزياني"؛ وينطوي تحته ثلاث مباحث:المبحث الأول خص صناه للحديث عن المنشآت المدنية، وأولها المدن وما احتوته من العناصر المعمارية الأخرى، ومنها: المنازل والقصور، وكذا الحمامات والفنادق، والمبحث الثاني جمعنا فيه ما بين المنشآت الدينية والتعليمية من كون أن البعض منها تجمع بين الوظيفتين معا، والمتمثلة في: المساحد، المدارس، الزوايا والكتاتيب، كما أخذت الأضرحة نصيبها بين المنشآت الدينية، ثم انتقلنا في المبحث الثالث إلى المنشآت العسكرية بأنواعها من الأسوار والأبواب، إلى جانب الحصون والأبراج، إذ امتاز هؤلاء الملوك بإعطاء مدغم نوعا من التحصين العسكري.

أم " الفصل الثاني فعنوناه ب: "الفنون وتطورها خلال العهد الزياني" والذي تضم " ن ثلاثة مباحث: يتمحور المبحث الأول حول الزخرفة المعمارية بأنواعها الثلاثة؛ الهندسية، النباتية والخطية، ودورها الجمالي في المنشآت المعمارية، وانتقلنا في المبحث الثاني إلى الحديث عن الفنون الصناعية، من زخرفة الأواني من الخزف والفخار، وكذا الملابس بأنواعها، إلى جانب الحلي والمعادن، وأما المبحث الثالث والأخير فيدور حول الفنون الصوتية بنوعيها: الأدبي والموسيقي، يتمثل الجانب الأدبي في الشعر وأغراضه، أما الموسيقي فيكمن في الآلات الموسيقية والأغاني المتداولة آنذاك، وختمنا بحثنا الشعر وأغراضه، أما الموسيقي فيكمن في الآلات الموسيقية والأغاني المتداولة آنذاك، وختمنا بمخنا بخاتمة كانت عبارة عن خلاصة وبعض الاستنتاجات لما تعرضنا له خلال الدراسة، وأتبعناها بمجموعة

من الملاحق تمثلت في خريطة للمغرب الأوسط خلال العهد الزياني، وبعض الصور والأشكال التي قمنا من خلالها بتوضيح بعض الزخارف الزيانية والمرينية.

أما عن الدراسات المتخصصة في مثل هذا الموضوع فلم نجد ما يجمع بين الجانبين العمراني والفني، إلا ما جاء بصفة عامة عند عبد العزيز فيلالي: "تلمسان في العهد الزياني"، والذي تناول الموضوع من كل جوانبه تقريبا، غير أن دراسته تتمحور حول تلمسان فقط، وكذلك وليم وجورج مارسيه: "المعالم الأثرية العربية لمدينة تلمسان"، والذي أورد دراسة مفصلة حول العمران بمدينة تلمسان، والجانب الفني منه.

وخلال إنجازنا لهذا الموضوع اعتمدنا على جملة من المصادر والمراجع، والتي أبرزها ما يلي:

1. أولها المؤرخ المنظّر لعلم الاجتماع والعمران عبد الرحمان بن خلدون في كتابه: "العبر وديوان المبتدأ والخبر"، والذي لا يمكن لأي باحث في التاريخ الاستغناء عنه، فقد أفادنا من جانبين؛ أولهما التعريف بمصطلحي العمران والفنون وبعض أجزائه، وثانيا في دراسة الجانب العمراني بدقة، وبالخصوص خلال هذه الفترة.

2. يحي بن خلدون في مؤلفه: "بغية الرواد في ذكر الملوك من بني عبد الواد"، والذي ساعدنا في دراسة الموضوع من كونه عمل لدى أحد ملوكها، وبالتالي فهو بمثابة شاهد عيان لكثير من الأحداث، هذا فضلا عن القصائد التي جاءت في ثنايا الكتاب، والتي عالجت مختلف الأغراض، وكذا تعريفه بالعديد من الشخصيات التلمسانية، أو ممن وفدت إلى تلمسان سواء للتدريس أو طلب العلم.

- 3. التنسي في كتابه: "تاريخ بني زيان ملوك تلمسان" وسه لل انا مهمة البحث باعتباره يتعرض إلى تاريخ الدولة بتسلسل ملوكها، بحيث تناول أهم إنجازاتهم السياسية والحضارية.
- 4. كتاب: "البستان في ذكر الأولياء والعلماء بتلمسان" لابن مريم التلمسان، والذي أفادنا في الجانب الديني من كون دراسته تتمحور حول ذلك، بالإضافة إلى تعريفه للعديد من الشخصيات الدينية.
- 5. كتاب: "المسند الصحيح الحسن في ذكر مآثر ومحاسن مولانا أبي الحسن" لمؤلفه: ابن مرزوق الخطيب، والذي تعرض إلى وصف أهم المنشآت المرينية، وخاصة التي شيد دها السلطان أبي الحسن.

- 6. ابن أبي زرع الفاسي في مؤلفيه: "الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس"، الذخيرة السنسية في تاريخ الدولة المرينية"، واستفدنا منهما فيما يتعلق بتاريخ المرينيين، ومنشآتهم بالمغرب الوسط.
- 7. لسان الدين بن الخطيب في مؤلفيه: "الإحاطة في أخبار غرناطة"، "ريحانة الكتاب ونجعة المنتاب"، وأفادتنا في الجانب الفني فيما يتعلق بالشعر.
- 8. أبو حمو موسى الثاني: "واسطة السلوك في سياسة الملوك"، وتكمن أهميته من كونه أحد ملوك الدولة الزيانية، ويعتبر هذا الكتاب من روائع الفن الأدبي خلال تلك الفترة، والذي جاء عبارة عن وصية من أبي حمو الثاني إلى ابنه أبي تاشفين كما تضمن العديد من قصائده الشعرية لاسيما في مدح الرسول -صلى الله عليه وسلم-.
- 9. العقباني: كتاب تحفة الذّ اظر وغنّية الذاكر في حفظ الشّ عائر وتغيير المناكر"، وتعرض من خلال ما أورده من فتاوى العلماء حول بعض الظواهر الاجتماعية المتفشية في المجتمع، إلى بعض الجوانب الفنية بالمغرب الأوسط آنذاك.

أما المصادر الجغرافية فنجد من بينها: الإدريسي: "نزهة المشتاق في اختراق الآفاق"، جهول: "الاستبصار في عجائب الأمصار"، واللذان كان لهما الفضل في تعريفنا بحدود المغرب الأوسط، وخاصة الحسن الوزان: "وصف إفريقيا" و"مسالك الأبصار في ممالك الأمصار" لصاحبه العمري اللذين تمكنا من خلالهما من معرفة أهم المناطق التي شملتها الدولة الزيانية.

زد على ذلك ياقوت الحموي في كتابه: "معجم البلدان"، والحميري في مؤلفه: "الروض المعطار في خبر الأقطار"، ومن خلالهما تمكنا من التعرف على بعض المناطق التي تعرضنا لها في البحث.

وهذا إلى جانب بعض الرحالة أمثال: العبدري: "الرحلة المغربية"، والنميري: "فيض العباب"، وتكمن أهميتهم باعتبارهم زو "ار اللمنطقة، وبالتالي ساعدونا في وصفهم لبعض المنشآت المعمارية.

هذا إلى جانب بعض المؤلفات المتخصصة في التعريف بالأعلام على سبيل المثال: التنبكتي: "نيل الإبتهاج بتطريز الديباج"، و"كفاية المحتاج لمعرفة من ليس في الدّيباج"، فقد ساعدتنا في إعطاء لمحة عن الشخصيات التي برز نجمها خلال هذه الفترة.

كما استعداً بكثير من المراجع التي ساعدتنا كثيرا، وخاصة في مجال الوصف المعماري الدقيق الذي أغفلته جل المصادر، وأبرزها:

- 1. عبد العزيز فيلالي: "تلمسان في العهد الزياني"، والذي كشف لنا كثيرا من اللبس حول بعض العناصر التي كانت تبدو في نظرنا صعبة نوعا ما.
- 2. محمد بن رمضان شاوش: "باقة السوسان في التعريف بحاضرة تلمسان عاصمة دولة بني زيان"، واستفدنا منه في مجال الوصف المعماري للمنشآت، وحاصة الدينية منها.
- 3. مبارك بوطارن: "الموروث الإسلامي لتلمسان"، وكذلك: "العمائر الدينية في المغرب الأوسط"استطعنا بفضله التعرف على أهم المنجزات الدينية المشيد دة بالمنطقة.
- 4. حاجيات عبد الحميد، أبو حمو موسى الزياني "حياته وآثاره"، وركّز دراسته على مآثر أبي حمو، وخاصة الفنية منها.
- 5. عبد العزيز لعرج في كتاباته: "مدينة المنصورة المرينية بتلمسان"، وكان له الفضل في تعريفنا بمدينة عريقة في التاريخ، وأهم الجوانب الحضارية لها.
- 6. بلوط عمر: "فنادق مدينة تلمسان الزيانية"، وتمكنا من خلاله من الدراسة الأثرية لبعض الفنادق التي أغفلتها الكتابات الأخرى.

أما في مجال الفنون، فاستعنا إلى جانب المصادر المذكورة بجملة من المراجع، وخاصة الغناء منها، ومن كون أن الكتابات التاريخية لم تول اهتماما لذلك لجأنا إلى بعض الكتب المتخصصة في مجال الموسيقى والغناء، ومن خلال تصفحنا لها، فأغلبها حديثة، ولم تعط العصر الوسيط حظّه من ذلك، إلا أننا حاولنا استخلاص منها بعض النقاط، ومن بين هذه المؤلفات نجد:

- 1. سعد الله فوزي: "صفحات مجهولة من تاريخ الغناء الأندلسي بتلمسان ومدن أخرى"، والذي أولى اهتماما كبيرا إلى ذيوع الفن الغرناطي بتلمسان.
- 2. بهلول إبراهيم، الآلات الموسيقية التقليدية في الجزائر، وتعرض في حديثه إلى جميع الآلات المتداولة في الجزائر القديمة منها والحديثة، فأخذنا منها ما يناسب موضوع الدراسة.

أما ما يخص الزخرفة، فقد اعتمدنا بعض المراجع المتخصصة في العمران والآثار، وعلى رأسها: موساوي عبد المالك في مؤلفه: "فن الزخرفة في العمارة الإسلامية بتلمسان"، وكان له الفضل في تزويدنا بمعلومات هامة عن الزخرفة المعمارية بأنواعها!لكتابية، الهندسية والنباتية، والجسسدة على

٥

الآثار الموجودة بتلمسان. وكذلك: "جمالية الفن الإسلامي في المنشآت المرينية بتلمسان" لصاحبه: عبد العزيز لعرج، والذي تمكنا من خلاله من وصف لما خلفه المرينيون بالمغرب الأوسط. وبما أن موضوعنا يتعلق بالجانب العمراني، فإننا نحتاج دون شك إلى بعض المعاجم التي تمكننا من إعطاء نظرة على المصطلحات المعمارية، فكان منها: بيلول جمال، "المصطلحات المعمارية المدنية" و السلامية من بطون المعاجم"، والمدنية و الكامل في مصطلحات العمارة الإسلامية من بطون المعاجم"، و"المعجم الوسيط"، والذين ساعدونا على معرفة بعض المصطلحات الغامضة التي ورد ذكرها في المحث.

وقبل أن يخرج البحث بصورته الكاملة واجهتنا بعض من الصعوبات، لعل أولها اختلاف المؤرخين في المصطلحات المعمارية حول بعض المنجزات العمرانية، مما صعبّ لنا مهمة الترجيح أحيانا، وكذلك تركيز جل " الباحثين في دراساتهم على تلمسان عاصمة الدولة، وإهمالهم للمدن الأخرى من المغرب الأوسط.

# مدخل: نظرة عامة عن الدولة الزيانية

أولا: الإطار الجغرافي

ثانيا: الإطار التاريخي

قبل الخوض في غمار موضوع بحثنا، وجب علينا أن نعطي نظرة عامة عن الدولة الزيانية جغرافيا وتاريخيا، فالموقع الجغرافي الهام والحصين لمدينة تلمسان جعلها تبوأ عاصمة ملك الزيانيين. أما الجانب التاريخي فيكمن في إعطاء لمحة وجيزة عن الدولة منذ بروزها إلى حيّز الوجود، وحتى اضمحلالها وانحيارها نحائيا، وهذا ما يساعدنا على دراسة حيثيات الموضوع دراسة تاريخية أثرية.

#### أولا: الإطار الجغرافي للدولة الزيانية:

بعد سقوط الدولة الموحدية وظهور الدويلات الثلاث: "الحفصية، الزيانية والمرينية" على أنقاضها، أصبح من الصعب تحديد الجال الجغرافي لكل واحدة من هاته الدول، الذي كان يخضع للتجاذبات السياسية، خاصة الدولة الزيانية من كونها تتوسطهم، فحدودها تتداخل مع جيرانها في الشرق والغرب.

ولكن إذا اعتبرنا أن الدولة الزيانية شملت حدود المغرب الأوسط تقريبا، الذي قاعدته تلمسان على حد تعبير المؤرخين، (1) كان الأحرى بنا أن ء وض حدود المغرب الأوسط، فالإدريسي يعطينا تحديدا نسبيا له؛ بحيث يجعل مدينة تلمسان نهايته من الغرب، ويتجلى ذالك في قوله: «ومدينة تلمسان قفل بلاد المغرب، وهي على رصيف للداخل والخارج منها لابد منها والاجتياز بها على كل حالة». (2)

بينما صاحب الاستبصار يفص ل أكثر في حديثه عن حدود المغرب الأوسط فيقول: وحد المغرب الأوسط من وادي مجمع، وهو في نصف الطريق بين مدينة مليانة ومدينة تلمسان بلاد تازة من بلاد المغرب في الطول، وفي العرض من البحر الذي على ساحل البلاد التي ذكرنا في البلاد الساحلية، مثل مدينة وهران ومليلة وغيرها من البلاد الساحلية إلى مدينة تنزل، وهي مدينة في أول الصحراء، وهي على الطريق إلى سجلماسة». (3) وهو بهذا يكون قد رسم حدود المغرب الأوسط؛ بحيث يجعل وادي مجمع، والذي يقع ما بين مدينتي مليانة وتلمسان حد و الشرقى

<sup>1</sup>\_ البكري أبو عبيد (ت487ه/1094م)، المغرب في ذكر بلاد افريقية والمغرب (جزء من كتاب المسالك والممالك)، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، (د.ط)، (د.ت)، ص: 76. مجهول (من علماء ق6ه/12م)، الاستبصار في عجائب الأمصار، نش وتع: سعد زغلول عبد الحميد، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، (د.ط)، (د.ت)، ص: 176.

<sup>2</sup>\_ الإدريسي أبو عبد الله محمد بن محمد بن عبد الله (ت 558ه/1163م)، نزهة المشتاق في اختراق الآفاق (وهو جزء من كتاب: المسالك والممالك)، مج1، مكتبة الثقافة الدينية، بور سعيد، (د.ط)، (د.ت)، ص: 250.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>\_ مجهول، ا**لاستبصار**، ص: 176.

وبلاد تازة في المغرب الأقصى كحدٍ غربي، ومن ساحل البحر المتوسط شمالا إلى بلاد تنزل الواقعة على طريق سجلماسة جنوبا. أما مارمول كربخال فإنه يحصر الدولة الزيانية بين وادي ملوية غربا وجيحل شرقا، والتي تمثل آخر مدينة من إقليم بجاية. (1)

وهناك من يجعل حد مملكة الحفصيين هو تدلس، (2) وبالتالي فهي بداية المغرب الأوسط، وهذا وارد أيضا بحكم المد والجزر الذي كانت تخضع له الدولة الزيانية طيلة فترة حكمها، غير أن الحسن الوزان يعطينا تحديدا دقيقا نوعا ما، خاصة وأنه كان معاصرا للأحداث؛ بحيث يذكر أن حد ها الغربي هو نهر ملوية، والوادي الكبير الذي ينبع من الجبال المتاخم إقليم الزاب، ويصب في البحر المتوسط على بعد ثلاثة أميال من بجاية، وصحراء نوميديا جنوبا، وتمتد من الشرق إلى الغرب بثلاثمائة وثمانين ميلا، ولكنها تضيق جدا من الشمال إلى الجنوب في بعض النقاط؛ إذ لا تتعدى خمسة وعشرون ميلا ميلا، وذلك بسبب الأعراب القاطنين في الصحراء. (3)

أما عن المدن التي كانت تضم ها المملكة الزيانية فهي : تلمسان، وجدة ، مديونة، ندرومة، هنين، (1) وهران، تمزغران، (5) برشك، (6) شرشال، (7) تونت، مستغانم، تنس، (1) الجزائر، القصبات،

\_\_ كربخال مارمول، **إفريقيا**، ج2، تر: عماد حجى وآخرون، مكتبة المعارف، الرباط، (د.ط)، 1984م، ص: 291.

<sup>2</sup>\_ العمري شهاب الدين أحمد بن فضل الله (ت 749ه/1349م)، مسالك الأبصار في ممالك الأمصار، سف<sub>4</sub>، تح: حمزة أحمد عباس، المجمع الثقافي، أبو ضبي، (د.ط)، 1423ه/2002م، ص: 138.

<sup>[2]</sup> الوزان الحسن بن محمد الفاسي (ت957هـ/1550م)، وصف إفريقيا، ج $_2$ ، تر: محمد حجي ومحمد الأخضر، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط $_2$ ،  $_2$ ،  $_3$  عن ص $_4$  الإسلامي، بيروت، ط $_4$ ،  $_5$  عن ص $_5$  الإسلامي، بيروت، طورة الفاسي أن المحمد الأخضر، دار الغرب الغرب المحمد الأخضر، دار الغرب الغرب المحمد الأخضر، دار الغرب المحمد الأخضر، دار الغرب المحمد المحمد المحمد الفاسي (تأمير) والمحمد المحمد الم

<sup>4</sup>\_ هنين: مدينة ساحلية بناه الأفارقة، تبعد عن تلمسان بأربعة عشر ميل، اشتهر ميناؤها بالتجارة الخارجية مع التجار البنادقة. ينظر: المصدر نفسه، ص: 15.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>\_ تمزغران (تامزغران): هي مدينة بالمغرب بالقرب من مصب نهر شلف، بينها وبين مستغانم ثلاثة أميال. ينظر: الحميري محمد بن عبد المنعم (ت 900هـ)، الروض المعطار في خبر الأقطار، تح: إحسان عباس، مطابع هيدلبرغ، بيروت، ط2، 1984م، ص: 168.

<sup>6</sup>\_ برشك (بریشك): مدینة تطل على البحر المتوسط، بناها الرومان، تبعد عن مدینة مستغانم بعدة أمیال، غیر أنما اندثرت. ينظر: الحسن الوزان، المصدر السابق، ج2، ص: 32.

<sup>7</sup>\_ شرشال في مدينة كبيرة كبيرة عتيقة بناها الرومان، تقع بين مدينتي تنس والجزائر، تفصلها عن كل منهما مسافة خمسة عشر فرسخا في البحر. ينظر: كربخال مارمول، المرجع السابق، ج2، ص: 355.

الموحدية.

مازونة، تاحجحمت، مليانة، (2) المدية، (3) أرشكول، تبحريت، (4) تمزيزدكت، صحراء أنكاد، مدينة العباد، تفسرة، تسلة، إقليم بني راشد، البطحاء، (5) المرسى الكبير، تمندفوست، دلس، تاقدمت، (6) أما إقليم بجاية فقد كان محل وزاع بين الدولتين؛ فتارة يتبع مملكة الزيانين، وتارة أخرى يتبع الحفصين. (7) ورغم اختلاف المصادر في تحديد الإطار الجغرافي للمغرب الأوسط بصفة عامة، والدولة الزيانية بصفة خاصة، فإن ما هو واضح من خلال تتبع المسار السياسي لهذه الدولة؛ هو أن حدودها كانت تتمدد وتتقلص خاضعة بذلك لميزان القوة والضعف، خاصة وإذا أخذنا بعين الاعتبار موقعها الوسط

بين قوتين لا يستهان بهما؛ إذ كانت كل واحدة منهما ترى نفسها الوريث الشرعي لأملاك الدولة

<sup>1</sup>\_ تنس: هي مدينة ساحلية تبعد عن البحر بنحو ميلين، عليها سور ولها أبواب، وهي من أكبر المدن التي يتعدى إليها الأندلسيون التجار، وينهضون منها إلى ما سواها. ينظر: ابن حوقل أبو القاسم النصيبي (ت 367هـ)، صورة الأرض، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، (د.ط)، 1992م، ص: 78.

<sup>2</sup>\_ **مليانة:** هي مدينة قديمة بناها الرومان، تقع في آخر افريقية، بينها وبين تنس أربعة أيام. ينظر: الحموي ياقوت شهاب الدين أبو عبد الله بن عبد الله الرومي البغدادي (ت 626ه/ 1228م)، معجم البلدان، مج5، دار صادر، بيروت، (د.ط)، 1397هـ/1977م، ص: 196.

<sup>3</sup>\_ العمري، المصدر السابق، ص: 187

<sup>4</sup>\_ **تبحريت (تابحريت):** موقعها على ساحل البحر، وبالقرب من وجدة، بينها وبين تارنانا عشرة أميال. ينظر: الحميري، المصدر السابق، ص: 167.

 $<sup>^{5}</sup>$  البطحاء: كانت مدينة كبيرة متحضرة بناها الأفارقة على سهل كثير القمح، غير أنها اندثرت نتيجة للحروب التي كانت بين ملوك تلمسان وسكان جبال الونشريس. ينظر: الوزان الحسن، المصدر السابق، ج $_{2}$ ، ص ص: 27، 28.

<sup>6</sup>\_ المصدر نفسه، ج2، ص ص: 11\_42.

 $<sup>^{7}</sup>$  الوزان الحسن، المصدر السابق، ج $_{1}$ ، ص: 31.

#### ثانيا: الإطار التاريخي:

#### 2-1. أصل بني عبد الواد:

رجع أصل بني عبد الواد إلى قبيلة زناتة البربرية، ومن هنا ارتأينا أن نعر -3 على التعريف بالبربر، (1) والذي اختلف فيه المؤرخون، فيذكر ابن حزم أنه م حاميون نسبة إلى حام بن نوح -3 السلام -3 ابينما يذكر -3 أخم ذو أصل سامي؛ من ولد تميلة بن مأرب بن قاران بن -3 والذي الموذ بن إرم بن سام بن نوح -3 السلام -3 أي أن أبناء سام -3 أبناء عاشوا إلى جانب أبناء عمومتهم حام باليمن، وبعد الجفاف الذي أصاب المنطقة هاجر الساميون إلى إفريقيا.

وإن اختلف المؤرخون في أصلهم ودخولهم إلى بلاد المغرب، فإنه م يتفقون على أن البربر فرعان: برانس وبتر، البرانس نسبة إلى برنس، والبتر نسبة إلى مادغيس الأبتر، غير أنه م اختلفوا فيما إذا كانوا لأب واحد أم لا، فيذكر نس ابة البربر أن البرانس هم من نسل مازيغ بن كنعان، والبتر هم بنو بر بن قيس عيلان غير أن ابن حزم يقول أن كليهما ابنا بر ، فولد برنس قبائل منها: كتامة، صنهاجة، عيسة، مصمودة، أوربة، أزداجة، أم ا هوارة، زناتة، مكناسة، سدراتة، مطماطة، لماية، فهما من نسل مادغيس الأبتر. (5)

<sup>1</sup>\_ البربوغ تسميتهم بمذا الاسم إلى أن إفريقش بن قيس بن قيس بن صيفي لم اغزا أرض المغرب، وقتل الملك جرجيس ورأى هذا الجيل قال: ما أكثر بربرتكم؛ فسموا بالبربر، أي اختلاط الأصوات غير المفهومة. ينظر: ابن خلدون عبد الرحمن بن محمد الحضرمي (ت 808ه/1406م)، ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر، جه، مرا: سهيل زكار، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، (د.ط)، 1421ه/2000م، ص: 117.

<sup>2</sup>\_ ابن حزم الأندلسي أبو محمد علي بن سعيد (ت 456ه/1064م)، جمهرة أنساب العرب، تح وتع: ليفي بروفينسال، دار المعارف، مصر، (د.ط)، 1948م، ص: 461.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\_ القلقشندي أبو العباس أحمد بن علي (ت 821هـ/1418م)، قلائد الجمان في التعريف بقبائل عرب الزمان، تح وتق: إبراهيم الأبياري، دار الكتب الإسلامية، دار الكتاب المصري، القاهرة، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ط2، 1402هـ/1982م، ص: 34.

<sup>4</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، العبر، ج6، ص: 117.

<sup>5</sup>\_ ابن حزم، المصدر السابق، ص ص: 461-463.

وما يهمنا في الأمر هو بنو عبد الواد<sup>(1)</sup>الذين يعد ون فخذا من زناتة،<sup>(2)</sup> من ولد سجيح بن واسين بنت يصلتين بن مصرى بن زاكيا بن ورسيج بن مادغس الأبتر بن بر بن قيس عيلان بن مضر بن نزار بن معبن عدنان، وقد ظلّوا ينتجعون الصحراء لطبيعتهم البدوية القائمة على الحل والترحال، إلى أن استوطنوا أحياء تلمسان وأحوازها.

شهد لهم التاريخ بأنه م آزروا الفتوحات الإسلامية في المغرب منذ بدايتها، ومن ذلك مناصرتهم لعقبة بن نافع الفهري (3) ضد كسيلة الذي ترأس جموع البربر آنذاك، وكذلك مساندتهم ليوسف بن تاشفين (4) في واقعة الزلاقة بالأندلس. (5)

#### 2-2. وصول بني عبد الواد إلى الحكم:

ظل " بنو عبد الواد تحت حكم الموحدين الذين أقطعوهم تلمسان كإقليم ثابت لهم، وجعلوهم حماة له، إلى أن دخلت الدولة الموحدية في مرحلة الشيخوخة، هنا بدأت أنظارهم تتجه إلى الاستقلال بحكم تلمسان، وذلك سنة 623ه/1227م، وكان شيخهم آنذاك جابر بن يوسف

<sup>1</sup>\_ بنو عبد الواد: ويتفرع إلى اثنا عشر قبيلة؛ خمسة في ولد عبد الوادي، وواحد في زردال، وستة في ولد القاسم، غير أنه غلبت عليهم تسمية عبد الوادي، والقاسم هذا يرجع أصله إلى آل البيت؛ فهو من ولد عبد الله الكامل بن الحسن المثنى بن الحسن السبط بن علي بن أبي طالب، والذي ينحدر منه بني زيان. ينظر: أبو راس الناصر (ت 1238هـ)، لقطة العجلان في شرف السبخ عبد القادر بن زيان ملوك تلمسان، درا وتح: حمدادو بن عمر، (د.د.ن)، (د.م.ن)، (د.ط)، 1432هـ/2011م، ص: 148

<sup>462 :</sup> نسبة إلى زانا بن يحي بن ضري بن زجيك بن مادغس. ينظر: ابن حزم، المصدر السابق، ص $^2$ 

 $<sup>^{8}</sup>_{-}$  عقبة بن نافع: هو عقبة بن نافع القرشي، كان من كبار القادة الذين قادوا الفتوحات، ولاه معاوية إفريقية، وهو من أنشأ مدينة القيروان، كان مجاب الدعاء، توفي سنة 63هـ. ينظر: الذهبي شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان (ت 748هـ/ 1374م)، سير أعلام النبلاء، ج $_{8}$ ، تح مد نعيم العرقسوسي ومأمون صاغرجي، إشر: شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط $_{11}$ ، 1417هـ/ 1996م، ص ص $_{11}$ : 534\_53.

<sup>4</sup>\_ يوسف بن تاشفين: هو يوسف بن تاشفين بن ترقوت بن وارتقطين بن منصور بن مصالة بن أمية بن واتملي بن تامليت الحميري الصنهاجي اللمتوني، من ولد عبد شمس بن وائل بن حمير، ولد سنة 400هـ، ملك المغرب من حزائر بني مزغنة إلى حبل الذهب في السودان والأندلس، وهو من بني مدينة مراكش، وتلقب بأمير المسلمين وناصر الدين، توفي سنة 500هـ، ودفن بقصره بحاضرة مراكش. ينظر: السملالي العباس بن إبراهيم بن الحسن بن محمداللإعلام بمن حل مراكش وأغمات من الأعلام، ج10، المطبعة الملكية، الرباط، ط2، 1413هـ/1993م، ص: 298\_300.

<sup>5</sup>\_ ابن خلدون أبو زكريا يحي بن أبي بكر محمد بن محمد بن خلدون (ت 780ه/1378م)، بغية الرواد في ذكر الملوك من بني عبد الواد، مج<sub>1</sub>، تح: ألفرد بل، بيير فونطانة الشرقية، الجزائر، (د.ط)، 1321ه/1903م، ص ص: 95، 96.

الذي كان له الفضل في كشف مؤامرة ابن علان الصنهاجي مع ابن غانية ضد الموحدين، وجزاء له على هذا الصنيع أن ولا ه المأمون على تلمسان وسائر بلاد زناتة سنة 627ه/1231م. (1)

وبعد وفاته إثر سهم أصابه في حصاره لندرومة سنة 620هـ/1233م، خلفه ابنه الحسن لمدة ستة أشهر، ثم "تنازل عن الولاية لعمه عثمان بن يوسف سنة 630هـ/1234م، والذي ثارت عليه الرعية نتيجة لتعسفه وجوره، جاء بعده أبو عزة زجدان بن زيان بن ثابت بن محمد سنة 631هـ/ 1235م، وشهد عهده نوعا من الاضطرابات بسبب خروج بني مطهر وبني راشد عليه إلى أن قتلوه سنة 633هـ/1236م، وبموته خلفه أخوه يغمراسن بن زيان الذي أنمى ولاءه لبني عبد المؤمن، وهكذا علا صيت الدعوة العبد وادية. (2)

والدولة الزيانية كغيرها من الدول مر "ت بمراحل خلال الفترة التي مكثتها، أولها مرحلة التأسيس؛ ي التي همّة لل اللبنة الأساسية التي تقوم عليها الدولة، ثم المرحلة الثانية؛ وفيها تبلغ قم "ة التطور والر "قي، وأخيرا مرحلة الضعف؛ وهنا يكون مآل الدولة إلى السقوط.

#### 1. مرحلة النشأة والتطور:

لما تولى يغمراسن بن زيان زمام أمور بني عبد الواد بدأت تظهر لديهم بوادر الانفصال عن الدولة المؤمنية، والاتجاه نحو تأسيس دولة تتمتع بكامل مظاهر السيادة، فشرع في إقامة النظم الإدارية من الوزارة والحجابة والكتابة، كما اهتم " بتنظيم جيشه وتعيين القواد، حتى أصبح في فترة وجيزة جيشا يعتد " به، وبذلك أعلن العداوة لبني عبد المؤمن من خلال رفضه إعلان الخطبة لهم على المنابر، وكذا اعتراضه للهدية التي بعث بما أبو زكريا عبد الواحد بن أبي حفص الهنتاتي إلى الخليفة الموحدي السعيد بن المأمون، (3)هذا ما أثار حفيظته، فجه " ز جيوشا من الموحدين وأحلافهم من العرب، ويم وجهه صوب تلمسان في سنة 640ه/1243 (4) ا أيقن بالهزيمة أمام جيوش أبي زكريا فر " بأهله وماله صوب تلمسان في سنة 640ه/243 (4)

<sup>1 -</sup> ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج<sub>1</sub>، ص ص: 105-107.

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، مج<sub>1</sub>، ص ص: 107، 108.

<sup>2</sup>\_ التنسي محمد بن عبد الله (ت 899هـ/1494م)، تاريخ بني زيان ملوك تلمسان (قتطف من نظم الدّ ر والعقيان في بيان شرف بني زيان)، تح وتع: محمود آغا بوعياد، موفم للنشر، الجزائر، (د.ط)، 2011م، ص: 115.

<sup>4</sup>\_ ابن عذاري المراكشي (كان حيا سنة 712هـ/1312م)، البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب (قسم الموحدين)، تح: محمد إبراهيم الكتاني وآخرون، دار الغرب الإسلامي، بيروت، دار الثقافة، الدار البيضاء، ط1، 1406هـ/1985م، ص: 361.

إلى جبل بني ورنيد، فاستولى أبو زكريا على تلمسان، غير أنه لم يجد من يوله عليها، فاستقدمه وأقطعه أراضي من إفريقية تقد ر جبايتها بـ100 ألف دينار، كان هذا الاتفاق بداية التحالف الزياني الحفصي ضد الموحدين. (1)

هنا أدرك السعيد الموحدي مدى خطورة الوضع على دولته، فقر "ر استرجاع أملاكه، (2) فأعد " العدة وقصد تلمسان في سنة 646ه/249 وضرب حصارا عليها، فخرج منها يغمراسن فار " العلمة وماله، وتحص "ن بقلعة تامجرت، ولكن السلطان السعيد تتب "عه وقام بمحاصرة القلعة لمدة ثلاثة أيام، غير أن " الدائرة انقلبت عليه، وتمكن فارس من بني عبد الواد يدعى يوسف بن حزوون من قتله، (3) وبمقتل سلطان الموحدين السعيد في نفس السنة انهزم جيشه، (4) وتمكن بنو عبد الواد من الاستيلاء على ما كان بمحلته من نفائس منها: مصحف عثمان حرضى الله عنه - . (5)

وبانكسار الموحدين هناك وجد المرينيون<sup>(6)</sup> الفرصة سانحة للسيطرة على مدينة فاس،<sup>(7)</sup> ومن ثمّة إحكام السيطرة على كامل بلاد المغرب الأقصى،<sup>(1)</sup> فحرج أميرهم أبو بكر بن عبد الحق

<sup>1</sup>\_ الموحدون: أصلهم من المصامدة، وهم من أصحاب المهدي بن تومرت الذي تولى أمر المغرب بعد المرابطين اللمتونيين. ينظر: القلقشندي، قلائد الجمان في التعريف بقبائل عرب الزمان، ص: 169.

ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج $_1$ ، ص ص: 112، 113.  $_2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>\_ ابن عذاري، المصدر السابق، (قسم الموحدين)، ص: 387.

بن أبي زرع أبو الحسن علي بن عبد الله الفاسي (كان حيا مابين 710هـ731هـ/ 1331م)، الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس، صور للطباعة والوراقة، الرباط، (د.ط)، 1972م، ص ص: 113، 114.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>\_ مصحف عثمان -رضي الله عنه-: هو من نسخ من طرف سيدنا عثمان – رضي الله عنه- وبعد وفاته صار من حزائن بني أمية في المشرق ثم في الأندلس، وبعد أن استولى عبد المؤمن بن علي على الأندلس نقله إلى حاضرة مراكش، وتأذّق هو وبنوه في زخرفته بالجواهر الفاخرة. ينظر: المراكشي عبد الواحد (ت 647هـ)، المعجب في تلخيص أخبار المغرب، تح: محمد سعيد العريان، (د.د.ن)، القاهرة، (د.ط)، 1383م/ 1963م، ص: 326. التنسي، المصدر السابق، ص: 123، 124.

<sup>6</sup>\_ المرينيون: هم فرع من زناتة، وهم بنو مرين بن ورتاجن بن ماخوخ بن حريج بن فاتن بن بدر بن يحفت بن عبد الله بن زرتبيص بن المعز بن ابراهيم بن رحيك بن واشين بن نصبين بن سرا بن إحيا بن ورسيك بن أديت بن جانا، ومنهم بنو عبد الحق ملوك فاس. ينظر: القلقشندي، قلائد الجمان، ص ص: 176، 177.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>\_ فاس مي مدينة كبيرة مشهورة على بر " المغرب من بلاد البربر، وهي مدينتان مفترقتان مسورتان، عدوة القرويين وعدوة الأندلسيين، أسست عدوة الأندلسيين سنة 192هـ، وعدوة القرويين سنة 193هـ، ومنها إلى سبتة عشرة أيام. ينظر: الحموي ياقوت، المصدر السابق، مجه، ص ص: 230، 231.

(642\_656\_1244) من فاس لإخضاع المناطق المحاورة مستخلفا عليها مولاه السعود بن خرباش الحشمي، وفي أثناء غيابه اتفق مشيخة الموحدين مع بعض قواد الروم الذين كان الرشيد قد ولا هم على قيادة فاس على خلع أبي بكر، وقتل قائده السعود، وإعلان البيعة للمرتضي الرشيد قد ولا هم على قيادة فاس على خلع أبي بكر، وقتل قائده السعود، وإعلان البيعة للمرتضي (646\_665\_648) وبعد مقتل والي أبي بكر والتنكيل به، خرجت فاس عن طاعته، فاستغل يغمراسن هذه الأوضاع لصالحه، وتوجه إلى ضم تازا لملكه، وكان ذلك سنة 647هـ/ 1250م.

ولم " ما علم أبو بكر الذي يلقبه ابن خلدون بأبي يحي لما آلت إليه الأمور في فاس شد" الرحال اليها، وضرب حصارا عليها لعدة شهور، فاستنجد أهلها آنذاك بالمرتضي الذي استصرخ بدوره بيغمراسن، فاستشاط أبو بكر لذلك غضبا، ونحض للقاء يغمراسن، فالتحم الجيشان في موقعة إيسلي كانت الهزيمة فيها ليغمراسن الذي تراجع إلى تلمسان، (3) وكانت هذه أول مواحهة بين بني عبد الواد وبني مرين، فاستغل " محمد بن عبد القوي الفرصة، واستولى على بعض الأقاليم منها: برشك، شرشال والونشريس، وكذلك الأمر بالنسبة لمحمد بن منديل المغراوي الذي سيطر على مليانة وغيرها من الأعمال الشرقية، أما عن أبي بكر فقد أفل راجعا وواصل حصاره لفاس، إلى أن استسلم أهلها وطلبوا منه الأمان، فاستولى عليها سنة 848ه/1251م، ومنها واصل سيطرته على المناطق المغربية وحربه ضد " الموحدين، فاستطاع أبو بكر إلحاق الهزيمة به بموضع يعرف بأبي سليط.

غير أن هذه الهزائم لم تحل دون رغباته في التوسع غربا على حساب ممتلكات الدولة الموحدية التي كانت آنذاك تلفض أنفاسها الأحيرة، فتوجه إلى سجلماسة (5)لله بهذا يعو ض شيئا من هزائمه المتوالية على يد أبي بكر، غير أن بني مرين الذين كانوا يعتبرون أنفسهم الورثة الشرعيين لملك

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، ا**لعبر**، ج7، ص ص: 111، 112.

<sup>2</sup>\_ ابن أبي زرع الفاسي، الذخيرة السنية في تاريخ الدولة المرينية، (د.د.ن)، الرباط، (د.ط)، 1392هـ/1972م، ص ص: 74 76.

<sup>3</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، **العبر**، ج7، ص: 112.

<sup>4</sup>\_ حركات إبراهيم، المغرب عبر التاريخ، مج2، دار الرشاد الحديثة، الدار البيضاء، ط1، 1398ه/1978م، ص: 16.

<sup>5</sup>\_ سجلماسة: مدينة في جنوبي المغرب، في طرف بلاد السودان، بيها وبين فاس عشرة أيام تلقاء الجنوب، وهي في منقطع جبال درن، بينها وبين درعة أربعة أيام. ينظر: الحموي ياقوت، المصدر السابق، مج3، ص: 192.

الموحدين سارعوا إلى السيطرة على سجلماسة قبل وصول يغمراسن إليها، (إلا " أذّه لم يكتف بهذه الموحدين سارعوا إلى السيطرة على سجلماسة قبل وصول يغمراسن إليها، (إلا " أذ الكر " ق سنة 662هـ/1263 وتمكّن في هذه المر " ق من إخضاعها له لمدة عشر سنوات، وظلّت تحت حكمه إلى أن استرجعها السلطان المريني يعقوب بن عبد الحق. (2)

وظلّت الوقائع بين الطرفين طيلة فترة حكم يغمراسن، ومن أشهرها واقعة تلاغ 666ه/ 1267م، فبعد وفاة المرتضى واعتلاء أبي دبوس الواثق العرش الموحدي (665\_668ه/ 1270م)، أرسل يغمراسن بيعته لهذا الأخير، طالبا التحالف ضد المرينين، وبالفعل لما حاصر يعقوب المريني<sup>(3)</sup> مراكش بعث أبو دبوس يغمراسن من أجل إثارة الفتن، وإشغال يعقوب، وبالفعل كان ذلك، والتقى أبناء العمومة في معركة أحرى كان ميدانها وادي تلاغ، والتي تمكّن فيها المرينيون من دحر بني عبد الواد مرة أحرى.

ولم يتوقف الطرفان عند هذا الحد، بل تعد اه إلى وقائع أخرى، نذكر منها واقعة إيسلي 670هـ/1272م والتي لم تختلف كثيرا عن سابقاتها؛ بحيث حشد يعقوب قواته من بني مرين، الأغزاز وحامية من النصارى قاصدا تلمسان، وهنا وصله وفد من سلطان بني الأحمر، يستصرخه لنصرة المسلمين بالأندلس من الخطر الصليبي، فارتأى مهادنة يغمراسن، والتفرغ للجهاد بالأندلس، غير أن هذا الأحير رفض الصلح، فعزم السلطان المريني على المسير إليه، والتحم الجيشان

1

اً الجيلالي عبد الرحمان بن محمد، تاريخ الجزائر العام، ج $_2$ ، مكتبة الشراكة الجزائرية، الجزائر، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، ط $_2$ ، ط $_3$  الجنائر منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، ط $_3$  الجنائرية، الجزائرية، الجزائرية، منشورات دار مكتبة الحياة، الجياة، الجنائرية، الجنائرية، الجزائرية، الجزائر

<sup>2</sup>\_ حاجيات عبد الحميد، تاريخ دولة بني زيان (مقتطف من كتاب ترجمان العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر وكتاب تاريخ الدولة الزيانية بتلمسان لابن الأحمر)، دار مدني للطباعة والنشر والتوزيع، (د.م.ن)، (د.ط)، 2011م، صص: 81\_83.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>\_ يعقوب المريني: هو يعقوب بن عبد الحق بن محيو بن أبي بكر بن حمامة الزناتي المريني، ولد 607هـ، وبويع بالخلافة 656هـ وملك العدوتين، وتوفي سنة 685هـ ينظر: المكناسي أحمد بن القاضي (ت 1025هـ) جذوة الاقتباس في ذكر من حل من من الأعلام مدينة فاس، دار المنصور للطباعة والوراقة، الرباط، (د.ط)، 1973م، ص ص: 656\_858.

<sup>4</sup> السس الاوي أبو العباس أحمد بن خالد الناصري، الاستقصا في أخبار دول المغرب الأقصى، ج3، تح وتع: جعفر الناصري، محمد الناصري، دار الكتاب، الدار البيضاء (المملكة المغربية)، (د.ط)، 1954م، ص ص: 25، 26.

في معركة حامية الوطيس بوادي إيسلي، كانت الغلبة فيها ليعقوب المريني، وانحزم يغمراسن هزيمة لا تقل عن الهزائم السابقة. (1)

ونتيجة للانتصارات التي حق قها يعقوب في الأندلس، توج س بني الأحمر خيفة من زوال ملكهم على يده، فراسلوا يغمراسن يطلبون مساندته بإثارة الشغب في المغرب وتشتيت قوة بني مرين، هذا ما توافق مع مصالح يغمراسن الذي كان يسعى إلى توطيد أركان دولته في المغرب، غير أن السلطان المريني يعقوب لم يشأ فتح جبهة ثانية للقتال، فعمد لطلبالصلح منه، لكن سلطان تلمسان أبى إلا أن يدخل في مواجهات مع المرينين، مستغلا بذلك انشغالهم في الأندلس، فكانت بينهم واقعة تافنة؛ والتي كانت نكسة أخرى أصابت الجيش الزياني. (2) هذا وغيرها من الوقائع التي جمعت الطرفين، وفي هذا الصدد يقول ابن الخطيب: «...ومن حروبه معهم الحرب بإيسلي، وبوجدة، وبتامسونت، وببني بهلول، ثم بتلاغ، ثم بوادي تافنة، ثم هلك يغمراسن». (3)

لما توفي يغمراسن كان قد ثبت أركان ملكه لبنيه من بعده، وبوصول الأمير عثمان إلى الحكم كان لزاما عليه أن يحافظ على الأقل على الحدود التي رسمها والده، أو زيادة توسيعها إذا ما أمكن ذلك، فالأمير يغمراسن قبل وفاته كان قد أوصى ولي عهده عثمان بمهادنة المرينيين نظرا لقوتهم، والتوسع شرقا على حساب الحفصين الأقل قوة في ذلك الوقت، وبالفعل عزم أبو السعيد على تنفيذ وصية أبيه، فهادن بني مرين، وسعى لضم القبائل الشرقية، (4) ومنها بني توجين، وبذلك تكون قد دانت له الونشريس والمدية، وكذا مغراوة، وما كان تحت أيديهم من مازونة، تنس وبرشك، (5) وواصل السير حتى وصل بجاية، غير أنها استعصت عليه، وكان ذلك 686ه/1287م. (6)

<sup>1</sup>\_ ابن الأحمر أبو الوليد اسماعيل بن يوسف الغرناطي الأندلسي (ت807هـ/1405م)، تاريخ الدولة الزيانية بتلمسان، تق وتح وتع: هاني سلامة، مكتبة الثقافة الدينية للنشر والتوزيع، بور سعيد، ط1، 1421هـ/2001م، ص ص: 21-23.

<sup>2</sup>\_ الجيلالي عبد الرحمن، المرجع السابق، ج2، ص: 81.

<sup>2</sup>\_ ابن الخطيب لسان الدين ذي الوزارتين (ت 776ه/1374م)، رقم الحلل في نظم الدول، المطبعة العمومية، المحمدية (تونس)، (د.ط)، 1316هـ، ص: 72.

<sup>4</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمن، **العبر**، ج7، ص: 123.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>\_ التنسى، المصدر السابق، ص: 127.

<sup>6</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمن، العبر، ج7، ص: 125.

غير أن المرينين ظل "ضم تلمسان شغلهم الشاغل، فسرعان ما تخلوا لبني الأحمر عن غرناطة، وتفرغوا لحربهم مع بني عبد الواد، فقد قام يوسف أبي يعقوب بحصار تلمسان خمسة مرات (1) وقيل أربعة، (2) تمكن في الأخيرة من فرض حصار طويل دام أكثر من ثماني سنين (698هـ100هم 1298 1298م)، ساءت فيها أحوال البلاد، وتفشى الجوع الذي حصد ألاف الأرواح، وهذا ما يعبر عنه يحي ابن خلدون في قوله: «... فكانت مدة هذا الحصار الأكبر والخطب الشديد ثماني سنين وثلاثة أشهر وخمسة أيام، وبلغ فيها عدد موتى أهل تلمسان قتلا وجوعا زهاء مائة ألف وعشرين ألف»، (3) وخلال هذا الحصار توفي السلطان أبو السعيد سنة 703هـ/1303م، وخلفه ابنه أبيزيان محمد، وكان الحصار لا يزال قائما على المنطقة، ولم ينفك "عنها إلا بموت يوسف أبي يعقوب المريني سنة 706هـ/1308م، واستطاع السلطان الزياني بفضل عزمه وحزمه إحضاع غتلف القبائل العربية والزناتية المنشق عنه (مغراوة وبني توجين)، وكذا أعراب سويد (4) والديا لم، (5) عنها الدعوة للحفصين، (6) وشرع في إصلاح بعض ما خلفه الحصار، إلى أن وفته المنية سنة 707هـ/1307م.

وبعد وفاته بويع أخوه أبو حمو موسى الأول، وهو أول ملوك زناتة الذي استطاع تنظيم أمور دولته بسنه للقوانين، ووضع الأنظمة وصكّه للعملة، هذا فيما يخص الأمور الإدارية، أما الجانب العربي لدولته، وتوسيع حدوده شرقا، فبدأ السياسي فقد سار على نهج أسلافه، في تأمين الجانب الغربي لدولته، وتوسيع حدوده شرقا، فبدأ

1\_ التنسي، المصدر السابق، ص: 130. ابن خلدون عبد الرحمن، العبر، ج7، ص ص: 126، 127. ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج1، ص: 121.

<sup>2</sup>\_ ابن الأحمر، تاريخ الدولة الزيانية بتلمسان، ص ص: 68، 69.

 $<sup>^{2}</sup>$ ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج $^{1}$ ، ص ص: 124، 125.

<sup>4</sup>\_ **سويد:** هم فرع من عرب رياح الذين يرجع أصلهم إلى بني هلال، وتسكن الصحاري التي تمتد نحو مملكة تنيس، وهم أشراف وبواسل. ينظر: الوزان الحسن، المصدر السابق، ج1، ص: 49، 51.

<sup>5</sup>\_ الديالم: هم فرع من عرب المعقل تسكن صحراء ليبيا، ويذهبون إلى درعة ليستبدلوا التمر بأنعامهم. ينظر: المصدر نفسه، ص: 49، 64.

<sup>6</sup>\_ الحفصيون: نسبة إلى أبي حفص أحد العشرة أصحاب المهدي بن تومرت، وهم من قبيلة زناتة المصمودية. ينظر: القلقشندي، قلائد الجمان، ص: 169.

الدراجي بوزياني، أدباء وشعراء من تلمسان، ج $_1$ ، دار الأمل للدراسات، الجزائر، (د.ط)، 2011م، ص ص:  $_1$  186\_180.

بإخضاع القبائل المعارضة حتى وصل إلى الز "اب جنوبا، ومدينة الجزائر شمالا، وبجاية شرقا، وعرف في آخر عهده معارضة من قبل ابنه أبي تاشفين، الذي تملّكته الغيرة نتيجة تفضيل أبيه لابن عمه مسعود ابن أبي عامر، فعزم على قتله، وسجن أبيه، غير أن هذه المكيدة، راح ضحيتها أيضا السلطان أبي حمو، وكان ذلك سنة 718ه/1318م، واستأثر أبو تاشفين بالحكم. (1)

هذا الأخير الذي كان مولعا بالعمران والتزيين، مستعينا في ذالك بأسرى الروم الذين برعوا في محال البناء، وشق طريقه في توسيع دائرة ملكه، وشرع في إخضاع القبائل حتى وصل بجاية التي حاصرها قرابة سنة، ولم يتوقف عند هذا الحد، بل جد في السير متجاوزا قسنطينة وبونة، حتى وصل تونس وهزم السلطان أبا يحي هزيمة نكراء، وتمكن من دخول تونسوطل فيها أربعين يوما، مما جعل السلطان الحفصي يطلب العون من السلطان المريني أبي الحسن، غير أن أبا تاشفين رد شفاعته، فجه ز جيشه وقصد تلمسان 735ه/1334م، وقام بمحاصرتها سنتين إلى أن دخلها عنوة، وتمكن من قتل السلطان أبي تاشفين، وهنا خرجت تلمسان عن حكم بني عبد الواد، لتخضع لبني مرين. (2)

تمكن السلاطين الزيانيون في هذه الفترة من تنظيم أمور دولتهم داخليا، وكذا توسيع نفوذهم، هذا من جهة، وتطوير الجانب الحضاري من جهة أخرى، غير أن التحالف المريني الحفصي قضى على دولتهم. لتنتقل إلى الحكم المريني ردحا من الزمن.

#### 2. مرحلة إعادة بعث الدولة:

ظلّت تلمسان تحت الحكم المريني أكثر من عشر سنوات سعى فيها المرينيون إلى تقريب بني عبد الواد، فلما خرج للاستيلاء على تونس صحب معه جمع منهم بما فيهم أبو سعيد وأبو ثابت، وخلال سيطرته عليها لقي معارضة من قبل بني سليم الذين لقوا مساندة بني عبد الواد، (3) ودارت بين الطرفين معركة سنة 749ه/1348م انهزم فيها أبو الحسن وشاع خبر وفاته، وحينئذ خرج ابنه أبو عنان من تلمسان التي كان واليا عليها، قاصدا المغرب الأقصى لاعتلاء عرش المرينين. (4)

<sup>1</sup>\_ الجيلالي عبد الرحمن، المرجع السابق، ج2، ص ص: 144\_147.

<sup>2</sup>\_ ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج<sub>1</sub>، ص ص: 134\_141.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\_ ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج<sub>1</sub>، ص ص: 144\_146.

<sup>4</sup>\_ مقديش محمود، **نزهة الأنظار في عجائب التواريخ والأخبار**، مج<sub>1</sub>، تح: علي زواوي ومحمد محفوظ، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط<sub>1</sub>، 1988م، ص ص: 577، 578.

وهكذا تمكن أبو سعيد وأبو ثابت من استعادة ملك أجدادهم في نفس السنة، وعكف كلاهما على النهوض بالدولة، فتولى أبو سعيد الشؤون السياسية، بينما اهتم "أبو ثابت بالجانب العسكري، فركّز جهوده على الجزء الشرقي من المغرب الأوسط؛ بحيث تمكّن من ضم برشك، مليانة، المدية، الجزائر، وكذا محاصرة مغراوة التي كانت من بين حلفاء بني مرين، فبعث إليه أبو عنان بأن يشفع له، غير أن أبا ثابت رد "شفاعته، الأمر الذي أغضبه، فاتخذها ذريعة للهجوم على تلمسان، فالتقى الجمعان بإيسلي (وادي القصب)، ودارت بينهم معركة ضارية انهزم فيها الزيانيون هزيمة نكراء، وقتل فيها الأحوان أبو سعيد وأبو ثابت، لتسقط تلمسان مرة أخرى في يد المرينيين سنة 753ه/ فيها الأحوان أبو سعيد وأبو ثابت، لتسقط تلمسان مرة أخرى في يد المرينيين سنة 753ه/

وفي هاته الأثناء ظهر أبو حمو على مسرح الأحداث في تونس سنة 753هـ/135ه، والذي كان من بين اللاجئين إليها خوفا من بطش بني مرين، وهناك استطاع كسب عرب بني سباع من الدواودة إلى صفّه، وكان لهؤلاء الأعراب الفضل في إقناع السلطان الحفصي أبي إسحاق على تدعيم أبي حمو موسى الثاني من أجل استرجاع ملك أجداده، (2) وبوفاة السلطان المريني أبي عنان واضطراب أمرهم وجد الفرصة مواتية للانقضاض عليهم، وانضم ت إليه عرب بني عامر، وبذلك تمكن من الدخول إلى تلمسان حاضرة ملكه سنة 760هـ/1358م، (3) واستولى على كامل ذخائر بني مرين، ومنها الهدية التي جه وها السلطان المريني إلى صاحب برشلونة. (4)

وقد بذل كل ما في وسعه من أجل إعادة إحياء مجد الدولة في تشكيل حكومة، وتنظيم إدارته، وتعين الوزراء،  $^{(5)}$  من بين أهم الأعمال التي أقر ها أبو حمو في دولته الاحتفال بالمولد النبوي؛ حيث استمرت سنه لدى خلفائه فيما بعد، كما اشتهر باعتنائه بالعلم والعلماء، وقتل إثر واقعة كانت بينه وبين بني مرين بمعونة ابنه أبي تاشفين سنة 791هـ/1388م. وعليه فإن السلطان أبا حمو كان ممن

<sup>1&</sup>lt;sub>-</sub> التنسى، المصدر السابق، ص ص: 150\_155.

<sup>2</sup>\_ الدراجي بوزياني، المرجع السابق، ج1، ص ص: 232\_241.

<sup>3</sup>\_ السلاوي، المرجع السابق، ج4، ص: 4.

<sup>4</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمن، **العبر**، ج7، ص: 400.

<sup>.245</sup>\_244 وزياني، المرجع السابق، ج $_1$ ، ص ص $_2$  الدراجي بوزياني، المرجع السابق، ج $_1$ 

<sup>6</sup>\_ التنسي، المصدر السابق، ص: 162، 181.

ممن امتاز بالحنكة والد هاء، وكادت دولته أن تصل إلى مصاف الدول الكبرى، لولا استمرار الثورات في عهده، وخروج بعض أحلافه عنه من العرب والبربر، وغدر بعض رجال الدولة له.

بعد استعادة بني عبد الواد لملكهم عملوا على بسط نفوذهم خاصة على الجهة الشرقية، حتى تجاوزوا بجاية، غير أن تدخل المرينين في الشؤون الداخلية للدولة، واستغلال الاضطرابات العائلية داخل البيت الزياني جعل الدولة تتجه نحو الانميار والسقوط.

#### 3. مرحلة الانحدار والسقوط:

بوفاة أبي حمو موسى الثاني دخلت الدولة الزيانية في دوامة من الحروب والصراعات؛ حيث انتصب أبو تاشفين الثاني على الحكم سنة 791هـ/1388م، ولكن تحت الوصاية المرينية بزعامة أبي العباس بن أبي سالم الذي وجد الفرصة مواتية للوثوب على تلمسان، وكان ذلك سنة 795هـ/1393م، وكان أبو تاشفين قد أصابه مرض توفي على إثره في نفس السنة، (1) فقام أحمد بن العز " أحد أقارب أبي تاشفين بتعيين أحد أبناء السلطان، وتولى " الوصاية عليه.

ولما علم يوسف بن أبي حمو بذلك سار إلى تلمسان مع أحلافه من العرب، وتمكّن من قتل أحمد بن العز وابن أحيه أبي تاشفين، غير أن السلطان أبا العباس لم يكن ليتركه يهنأ بهذا النصر؛ فقد بعث ابنه أبا فارس إلى تلمسان التي ظلّت تحت حمايته إلى أن توفي أبوه، حيث عين عليها أبا زيان الذي كان معتقلا في فاس وذلك عام 796ه/1393، هذا الأخير الذي كان له اهتماما كبيرا بالعلم، وكان هو نفسه أديبا وشاعرا، ولعل أبرز دليل على ذلك تلك القصيدة التي نظمها في مدح سلطان مصر الظاهر برقوق، واستمر في الحكم إلى أن ثار عليه أحوه عبد الله سنة 801ه/1402 ففر (2)

ومما يلاحظ في هذه الفترة هو تدخل بني مرين في السياسة الداخلية للدولة الزيانية؛ أو ما يعرف بسياسة العزل والتولية، فحاول السلطان أبو سعيد كسب عبد الله (شقيق أبي زيان) إلى صفّه، وبعثه في جيش إلى تلمسان لحصارها سنة 802هـ/1399م، فوقعت معركة بين الأخوين قتل فيها أبو زيان، وحل معلم عبد الله مع استمرار التبعية لبني مرين. (3)

<sup>1</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمن، العبر، ج7، ص ص: 481\_483.

<sup>. 186</sup>\_183 ص ص: 186\_183. من الرجع السابق، ج $_{2}$ ، ص $_{3}$ 

<sup>2</sup>\_ ابن الأحمر، تاريخ الدولة الزيانية بتلمسان، ص: 83.

وهكذا ظل السلاطين المرينيون يتحكمون في تعيين الأمراء الزيانيين وعزلهم وفق ما يتماشى ومصالحهم الخاصة، إلى أن ضعفت الدولة المرينية مع بداية القرن 9ه/15م، وبرزت الدولة الحفصية على مسرح الأحداث، فحلّت محل المرينيين في التدخل في شؤون الدولة الزيانية؛ فكثر الخلع والتنصيب وعم تت الفوضى، فاغتنم الصليبيون الفرصة ليستولوا على سواحل المغرب الأوسط مع مستهل القرن 16/10م. (1)

لقد تضافرت عدة عوامل جعلت الدولة الزيانية تفقد هيبتها ووجودها ككيان سياسي، منها الصراع بين أبناء البيت الحاكم وكثرة الثورات الداخلية، وإلحاح سلاطين الدول الجحاورة لها على تطويقها، وتوسيع دائرة ملكهم على حسابها، هذا إضافة إلى تدخل الغزو الصليبي؛ حيث كادت أن تصبح أرض المغرب الأوسط مسيحية لولا تدخل العثمانيين وإنقاضهم للمسلمين.

1\_ عموره عمار، **موجز في تاريخ الجزائر**، دار ريحانه للنشر والتوزيع، الجزئر، ط<sub>1</sub>، 2002م، ص ص: 83، 83.

## الفصل الأول:

# البناء والتعمير في المغرب الأوسط على العهد الزياني البناء والتعمير في المغرب الأول: العمارة المدنية

أولا: المدن

ثانيا: القصور والمنازل

ثالثا: الحمامات و الفنادق

المبحث الثاني: المنشآت الدينية والتعليمية

أولا: المساجد والأضرحة

ثانيا: المدارس

ثالثا: الكتاتيب والزوايا

المبحث الثالث: التحصينات العسكرية

أولا: الأسوار والأبواب

ثانيا: الحصون والقلاع

ثالثا: الأبراج

الفصل الأول:

#### تعريف العمران:

ر َ الر ّجل، ي َع ْلَمَ َ ر ُ ، لَغَةَ ثُم َ ر ً ا، ع َ م َ ار َ ةً ، وقيل ي َع ْ م ُ ر ُ ه ، ع ِ م َ ار َ ةوالعمارة ما يعم ُ ر به المكان. (1)

ب- اصطلاحايغر "فه ابن خلدون فيقول: «هوالتنازل، والتنازل في مصر أو حلّة للأنس بالعشيرة، واقتضاء الحاجات لما في طباعهم من التعاون على المعاش»؛ (2) أي أن "العمران هو الاجتماع البشري الذي من خلاله يتم " التعاون على شؤون الحياة، (3) وأيضا يقصد به البنيان، وما ي ع م م م البلد ويحس من حاله بفضل الفلاحة والصناعة والتجارة، وكثرة الأهالي. (4)

والعمران عند ابن خلدون نوعان: العمران البدوي؛ وهو الذي يكون في الجبال والأماكن المقفرة والصحاري، أم العمران الحضاري فيكون في القرى والمدن، ويكثر في الجزء الشمالي من الأرض، وبالأخص بين خط الاستواء إلى 64 درجة شمالا، بينما ينقطع العمران من 64 إلى 90 درجة؛ وذلك لشدة البرودة، أم افيما يخص الجزء الجنوبي فيقل العمران به في العموم، وذلك لارتفاع درجة الحرارة، وما يصحب ذلك من جفاف ومشقة في العيش. (5)

<sup>1</sup>\_ ابن منظور أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم الإفريقي المصري، **لسان العرب**، مج4، دار صادر، بيروت، (د.ط)، (د.ت)، ص: 602، 604.

<sup>2</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمن، مقدمة ابن خلدون (وهي الجزء الأول من كتاب: ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر)، مر: سهيل زكار، دار الفكر والطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، (د.ط)، 1431ه/2001م، ص: 53.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>\_ العبدة محمد، نصوص مختارة من مقدمة ابن خلدون، مركز الرسالة للدراسات والبحوث الإنسانية، نصر (القاهرة)، ط1، 2009م، ص: 50.

لمعجم الوسيط، مكتبة الشروق الدولية، مصر، طه، 1425ه/2004م، ص: 627.

<sup>5</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمن، **المقدمة**، ص ص: 64، 65.

#### المبحث الأول: العمارة المدنية

#### أولا: المدن:

المدينة في تعريفها التاريخي هي وحدة تشكيلية قديمة يرجع تاريخها إلى حوالي سبعة آلاف سنة، وهي بذلك من بين السمات التي تدل على تطور الإنسان وتمد نه، وبمعنى آخر هي نتاج التطور التاريخي الذي بلغه الإنسان في حياته منذ أقدم العصور إلى اليوم، وبانتشار الإسلام واتساع رقعته الجغرافية زاد الاهتمام بتأسيس المدن، وطبعت بطابع إسلامي، فبعد هجرة الرسول -صلى الله عليه وسلم- إلى المدينة المنورة قام بتوسعتها؛ حيث جعل عناصرها أربعة: الجامع، وبجواره مسكنه، والسوق، ثم مساكن المسلمين، فأصبحت هذه المدينة نمطا ومثالا سار على نهجه القادة الفاتحون، ثم المسلمون بصفة عامة في بنائهم للمدن فيما بعد. (1)

وأطلق على المدينة أيضا اسم القرية، وإغمّا نفرق بين الاثنين بأن لفظ القرية يطلق على ما هو أصغر من المدينة، إضافة إلى أن المدينة محاطة بسور، بينما القرية ليس لها أسواروتعر ف أيضا على أخمّا البنايات العمرانية الأصيلة التي عرفها الإنسان منذ القديم، ولعبت دورا هاما في تشكيل تاريخه، وساهمت بقسط كبير في بلورة مقومات تراثه الحضاري العريق. أما ابن خلدون فيجعل المدينة تعبر عن تطور الدولة، ويربطها بالاجتماع البشري، فيقول: أن تشييد المدن إنّما يحصل باجتماع الفعلة وكثرتهم وتعاونهم». (2)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>\_قرقوتي حنان، تخطيط المدن (العمارة والزخرفة)، المؤسسات الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، ط<sub>1</sub>، 1427هـ/ 2006م، ص: 13.

<sup>2</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، المقدمة، ص: 429.

<sup>3</sup>\_ سورة الأعراف، الآية: 123.

\_ سورة الشعراء، الآية: 53.

وعرفلغرب الأوسط كغيره من الأقطار الإسلامية تأسيس مدن عدّة على مر "العصور وتوالي الحضارات، ومنها:

#### **1**. تلمسان:

تلمسان هي كلمة بربرية مركبة من شقين: "تلم"؛ بمني تجمع، "سان"؛ ومعناه اثنان؛ أي الصحراء والتل، وذكرت أيضا باسم "تلشان"؛ وهي أيضا تتكون من لفظين: "تل"؛ أي لها، و"شان"؛ أي شأن عظيم. (1) ووردت عند ابن خرداذبة باسم "تلمسين"؛ وهي بمعنى عين؛ أي ينبوع الماء الذي تحيط به الأشجار. (2)

وتعتبر مدينة تلمسان من أهم مدن المغرب الأوسط، وذلك بفضل موقعها الجغرافي الممتاز، فهي تنتصب فوق سفح جبل، هواؤها منعش وفيه راحة للعليل،  $^{(8)}$ كما أنها مدينة ساحلية، تقع في أقصى الشمال الغربي من المغرب الأوسط،  $^{(4)}$ طل على البحر المتوسط الذي تبعد عنه بحوالي ستين ميلا، وترتفع عن مستواه بثمانمائة وثلاثين مترا،  $^{(5)}$  متمركزة في أوائل الإقليم الرابع عند درجة طول أربعة عشر درجة و أربعون دقيقة، وفي العرض ثلاثة وثلاثون درجة واثنان وأربعون دقيقة.  $^{(6)}$  تحيط بما من الجنوب سفوح جبال الأطلس، وهي غنية بالجنان والكروم والبساتين والواحات،  $^{(7)}$  يجلب إليها الماء من عيون تسمى لوريط، تبعد عنها بحوالي ستة أميال،  $^{(8)}$  ويحيط بما من ناحية الشرق نمر ينبع من حبل يسمى الصخرتين، ويمر هذا النهر في شرق المدينة وحدت على حوافه طحونات، ومزارع

<sup>1</sup>\_ ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج1، ص: 9.

<sup>2</sup>\_ ابن خرداذبة أبو القاسم عبيد الله بن عبد الله، المسالك والممالك، مطبعة بريل المسيحية، ليدن المحروسة، (د.ط)، 1889م، ص: 88.

<sup>3</sup>\_ ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج1، ص: 9.

<sup>4</sup>\_ شامي يحي، **موسوعة المدن العربية والإسلامية**، دار الفكر العربي، بيروت، ط<sub>1</sub>، 1993م، ص: 162.

<sup>5</sup>\_ شاوش الحاج محمد بن رمضان، باقة السوسان في التعريف بحاضرة تلمسان عاصمة دولة بني زيان، ج<sub>1</sub>، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، (د.ط)، 2011م، ص: 27.

<sup>6</sup>\_ ابن سعيد أبو الحسن علي بن موسى المغربي (ت 673هـ/1274م)، كتاب الجغرافيا، تح وتع: إسماعيل العربي، منشورات المكتب التجاري للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، ط1، 1970م، ص: 140.

<sup>7</sup>\_ شامي يحي، المرجع السابق، ص: 162.

<sup>8</sup>\_ البكري، المصدر السابق، ص: 76.

وجنات شاسعة تسقى من هذا النهر، (1)أما من ناحية الغرب فتحد ها مدينتي وجدة وتازا في المغرب الأقصى. (2)

ومما يضاف لأهميتها الجغرافية أيضا هو أنها تربط بين الشرق والغرب، وبين الشمال والجنوب، فهي تقع في تقاطع الطريق الممتد من إفريقية شرقا إلى فاس غربا، والطريق الممتد من ساحل البحر المتوسط شمالا إلى سجلماسة والسودان جنوبا، وهذا ما أه لها لتصبح أهم مركز بجاري في المغرب الأوسط آنذاك. (3)

وزيادة على هذا وذاك فتلمسان من بين المدن الضاربة بجذورها في أعماق التاريخ، والتي أحذ موقعها تسميات مختلفة على مر العصور، فمن خلال الأبحاث التي توصل ل إليها المؤرخون نستنتج أن هذه المنطقة قد سكنها الإنسان خلال فترة ما قبل التاريخ، وهذا التجمع السكني أطلق عليه اسم أقادير (أجادير، أغادير)؛ وتعني بالعربية جدار قديم، (4) ويذكر أن لها علاقة بالفينيقيين. (5)

ومع الاحتلال الروماني للمنطقة قاموا بإنشاء مدينة بجوارها عرفت بـ"بوماريا"؛ والتي تعني البساتين أو المراعي، (6) بينما جعلوا أقادير قلعة عسكرية لمراقبة القبائل الزناتية الخارجية عن سيطرهم، وهذا إن دل على شيء إنم ليدل على الموقع الإستراتيجي المهم للمنطقة الذي جعل أعظم القوى آنذاك تسعى لفرض السيطرة عليها، وبانتهاء التواجد الروماني أعيد لها تسميتها القديمة أقادير. (7)

<sup>1</sup>\_ الإدريسي، المصدر السابق، مج<sub>1</sub>، ص: 248.

<sup>2</sup>\_ الزهري أبو عبد الله محمد بن أبي بكر (ت أواسط ق 6ه)، كتاب الجغرافية، تح: محمد حاج صادق، مكتبة الثقافة الد ينية، الد ينية، ورسعيد (الظاهر)، (د.ط)، (د.ت)، ص: 114.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>\_جورج مرسيه، بلاد المغرب وعلاقاتها بالمشرق الإسلامي في القرون الوسطى، تر: محمود عبد الصمد هيكل، مرا: مصطفى أبو ضيف أحمد، منشأة المعارف، الإسكندرية، (د.ط)، 1999م، ص: 329.

طه ذنون عبد الواحد، التطور العمراني لمدينة تلمسان الإسلامية (دراسة في النصوص الخاصة بأغادير، تاكرارت، المنصورة) تلمسان الإسلامية بين التراث العمراني والمعماري والميراث الفني، ج1، أعمال الملتقى الدولي بتلمسان، أيام: 3، 4، 5 أكتوبر 2011م، منشورات وزارة الشؤون الدينية والثقافية، تلمسان، (د.ط)، ص: 9.

<sup>5</sup>\_ بوزياني الدراجي، المرجع السابق، ج1، ص ص: 44، 45.

<sup>6</sup>\_ المرجع نفسه، ص: 46.

<sup>7</sup>\_ براهامي نصر الدين، تلمسان الذاكرة، منشورات شالة، الأبيار (الجزائر)، ط2، 2010م، ص: 9، 48.

وبدخول الإسلام إلى أرض المغرب كان أبو المهاجر دينار أول من وطأت أقدامه أرض المغرب الأوسط، وبالضبط عند عيون تلمسان؛ والتي أخذت اسمه فيما بعد، (1) ومن بين القبائل التي استوطنت المنطقة بنو يفرن الزناتية، وكان قائدهم أبو قرة آنذاك، والذي تبنى المذهب الصفري أثناء دخول الخوارج إلى المغرب، وقام بيّلس إمارة زناتية هناك، غير أن هذه الأخيرة لم تعم رطويلا. (2) فبقيام دولة الأدارسة في المغرب الأقصى تمكن زعيمهم إدريس الأول أمن ضم ها إلى ملكه سنة سنة 174هـ/790م، وقام بأعمال عمرانية إسلامية تعتبر الأولى من نوعها في أقادير، فقد بنى فيها مسجدا، وقام ابنه إدريس الثاني ببعض الترميمات على أسوار المدينة، وعلى الجامع، (4) وبوفاة هذا الأخير انقسمت دولة الأدارسة إلى عد ة إمارات كان زوالها على يد الفاطميين الذين سيطروا على أقادير، وظلّت المنطقة محل صراع بين الفاطميين والأمويين في الأندلس، ومن ثمّة الصراع الصنهاجي الزناتي.

وفي ظل كل هذه الظروف لم تشهد المنطقة أي إضافات عمرانية تذكر، إلى أن ظهرت دولة المرابطين التي شملت المغرب الأقصى والجزء الغربي من المغرب الأوسط، فقام قائدهم يوسف بن تاشفين باختطاط مدينة بالقرب من أقادير وأسماها تافرزت (5) (تاقرارت)؛ ومعناها المحلة (6) "المعسكر"؛ والتي شهدت توسيعات عمرانية في أواخر القرن 5ه/11م، وبداية القرن 6ه/12م، المعسكر"؛ والتي شهدت توسيعات عمرانية موق عمومية بالقرب منه، وكذا بناء مسجد جامع، والعديد من الإنجازات الحضارية التي جعلتها تتفوق على أقادير، وحتى في عهد الموحدين لقيت المنطقة اهتماما

<sup>1</sup>\_ ابن عذاري المراكشي (كان حيا سنة 712هـ/1312م)، البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، ج1، تح ومرا: ج. سركولان وليفي بروفنسال، دار الثقافة، بيروت، ط2، 1982م، ص: 68.

 $<sup>^2</sup>$ حساني مختار، تاريخ الدولة الزيانية، ج $_3$ ، منشورات الحضارة، الجزائر، (د.ط)، 2009م، ص ص: 133، 134.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>\_ إدريس الأول: هو إدريس بن عبد الله بن الحسن المثنى بن الحسن بن علي بن أبي طالب، مؤسس دولة الأدارسة في المغرب سنة 172هـ/788م، توفي سنة 177هـ/793م. ينظر: الزركلي خير الدين، الأعلام (قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين)، ج1، دار العلم للملاين، بيروت، ط15، 2002م، ص: 279.

<sup>4</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمن، العبر، ج<sub>7</sub>، ص ص: 102، 103.

<sup>5</sup>\_ الحموي ياقوت، المصدر السابق، مج2، ص: 44.

<sup>6</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، **العبر**، ج<sub>6</sub>، ص: 247.

واسعا في الجحال العمراني؛ حيث قام عبد المؤمن بن علي (1) ببناء سور حول المدينة، وبناء مرفأ هنين الذي كان له الدور الفعال في تنشيط الحياة الاقتصادية. (2)

فمن خلال ما سبق التطرق إليه نستنتج أن هذه المنطقة عرفت تسميات عدة، إلا أنه ظل الاسم الغالب عليها هو تلمسان منذ القرون الإسلامية الأولى على حد تعبير المؤرخين، غير أننا لم نجد إشارات تدلّنا على تاريخ اتخاذها لهذه التسمية.

ويمكننا القول أن مدينة تلمسان تدر "حت في تطورها العمراني إلى أن بلغت أوج ازدهارها في العهد الزياني؛ بحيث أصبحت عاصمة لهم، لذا اهتم "الزيانيون بتعميرها وتحصينها كونها كانت مستهدفة من قبل المرينين تارة، ومن الحفصيين تارة أخرى، وخاصة في عهد السلطان أبي حمو موسى الثاني، وابنه أبي تاشفين، هذا لأخير الذي وس ع عمرانها، وأتقن بناءها، وغرس بها البساتين والجنات، (3) وفي ذلك يقول ابن خلدون: ﴿لَى أَن نزلها آل زيان واتخذوها داراً لملكهم، وكرسيا لسلطانهم، فاختطّوا بها القصور المؤنقة، والمنازل الحافلة، واغترسوا الرياض والبساتين، وأجروا خلالها المياه، فأصبحت أعظم أمصار المغرب». (4)

وإذا أردنا إعطاء مخطط للمدينة في العهد الزياني سنجد أنمّ ا تقوم على ثلاث أحياء رئيسية: أولها الحي المركزي؛ ويضم المسجد الكبير شمالا، والمشور جنوبا، والمدرسة اليعقوبية غربا. ثمّ حي النشاطات التجارية والحرفية؛ ويحتوي على الفنادق والكثير من الدكاكين التي تحيط شوارعه الضيه قة، ويتخلّل هذا الحي سوق الغزل الذي تبيع فيه النساء منتجاتهم النسيجية. وأحيرا الحي السكني؛ وهو أكبر دائرة تحيط بالمدينة، يضم عددا كبيرا من المنازل والدروب التي تربط بين الحارات، كما أنمّ موضعوا طرقا خاصة بالنساء، طبعا للمحافظة على الحياء وعدم الاختلاط، وهذا ما يدعو إليه ديننا

<sup>1</sup>\_ عبد المؤمن بن علي: هو عبد المؤمن بن علي بن يعلى بن مروان بن مروان بن مادغيس بن بر بن قيس عيلان، مؤسس الدولة الموحدية، ولد في تاجرت قرب تلمسان سنة 487ه/1094م، بويع بعد وفاة المهدي سنة 524هـ، وتوفي سنة 558هـ/1103م. ينظر: المكناسي أحمد بن القاضي، المصدر السابق، ص: 447. الزركلي، المرجع السابق، ج4، ص: 170.

<sup>2</sup>\_ براهامي نصر الدين، المرجع السابق، ص ص: 57، 58.

<sup>3</sup>\_العمري، المصدر السابق، ص ص: 203، 204.

<sup>4</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، ا**لعبر**، ج7، ص: 105.

الحنيف. (1) وبهذا نجد أن تلمسان هي إحدى أهم المدن المغربية التي كانت ولازالت تشهد على عراقة الحضارة الإسلامية، وذلك من خلال الإنجازات العمرانية التي خلفتها الممالك التي سيطرت عليها.

#### 2. المنصورة:

تأسست هذه المدينة على يد المرينيين، وذلك نتيجة للصراع القائم بينهم وبين بني زيان، (2) وتم ابناؤها من طرف السلطان يوسف المريني (9) واتفقت المصادر (4) على أنم اتأسست سنة 698ه/ 1298 في المكان الذي نزلت فيه حيوش المرينيين، وبالض بط إلى الغرب من تلمسان، وانتهى منها سنة 702ه/1302م، (5) وإذا تمعنا أكثر في موقعها نجد أن المنطقة غنية بالمياه الجوفية والينابيع، والعيون الجارية، وذلك لقربها من هضبة لالا ستي التي تمثل خز انا للمياه، (6) وابن خلدون يشير إلى مدى أهمية الماء كشرط أساسي من شروط تأسيس المدن في قوله: «وأما جلب المنافع والمرافق للبلد، فيراعفيه أمور منها الماء لأن يكون البلد على نهر، أو بإزائها عيون عذبة ثر ق، فإن وجود الماء قريبا من البلد يسه ل على الساكن حاجة الماء، وهي ضرورية فيكون لهم في وجوده مرفقة عظيمة عامة». (7)

ويظهر من خلال الهجمات المتكررة ليوسف المريني على تلمسان أن بناءه للمنصورة كان ذو هدف عسكري؛ أي حتى يتمكّن من حماية جيوشه المحاصرة للمنطقة، (8) لعل ما يؤكد ذلك هو

\_ براهامي نصر الدين، المرجع السابق، ص ص: 124، 125.

<sup>2</sup>\_ وسبب ذلك خروج أبي عامر عن والده يوسف بن عبد الحق، ولجوئه إلى بني زيان. ينظر: ابن خلدون عبد الرحمان، العبر، جر، ص ص: 125، 126، السلاوي، المرجع السابق، ج3، ص ص: 68، 69.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>\_ يوسف بن يعقوب: هو يوسف بن يعقوب بن عبد الحق، أحد ملوك الدولة المرينية، بويع في غرة صفر سنة 685ه، وقتل عام 706ه، ودفن بشالة. ينظر: ابن الأحمر أبو الوليد إسماعيل بن يوسف الغرناطي الأندلسي (ت 807ه/1405م)، روضة النسرين في دولة بني مرين، المطبعة الملكية، الرباط، (د.ط)، 1382ه/1962م، ص: 21.

 $<sup>^{4}</sup>_{-}$  ابن بن خلدون عبد الرحمان، العبر، ج<sub>7</sub>، ص: 127. ابن خلدون يحيى، المصدر السابق، مج<sub>1</sub>، ص: 120. التنسي، المصدر السابق، ص: 131. ابن أبي زرع، الأنيس المطرب، ص: 387.

<sup>5</sup>\_ السلاوي، المرجع السابق، ج<sub>3</sub>، ص: 69. ابن أبي زرع الفاسي، **الأنيس المطرب**، ص: 387.

<sup>6</sup>\_ لعرج عبد العزيز، مدينة المنصورة المرينية بتلمسان (دراسة في الفكر العمراني الإسلامي وتطبيقاته العملية "عمرانا وعمارة وفنا")، وفنا")، شركة ابن باديس للكتاب، الجزائر، ط2، 2011م، ص: 62.

<sup>7</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، **المقدمة**، ص: 434.

<sup>8</sup>\_ الجيلالي عبد الرحمان، المرجع السابق، ج2، ص: 140.

إحاطتها بسور، وفي ذلك يقول ابن خلدون: «فأناخوا بها [أي تلمسان] في شعبان سنة ثمان وتسعين وستمائة، وأحاط العسكر بها من جميع جهاتها، وضرب يوسف بن يعقوب عليها سياجا من الأسوار محيطا بها وفتح فيه أبواب مداخل لحربها واختط بنزله إلى جانب الأسوار مدينة سماها المنصورة». (1) وهناك من يضيف لذلك عدة أسباب؛ فالجانب السياسي يكمن في محاولة المرينيين ضم أكبر جزء ممكن من إقليم المغرب الأوسط؛ فمنها استطاعوا إحكام السيطرة على قبائل مغراوة وبني توجين، (2) من الناحية الطبيعية؛ فالظروف المناخية القاسية التي تعانيها المنطقة في فصلي الشتاء والصيف، هي ما دفعت بالسلطان يوسف إلى بناء المدينة لحماية جيوشه من الحر والقر "، هذا إلى جانب سيطرة القبائل الواقعة على الطريق التجاري الرابط بين سجلماسة والسودان الغربي، وسطوها على القوافل التجارية، هو ماجعل يوسف يفكر في استغلال الطريق الذي يربط تلمسان بالسودان عبر منطقة توات. (3) وعليه فقد تعددت الأسباب التي أد "ت بالمرينيين إلى بناء هذه مذه المدينة، غير أنه الفيما يبدو كان الهدف عسكريا بالدرجة الأولى. (4)

وحسب ما جاء في وصفها من طرف المؤرخين، فهي من المدن الإسلامية التي اشتملت على ثلاثة أقسام أساسليقنه الأوسط؛ ويمثل نبض المدينة، ويضم الجامع الذي يمثل مركز المدينة،والسوق الرئيسي لها، ودار الإمارة، وفي هذا القسم تلتقى الشوارع والطرقات الرئيسية.

ثم يأتي القسم الثاني؛ وهو أقل أهمية من القسم الأول، لكنّه أكثر اتساعا، ويشتمل على المساكن والأحياء، والطرق الفرعية والدورب المتعرجة، وكذا المساجد والحمامات والدكاكين وغيرها ممنّا يسهنّل حياة السكان، وهذا القسم يمثل المساحة المحصورة مابين مركز المدينة والأسوار المحيطة بماأمنّا القسم

<sup>1</sup>\_ ابن بن خلدون عبد الرحمان، العبر، ج7، ص: 127.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\_ المصدر نفسه، ص: 127.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>\_ عياش محمد، الاستحكامات العسكرية المرينية من خلال مدينتي فاس الجديد والمنصورة بتلمسان "دراسة تاريخية وأثرية"، رسالة ماجستير في الآثار الإسلامية، إشر: صالح يوسف بن قربة، جامعة الجزائر، 2006م، ص: 77، 78، 80، 81.

<sup>4</sup>\_ نضال مؤيد مال الله عزيز الأعرجي، الدولة المرينية على عهد السلطان يوسف بن يعقوب المريني (685\_70هـ/ <sup>4</sup> نضال مؤيد مال الله عزيز الأعرجي، رسالة ماجستير في التاريخ الإسلامي، إشر: عبد الواحد ذنون طه، جامعة الموصل، 1425هـ/2004م، ص: 116.

الثالث؛ فهو بمثابة حماية للأقسام السابقة الذكر؛ كونه يمثل الأسوار التي تحيط بالمدينة، وما تحتويه من أبواب تسهل للدخول إليها والخروج منها دون ازدحام. (1)

واتخُ ذت هذه المدينة عاصمة ثانية للخليفة يوسف بن يعقوب، ويجعلها ابن خلدون غاية في التطور والعمران، فيقول: «واستفحل ملك يوسف بمكانه من حصارها واتسعت خطة مدينة المنصورة المشيد دة عليها، ورحل إليها التجار بالبضائع من آفاق، واستبحرت في العمران بما لم تبلغه مدينة». (2)

وقد وردت في المصادر بعدة أسماء؛ فيتفق يحي ابن خلدون مع أخيه عبد الرحمن في تسميتها بـ"المنصورة"، (3) بينما يذكرها التنسى وابن الأحمر بـ"تلمسان الجديدة". (4)

وبمهلك السلطان أبي يعقوب سنة 706ه/1360م انتهى الحصار المريني المضروب على تلمسان، وعاد المرينيونإلى ديارهم الأولى المغرب الأقصى، وخرج الزيانيون إلى تخريب ما شيد ده بنو مرين في المنصورة قي وإن كانت المنصورة قد خر " بت من طرف الزيانيين إلا أن السلطان المريني أبا الحسن أعاد الكر " ة في ضم " له لتلمسان، وباشر في إحياء وتجديد ما خر " ب منها. (5)

وعلى المرغّن هذه المدينة اندثرت جل معالمها، إلا أن المؤرخين أعطونا صورة تقريبية لبعض الطرق التي كانت تمثّل الشبكة التي توصل بين أقسام المدينة التي سبق التطرق إليها، ومن بين هاته الطرق، هناك طريق مبلّط، يمتد على طول امتداد الجدول المائي المنحدر من هضبة لالا ستي، ويربط هذا الطريق البوابة الشرقية للمدينة بالبوابة الغربية. كما أن هناك طرق تربط بين الشوارع الرئيسية بالبوابات الأربعة للمدينة وتتقاطع في مركزها، وإحدى هذه الطرق يربط بين الشرق والغرب، والثاني يمتد من الجنوب إلى الشمال، هذا الأخير طمست معالمه ولم يعد موجود الآن. (6)

ومما سبق التطرق إليه يتضح لنا أن المنصورة كانت من أهم المدن المرينية؛ بحيث سعوا ليعو ضوا بها مدينة تلمسان، ولم يوفروا أي جهد في سبيل تطويرها، فإلى جانب تزويدها بشبكة من الطرق اهتم وا

<sup>1</sup>\_ لعرج عبد العزيز، مدينة المنصورة المرينية بتلمسان، ص: 88، 87، 90.

<sup>2</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، **العبر**، ج7، ص: 128.

<sup>3</sup>\_ ابن خلدون يحيى، المصدر السابق، مج<sub>1</sub>، ص: 121. ابن خلدون عبد الرحمان، العبر، ج<sub>7</sub>، ص: 127.

<sup>4</sup>\_ التنسى، المصدر السابق، ص: 130. ابن الأحمر، تاريخ الدولة الزيانية بتلمسان، ص: 69.

<sup>5</sup>\_ عياش محمد، المرجع السابق، ص: 73.

<sup>6</sup>\_ لعرج عبد العزيز، مدينة المنصورة المرينية بتلمسان، ص: 104.

أيضا بتغذيتها بالمياه، والتي مر "ت بمرحلين: المرحلة الأولى بموها يتم " جلب الماء من مصادره الطبيعية سواء " عن طريق السواقي أو القنوات، أم " المرحلة الثانية ؛ ففيها يتم " إيصال الماء إلى جميع أنحاء المدينة بواسطة شبكة من الأنابيب الفخارية. (1)

من الملاحظ أن المنصورة في بادئ الأمر أنشئت كحصن منه تنطلق العمليات العسكرية المرينية على تلمسان، لتتطور وتتسع فيما بعد، لتصبح مدينة من أهم المدن الإسلامية آنذاك.

#### 3. العباد:

هي مدينة تقع جنوب شرق تلمسان في سفح جبل يسمى البعل، وتبعد عنها بنحو ميل، (2) أما فيما يخص التحديد الفلكي فهي على درجة طول اثنتي عشرة درجة وخمسين دقيقة واثنتين وثلاثين درجة وعشر دقائق عرضا، (3) مما جعلها تتمتع بمناظر خلا بة هو إطلالتها على وادي الصفصيف، وما على ضفافه من بساتين وحدائق. (4)

ويقال أنها تأسست في القديم من طرف الرومان، وكان أسمها "إيميناريا"، (5) وفيما بعد أخذت تسمية العباد لكثرة الزهاد والمتعبد دين بها، (6) لهذا نجدها تحوي العديد من الأضرحة والقبور لهؤلاء الصالحين، وعلى رأسهم أبي مدين شعيب، وهذا ما يشير إليه العبدري في قوله: «موضع يعرف بالعباد؛ وهو مدفن الصالحين وأهل الخير وبه مزارات كثيرة، ومن أعظمها وأشهرها قبر الصالح القدوة فرد زمانه أبي مدين رحمه الله». (7)

وتنقسم هذه المدينة أيضا إلى قسمين العبي اد السفلي؛ والذي يمثل المنطقة الممتدة مابين عين وانزوتة إلى سيدي أبي إسحاق الطيار، واحتوت هاته المنطقة على العديد من المساجد والحمامات والأسواق، غير أنها اندثرت واختفت معالمها، ولكن لا ندري متى كان ذلك، ولا على يد من. أما

2\_ شاوش الحاج محمد بن رمضان، المرجع السابق، ج1، ص: 234. ينظر: الوزان الحسن، المصدر السابق، ج2، ص: 24.

<sup>1</sup>\_ المرجع نفسه، ص: 108.

<sup>2</sup>\_ كربخال مارمول، المرجع السابق، ج<sub>2</sub>، ص: 323.

<sup>4</sup>\_ شاوش الحاج محمد بن رمضان، المرجع السابق، ج1، ص: 234.

<sup>5</sup>\_ كربخال مارمول، المرجع السابق، ج<sub>2</sub>، ص: 323.

<sup>6</sup>\_ شاوش الحاج محمد بن رمضان، المرجع السابق، ج1، ص: 234.

<sup>7</sup>\_ العبدري أبي عبد الله محمد بن محمد بن علي بن أحمد بن سعود (ت 725ه/1325م)، الرحلة المغربية، منشورات بونة للبحوث والدّ راسات، بونة (الجزائر)، ط1، 1428ه/2007م، ص: 28.

العباد العلوي فهو الآخر يضم "العديد من المساجد، وأهمها مسجد أبي مدين شعيب، ومنازلها قديمة وطرقها ضي قة كثيرة التعر "جات والعقبات، وتحيط بها البساتين من جميع جوانبها. (1)

وعليه فإن مدينة العبال العديد من العبال العبال العبال العبال العديد من كونها مرقدا للعديد من العبال العبال

هذا فيما يخص " المدن التي أوردت فيها المصادر تفاصيل حول أهم المنشآت المعمارية التي شهدها المغرب الأوسط على العهد الزياني، غير أن هناك بعض المدن أغفلت وصفها جل " الكتابات التاريخية، ومنها مديناً قبو التي شيدها السلطان أبو حمو موسى الأول بنواحي بجاية، والتي لم تزل آثارها باقية إلى اليوم فلم ي لُذكر عنها غير هذا، إلا أنه وحسب التسلسل التاريخي للأحداث يظهر أن تأسيسها كان ما بين سنتي (714ه/1314م \_717ه/1317م)؛ أي بعد تأسيس قصره المعروف "حمو موسى"، وإخضاعه لمدينتي مليانة والمدية. (3) ومدن أخرى أمثال: وهران، مستغانم، وغيرها من المدن التي كانت تابعة للدولة الزيانية، فبالتأكيد أنه المهدت ولو قليلا من اهتمامات الزيانيين، وربما حتى المرينيين.

<sup>1</sup>\_ شاوش الحاج محمد بن رمضان، المرجع السابق، ج<sub>1</sub>، ص ص: 234، 235.

<sup>2</sup>\_ الجيلالي عبد الرحمان، المرجع السابق، ج2، ص: 146.

<sup>2</sup> \_ بوطبل عبد القادر، تاريخ مدينة حمو موسى في الماضي والحاضر، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، (د.ط)، 1986م، ص: 28.

## ثانيا: القصور والمنازل:

### 2-1. القصور:

تعتبر القصور مسكن الملوك والأمراء، لذا نجدهم أولوا عناية خاصة بتزيينه بأروع التحف الفنية والزخارف؛ ليحاكي فخامة الملوك والسلاطين، والزيانيون كغيرهم من الملوك شيس دوا العديد من القصور التي كانت آية في الفن المعماري عكست تذو قهم للفن الإسلامي الراقي، ومنها:

### 1. القصر القديم:

أنشئ من طرف الأمير المرابطي يوسف بن تاشفين في الموقع الذي كان قد عسكر فيه لمحاصرة تلمسان سنة 474هـ/1081م، وهو بمثابة حصن يشتمل على دار الإمارة، ومستودعات وحمامات، كما ألحق به المسجد الأعظم، (1) وتم توسيعه على حساب القصر، هذا الأخير الذي يسمى أيضا القصر البالي، أو قصر تاقرارت، واتخذه الملك الزياني يغمراسن مقرا لإقامته في بادئ الأمر، إلى أن شيد قصره المشور.

كما عرفت مدينة ندرومة قصرا يعود إلى عهد عبد المؤمن بن علي الموحدي، والذي بناه سنة 556هـ/160 [اتخذه الأمير الزياني أبو يعقوب يوسف مقر " ا يتعب د فيه لمدة أربع سنوات. (2)

### 2. قصر المشور:

أسس سه أول السلاطين الزيانيين يغمراسن بن زيان كما ذكرنا آنفا، وكان قبل ذلك يقيم في القصر القديم "تاڤرارت"، (3) وأما عن سبب تأسيسه فيقال أنه بعد إنشائه لمنارة الجامع الأعظم أصبح القصر القديم مكشوفا، وبالتالي يمكن للمؤذن وغيره ممن يصعد الصومعة أن يكشف عما يدور بداخل القصر، فوقع اختياره على المنطقة الجنوبية للمدينة، وشيد قصره هناك، واتخذه مقرا لإقامته، وإقامة

<sup>1</sup>\_ عثمان عثمان إسماعيل، تاريخ العمارة الإسلامية والفنون التطبيقية بالمغرب الأقصى (عصر دولة المرابطين)، ج2، مطبعة المعارف الجديدة، الرباط، ط1، 1993م، ص: 106.

<sup>2</sup>\_ قدور منصورية، ندرومة دراسة تاريخية وحضارية بين القرون السابع والعاشر الهجرية (633هـ/1236م\_1968هـ/ 1554م)، مذكرة ماجستير في تاريخ المغرب الإسلامي، جامعة أبي بكر بلقايد، تلمسان، إشر: مكيوي محمد، 1433هـ/ 2012م، ص: 104.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>\_ ابن الأحمر، تاريخ الدولة الزيانية بتلمسان، ص: 49.

خلفائه من بعده، (أكم يأخذ اسم الخليفة الذي بناه، وإنمّا سمّ اه "المشور"، (2) ولم تذكر المصادر تاريخ تأسيسه، إلا من أنه وحسب ما ذكر تم ذلك بعد تجديده للمسجد الجامع.

وهو عبارة عن قلعة محص ّنة مساحتها حوالي 137200م<sup>2</sup>، وله بابان؛ باب داخلي معروف بباب "المشور"، والثاني خارجي يسمى باب "التويتة"،وكان يحتوي على عد ّة دور أنيقة، وحدائق بديعة، ونافورات (3) للمياه، ومسجدا فحما، وساعة نادرة المثال "المنقانة"، أضافه له فيما بعد السلطان أبو حمو موسى الأول سنة 717هـ/1317م. (4)

وقد جاء وصفه لدى الحسن الوزان بنوع من الدقة: «والقصر الملكي الواقع جنوب المدينة محاط بأسوار مرتفعة إلى حد كبير على شكل قلعة، ويضم قصورا أخرى صغيرة ببساتينها وسقاياتها، وكلها مبنية بكامل العناية وبأسلوب فني رائع. للقصر بابان؛ يفضي أحدهما إلى البادية تجاه الجبل، والآخر إلى قلب المدينة حيث يقيم رئيس الحرس». (5)

والظاهر أن هذا القصر الملكي يتميز عن غيره من القصور من حيث الشكل والمساحة والزخرفة؛ فقد كان مزخرفا بأساليب فنية رائعة من الرخام (6) والفسيفساء، (7) وكذلك الثريات النحاسية التي تحمل قناديل الزيت والشموع، كما تزيس هذا القصر نافورات للمياه، وبعض الأشجار والزهور، وقد

<sup>1</sup>\_ فيلالي عبد العزيز، تلمسان في العهد الزياني "دراسة سياسية، عمرانية، اجتماعية، ثقافية"، ج1، موفم للنشر والتوزيع، الجزائر، المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية، (د.ط)، 2002م، ص: 114.

<sup>2</sup>\_ الممشور: سمي المشور نسبة إلى المكان الذي يعقد فيه السلطان اجتماعاته مع موظفيه لمناقشة أمور الدولة، والتشاور في أمور الرعية وقت السلم ووقت الحرب. ينظر: المرجع نفسه، ص: 115.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>\_ النافورة (Fontaine): وتسمى أيضا الفوارة أو الفسقية؛ وهي عبارة عن حوض يتوسطه أنبوب ضيق متصل بخزان ماء مرتفع يجعل الماء يرتفع بقوة من النافورة. ينظر: بيلول جمال، المصطلحات المعمارية المدنية (عربي، فرنسي، أمازيغي)، أفريقيا الشرق، المغرب، (د.ط)، 2014م، ص: 139. أميلي حسن، معجم البناء والمعمار (عربي-فرنسي-مغربي)، (فرنسي مغربي)، دار أبي رقراق، الدار البيضاء، ط1، 2014م، ص: 98.

<sup>4</sup>\_ شاوش الحاج محمد بن رمضان، المرجع السابق، ج1، ص: 202.

<sup>5</sup>\_ الوزان الحسن، المصدر السابق، ج1، ص: 20.

<sup>6</sup>\_ الرخام: نوع من الحجر يتكون من كربونات الكالسيوم المتبلور الموجودة في الطبيعة ويمكن صقل سطحه بسهولة. ينظر: المعجم الوسيط، ص: 336.

<sup>7</sup>\_ الفسيفساء هي قطع صغار ملونة من الرخام أو الحصباء أو الخرز، يضم بعضها إلى بعض فيكو َن منها صور ورسوم، وتستخدم للتزيين. ينظر: المصدر نفسه، ص: 688.

تأثّر فيها الزيانيون بأساليب فنية أندلسية، (1)خاصة ذلك الحوض المبني بالرخام، الذي يتوسط الفناء، له أربع زوايا مثلّت مساحات خضراء، وأرضيته كلها مبلطة بالزليج، وهو بمذا يشبه قصور الأندلس.

وشهد هذا القصر تعديلات عديدة طيلة العهد الزياني، وذلك لطبيعة الغارات المرينية المتتالية على تلمسان، ومن ذلك السلطان أحمد بن أبي حمو الثاني (834\_886هـ/1430م) الذي قام بتوسيعه وإعادة بناء سوره عام 850هـ/446م واضطر في ذلك إلى تقديم الكثير من دور الرعية التي كانت بجوار القصر.(2)

وحسب إشارات بعض المؤرخين فإن مهام هذا القصر اختلفت من سلطان إلى آخر، فإلى جانب وظيفته كسكن لإقامتهم، كان مقرا تعقد به الاجتماعات الخاصة بأمور الدولة، ومركزا لاستقبال السفراء والأجانب، وكذلك قاعة لتنظيم حفلات الاستقبال والسهر، وخاصة المتعلقة بالمولد النبوي، (3) كما أذّه اتخذ في عهد السلطان أبي حمو موسى الأول بمثابة معتقل لبعض القبائل التي تشكل خطرا على الدولة في نظره، وسمح لهم ببناء مساكن هناك، (4) كما كان أيضا مركزا لدفن الصالحين؛ فلما توفي أبو بكر بن مرزوق دفنه يغمراسن بقصره. (5)

## 3. قصر أبي حمو:

بعد قيام الدولة الزيانية سعى ملوكها إلى حكام السيطرة على مختلف القبائل سواء ً العربية منها أو البربرية، وعلى رأسهم السلطان أبي حمو موسى الأول الذي قدم إلى منطقة الشرق الجزائري، وبالضرّ بط في منطقة شلف لإخضاع قبائل مغراوة، فنزل بوادي نهل، وابتنى قصره المعروف باسمه "حمو

<sup>1</sup>\_ فيلالي عبد العزيز، المرجع السابق، ج1، ص: 115.

<sup>2</sup>\_ حساني مختار، ت**اريخ الدولة الزيانية**، ج<sub>3</sub>، ص: 138. فيلالي عبد العزيز، المرجع السابق، ج<sub>1</sub>، ص: 115.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>\_ M.l'ablé J-L. Bargès, Complément de l'histoire Des Beni zeiyan Rois de telmcen, Enag Edition, Algérie, 2011, p p: 154, 155.

<sup>4</sup>\_ بوطارن مبارك، الموروث الإسلامي لتلمسان، (د.د.ن)، (د.م.ن)، ط<sub>1</sub>، 2011م، ص: 150.

<sup>5</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، التعريف بابن خلدون ورحلته غربا وشرقا، دار الكتاب اللبناني للطباعة والنشر، بيروت، (د.ط)، 1979م، ص: 150.

موسى"، (أوالذي حر "ف من طرف العامة إلى "عمي موسى"، وموقعه قرب مدينة مازونة بين قبائل مغراوة شمالا، وبني توجين جنوبا، والثعالبة شرقا (الجنوب الشرقي للموقع المعروف بعين كرمان). (2) ولم تذكر المصادر سنة تأسيسه على وجه التحديد، إلا " أن بعض المراجع تشير إلى أذه بني سنة 711هـ/1311م، (3) ولكي إذا رجعنا إلى يحي ابن خلدون نجد أذه يذكر أن أبا حمو قد زار مدينة شلف مرتين؛ الأولى سنة 712هـ/1312م وحاصر متيحة، والثانية سنة 714هـ/1311م، وذلك لم " اثار راشد بن محمد المغراوي، وحينئذ ابتني قصره هذا، (4) م " اعن وصفه فلم تقدم لنا المصادر أي شيء عن ذلك، إلا "أن " بعض الشعراء أجادوا في التغني به؛ فقالمحمد بن يوسف الثغري: (5)

ع ْدِ الدُّحُ ولَ رَهَ أَنَ مَرْ لَهُ بَهُ مَ واع ْدَ لَ إِلَى َ قَصَدْرِ الإِمَ الْأَع ْدَ لَ (6) ع ْدَ لَ الله عَلْمُ اللهُ عَدَ لَ فَصَدْرِ الإِمَ عَامِ الأَع ْدَ لَ فَا عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى

وهو قصر صغير بناه السلطان المريني أبو الحسن بعد استيلائه على تلمسان سنة 740هـ/ 1339م، يقع في الجهة الشرقية لضريح سيدي بومدين، ويشتمل على ثلاثة غرف أسقفها تشكّل قبوة أسطوانية مزينة بنقوش حص ية، وفي صحن الدار حوض مستطيل الشكل يصل إليه الماء من عين في الغرفة الرئيسية، ويلحق أيضا بالقصر حمام خاص بالسلطان يحتوي على البيت الساخن، والقاعة الباردة، وحجرة تحت الأرض لتسخين المياه، كما نجد دار الحزب وهي غرفة محاطة ببوائك 70ما عدا

<sup>1</sup>\_ ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج<sub>1</sub>، ص: 129.

<sup>2</sup>\_ بوطبل عبد القادر، المرجع السابق، ص: 24، 28.

 $<sup>^{-3}</sup>$  المرجع نفسه، ص: 24. بوزياني الدراجي، المرجع السابق، ج1، ص: 193. ابن خلدون عبد الرحمان، العبر، مج7، ص:  $^{-3}$ 

<sup>4</sup>\_ ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج1، ص ص: 128، 129.

<sup>5</sup>\_ محمد بن يوسف الثغري: هو محمد بن يوسف القيسي التلمساني ، يكنى بأبي عبد الله، والمعروف بالثغري، أديب وشاعر وكاتب، عاش أواخر القرن الثامن هجري، وكان من شعراء البلاط الزياني في عهد السلطان أبي حمو موسى الثاني. ينظر: نويهض عادل، معجم أعلام الجزائر من صدر الإسلام حتى العصر الحاضر، مؤسسة نويهض الثقافية للتأليف والترجمة والنشر، بيروت، طح، 1400هـ/1980م، ص: 62.

<sup>6</sup>\_ المقري أبو العباس شهاب الدين أحمد بن محمد التلمساني (ت 1041هـ)، نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، مج7، مج7، تح: إحسان عباس، دار الصادر، بيروت، (د.ط)، 1408ه/1988م، ص: 128.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>\_ **البوائك:** هي سلسة من العقود المتتالية في صف واحد من أجل حمل السقف. ينظر: بيلول جمال، المرجع السابق، ص: 20. 20.

الجهة الشرقية؛ فهي على شكل محراب يجلس فيها السلطان، وخص صت أيضا هذه القاعة للمجالس العلمية التي كان يترأسها أبو الحسن. (1)

### 5. قصر المنصورة:

بعدما فرض يوسف بن عبد الحق حصاره على تلمسان كان أول ما بدأ به بناء قصر له، إذ وصفه السلطان أبو عنان أثناء زيارته للمنصورة سنة 758ه/1358م بأنه من أبمى القصور وأروعها، ويذكر أنه كان به حوضين متقابلين طول أحدهما 35متر، وعرضه ستة أمتار، فرشت أرضيته وحواشيه بالزليج، (2) ويصفه ابن مرزوق بأذّه من أحسن القصور في المشرق والمغرب والأندلس. (3) كما بنى أيضا أيضا قصرا لزوجته الحفصية في المنصورة سنة 736ه/1335م. (4)

وحسب ما جاء في الكتابات التاريخية، فإن "أبا الحسن المريني لم "مكن من بسط نفوذه على المدينة تلمسان، اتخذ من قصرالسلطان الزياني أبي تاشفين الأول مركزا يتعب د فيه، وأمر بترميمه في إثر بجديد المنصورة. (5)

وبصفة عامة فقد أخذ السلاطين الزيانيون على عاتقهم مهمة تشييد القصور طيلة تواجدهم هناك، وخاصة في الفترات التي عرفت الاستقرار الداخلي، ولعل هذا ما عبر عنه المقري في قوله: «وبها للملك قصور زاهرات اشتملت على المصانع الفائقة، والصروح الشاهقة والبساتين الرائقة». (6)

هذا غير أن المؤرخين لم يقد موا لنا أي شيء عن هذه القصور، لا عن شكلها، ولا بنائها ولا زخرفتها، فلم تذكر غالبا إلا أسماؤها، وأحيانا لم تذكر إلا تبعا لاسم خليفة في خضم الحديث عن مساره التاريخي، والسبب في ذلك واضح؛ وهو أن هذه المنشآت بصفة عامة، ولا سيما القصور

<sup>1</sup>\_ براهامي نصر الدين، المرجع السابق، ص: 195.

<sup>2</sup>\_ طه ذنون عبد الواحد، المرجع السابق، ص: 26.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>\_ ابن مرزوق أبي عبد الله محمد الخطيب (ت781هـ) المسند الصّحيح الحسن في مآثر ومحاسن مولانا أبي الحسن، درا وتح: ماريا خيسوس بغيرا، ترخمود بوعياد، الشّركة الوطنية للنّشر والتّوزيع، الجزائر، (د.ط)، 1401هـ/1981م، ص: 447.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> براهامي نصر الدين، المرجع السابق، ص: 181.

<sup>5</sup>\_ طه ذنون عبد الواحد، المرجع السابق، ص: 25.

<sup>6</sup>\_ المقري، ن**فح الطيب**، مج7، ص: 134.

كانت معر "ضة للدمار من قبل أعدائهم المرينيين، فلم يجد المؤرخون ما يصفونه غير تلك التي لا تزال آثارها باقية أو اندثرت بعدهم.

فمثلا السلطان أبو تاشفين الأول قلح ّر طاقة كبيرة من أهل الأندلس من نج ّارين وبن ّائين وزو ّ اقين للبناء والتشييد، (1) فكما يقول عنه يحي بن خلدون: «ولع ببناء الدور وتجيير القصور»، (2) ومن هذه القصور نجد: دار الملك، (3) لدار البيضاء ودار السرور، كما أس ّس قصرا يعرف بـ "أبي فهر " بموقع تفرغينو على أنقاض مسجد كان هناك. (4) وقد سبقه أبوه أبو حمو في الاهتمام ببناء القصور، فبالإضافة إلى قصره السالف الذكر "حمو موسى "لا شك " في أنه عرف عصره تشييد قصور أحرى، بحيث استدعى إلى ذلك المهرة والصد اع من الأندلس، فأجادوا لهم القصور والمنازل والبساتين، غير أن هذه القصور أسرع إليها الخراب من طرف أبي العباس صاحب المغرب بعد استيلائه على تلمسان. (5) تلمسان. (6) "من حيث الزخرفة. (6)

وهكذا فقد تنافس الزيانيون والمرينيون على ترسيخ نفوذهم بالمنطقة انعكس عليها إيجابا؛ بحيث حفلت عاصمة الدولة الزيانية بالعديد من المنجزات المعمارية، وعلى رأسها القصور لما تحمله هاته الأخيرة من عناصر جمالية تعبر "عن تطور كلا الدولتين في المجال العمراني.

#### 2-2. المنازل:

إن حاجة الإنسان إلى المأوى جعلته يفكر في اتخاذ بعض الأماكن كمسكن له يقيه من قساوة الطبيعة، وهذا ما ندلّل عليه بقول ابن خلدون: «وذلك أن الإنسان لما جبل عليه من الفكر في

أ\_ فيلالي عبد العزيز، المرجع السابق، ج<sub>1</sub>، ص ص: 115، 116. الميلي مبارك بن محمد، تاريخ الجزائر في القديم والحديث، ج<sub>2</sub>، تق وتص: محمد الميلي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، المؤسسة الوطنية للكتاب، (د.ط)، (د.ت)، ص ص: 486، 486.

<sup>2</sup>\_ ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج1، ص: 134.

النميري ابن الحاج أبو القاسم برهان الد ّين إبراهيم بن عبد الله الغرناطي (ت بعد 774هـ)، فيض العباب وإفاضة قد ّاح الآداب في الحركة الس ميدة إلى قسنطينة والز ّاب، درا واع: محمد بن شقرون، دار الغرب الإسلامي، بيروت ط1، 1990م، ص: 486.

<sup>4</sup>\_ فيلالي عبد العزيز، المرجع السابق، ج1، ص ص: 116، 117. التنسى، المصدر السابق، ص: 140.

<sup>5</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، **العبر**، ج7، ص ص: 190، 191.

<sup>6</sup>\_ فيلالي عبد العزيز، المرجع السابق، ج1، ص: 115.

عواقب أحواله لابد أن يفكر فيما يدفع عنه الأذى من الحر والبرد، كاتخاذ البيوت المكتنفة بالسقف والحيطان من سائر جهاتها». (1)

ومع مرور الزمن عمل الإنسان على تطوير مسكنه ليتماشى مع متطلباته، ويوفّر له أكبر قدر من الراحة، وطبيعة البشر الاجتماعية فرضت عليهم العيش في مجم عات سكنية، أصبحت فيما بعد مدن يرتبط تطو رها بمدى اتساع عمرانها، بينما البدو الرحل ضلوا يسكنون الخيم، هذا لطبيعة ترحالهم التي ترتبط أشد الارتباط بمواطن الكلأ، لاعتمادهم على الرعي بالدرجة الأولى.

ومدينة تلمسان باعتبارها عاصمة المغرب الأوسط في الفترة الوسيطة، شهدت اتساعا كبيرا في محال العمران، حتى أصبحت تضم ستة عشر ألف منزل في عهد السلطان أبي تاشفين، غير أن الحروب المتتالية التي شنم النو مرين على تلمسان، والحصار الذي ضيم ق الخناق على سكمانها، وما ترتب عنه من كوارث بشرية، أثر سلبا على عمرانها فتراجع إلى حد كبير، وانخفض عدد السكان، ولكن بضعف بني مرين انتعشت المنطقة من جديد، وازداد سكمانها حتى بلغ ثلاثة عشر ألف منزل. (2)

فعلى الرغم من الاضطرابات السياسية التي عانت منها المنطقة، إلا " أنها عرفت تطورا ملحوظا في بناء المنازل؛ وهذا إنم الرجع إلى حنكة السلاطين الزيانيين الذين عملوا جاهدين على توسيع عمران المدينة وتطويره، لتضاهى بذللطمسان كبرى الحواضر الإسلامية بالرغم من كل المعو " قات.

ومن بين الانجازات التي انفرد بها بنو زيان هي القصبة، التي قال عنها ابن حلدون: «وهي الغور الفسيح الخطة تماثل بعض الأمصار العظيمة اتّخذها للرهن»؛ (3) فالقصبة إذن هي حي بناه السلطان أبو حمو موسى الأول، وأسكنه بالرهائن الذين جلبهم من مختلف القبائل والتجمعات السكنية، ليضمن بذلك ولاءهم له، (4) وسمح لهم ببناء المنازل والمساحد، وممارسة المهن المختلفة لكسب العيش، كما زو "ده أيضا بالأسواق. (5)

\_ ابن خلدون عبد الرحمان، المقدمة، ص ص: 509، 510.

<sup>2</sup> الوزان الحسن، المصدر السابق، ج1، ص ص: 17\_19.

<sup>3</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، ا**لعبر**، ج7، ص: 139.

<sup>4</sup>\_ براهامي نصر الدين، المرجع السابق، ص: 66.

<sup>5</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمن، **العبر**، ج7، ص: 139.

وبهذا الوصف تكونقطبة من أغرب السجون في تلك الفترة، وهذا ما صر "ح به ابن خلدون عندما قال: «وكان حال هذه البنية من أغرب ما حكي في العصور عن السجن»، (1) غير أن المصادر لم تتحدث عن موقع هذه القصبة، ولكن يبدو أنها بالقرب من قصر المشور من الجهة الغربية ناحية حي المطمر ليسه "لم مراقبتها من طرف الجند. (2)

كما عرفت مختلف العناصر الوافدة إلى المنطقة بناء مساكن لإيوائهم، فهذا السلطان يغمراسن قد أجاز لليهود إقامة حي مخصص لهم، وكذا بناء ثلاث بيع لممارسة شعائرهم الدينية، واقتدى به السلطان أبو سعيد عندما منح المسيحيين الحق في بناء كنيسة داخل القيصارية سنة 685ه/ السلطان أبو معيد عندما واطار توسيع المدينة من خلال زيادة عمرانها وعدد سكانها، وإن لم يكونوا من أهل المنطقة، فارتفاع عدد السكان يتطلب المزيد من المنشآت العمرانية تماشيا مع متطلباتهم.

وإذا أردنا الغوص أكثر في المنجزات المعمارية خلال هذه الفترة، نتحدث عن المنازل من كونها أهم عناصر المدينة وأكثرها عددا مقارنة بالمنشآت الأخرى، ومن أجل إيضاح الصورة أكثر رأينا أن نعر جعلى ذكر أهم مكونات المنزل الإسلامي؛ لأنها تتماثل من حيث ملامحها العامة سواء في المشرق أو المغرب، وهي كالآتي:

المدخل؛ ويسمى أيضا الدهليز، ويكون في الغالب مستطيل الشكل منكسرا، وذلك من أجل حجب أهل المنزل من الداخل عن أعين المارة، وقم ته في العادة مقو سة محمولة على مقرنصات. (3) الفناء؛ وهو المكان غير المسقوف تحيط به الغرف والحمام، ومنه تستمد الضوء والتهوية، ويتوسطه في الغالب بئر أو نافورة لتزويد المبنى بالماء، وتغرس مساحة منه من أجل تلطيف الجو. (4) الأروقة؛ وهي ممر سواء في التحموفة الوجه مغطّاة بسقف يحتوي على مجموعة من العقود توضع أمام الغرف، سواء في

<sup>1&</sup>lt;sub>\_</sub> المصدر نفسه، ص: 139.

<sup>2</sup>\_ فيلالي عبد العزيز، المرجع السابق، ج<sub>1</sub>، ص: 118.

<sup>3</sup>\_ بريشي درويش، تطور المسكن الإسلامي في مدينة تلمسان "دراسة فنية أثرية"، رسالة ماجستير، إشر:معروف بالحاج، كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية، حامعة أبي بكر بلقايد، تلمسان، 2012م، ص: 23.

<sup>4</sup>\_ فريد محمود الشافعي، العمارة العربية الإسلامية ماضيها وحاضرها ومستقبلها، (د.د.ن)، (د.م.ن)، (د.ط)، (د.ت)، ص: 9، 10، 254.

الطابق الأرضي أو العلوي. (1) الغرف وتكون في الغالب واسعة يزير سقفها بالخشب المنقوش، طبعا هذا يتوقف على الحالة الاجتماعية لصاحب المنزل، فإذا كان فقيرا فسقفه سيغطى بالقش والطين، وأعشاب النباتات، وجرت العادة أيضا أن تبنى غرف على سطح المنزل تطل على المدينة تخصص في الغالب للنسوة ليسترحن بها. (3) المشربيات؛ وهي نوعان؛ منها ما هو بارز عن الجدار كالشرفات، أو تكون على مستوى الجدار، وتصنع من الخشب والزجاج لرد البرد في فصل الشتاء، وتكمن أهميتها أيضا في إدخال الهواء وتلطيف الجو. (4)

وهناك بعض العناصر التي تتوفر عليها بعض المنازل، في حين تفتقد إليها أخرى، ومنها: الإيوان وهو مساحة مسقوفة تطل على الفناء، ليس لها واجهة أمامية، يكون في الغالب مربع الشكل، يستعمل للقيلولة في أيام الحر. القبو؛ ويوجد في العادة في مستوى أقل عن البيت، وغرضه الرئيسي هو أنه يعطينا مساحة تقل فيها درجة الحرارة، ويز ود بنوافذ لهذا الغرض. (5)

كما نجد أيضا بعض القوانين التي كانت تحكم بناء المنازل ومنها مثلا: إذا أراد الجار أن يرفع بنيانه إلى طابقين أو ثلاثة عليه أن لا يضع نوافذ وأبواب يستطيع من خلالها أن يكشف حرمة جاره، (6) وهذا ما تمليه الشريعة الإسلامية التي تدعو للحفاظ على الحرمات، والدليل على ذلك هو أمر الخليفة عمر بن الخطاب والي مصر عمر بن العاص أن يراعى في بناء المساكن إذ زاد ارتفاعها عن طابقين، أن ترفع النوافذ في الطابق الثاني على مستوى عال ب حتى لا يستطيع صاحب البيت أن يطل على جاره. (7)

\_ بريشي درويش، المرجع السابق، ص: 26.

<sup>2</sup>\_ فيلالي عبد العزيز، المرجع السابق، ج1، ص: 120.

 $<sup>^{2}</sup>$  الوزان الحسن، المصدر السابق، ج $_{1}$ ، ص: 223.

<sup>4</sup>\_ فريد محمود الشافعي، المرجع السابق، ص ص: 256، 257.

<sup>5</sup>\_ بريشي درويش، المرجع السابق، ص: 26.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>\_ ابن الأصبغ عيسى بن سهل الأندلسي (ت 486ه)، وثائق في شؤون العمران في الأندلس (المساجد والدور مستخرجة مستخرجة من مخطوط الأحكام الكبرى)، تح: محمد عبد الوهاب خلاف، مرا: محمود علي مكي ومصطفى كامل إسماعيل، المطبعة العربية الحديثة، القاهرة، ط1، 1983م، ص: 104.

<sup>7</sup>\_ فريد محمود الشافعي، المرجع السابق، ص: 9.

ومن أجل إعطاء صورة تقريبية لتخطيط المنازل في المغرب الأوسط خلال القرون الوسطى، حاولنا إدراج بعض النماذج لبيوت من مدينة تلمسان، والمناطق المجاورة لها:

## منزل بالرحيبة: (1)

ويعود إلى القرن 7ه/13م؛ أي في عهد السلطان يغمراسن؛ وهو مستطيل الشكل له مدخل منكسر، والغرض منه الحفاظ على حرمة أهل الدار، أما فناؤه فهو الآخر مستطيل الشكل تبلغ مساحته 26.98م مفروش ببلاطات مربعة،  $^{(2)}$ ويحف بالفناء خمس غرف تختلف مساحاتها، وفي الجهة الشمالية الشرقية من الفناء نجد بئرا، وهذا شائع في جل المنازل القديمة، ومدخل إحدى الغرف قد زي ن بعقد حداوي،  $^{(3)}$ كما وضعت كوة  $^{(4)}$ على أحد جدران الغرفة من الداخل، ربما كانت توضع عليها القناديل أو الشموع.

ويلاحظ وجود رواق بين غرف الجهة الشرقية مرفوع على عمود مربع الشكل، ويجاوره جدارين، وقد زيس في الأعلى بعقدين (5) أحدهما كبير، والآخر أصغر حجما يعلو مدخل السلم المؤدي إلى السطح، وفي الجهة الغربية أيضا نجد رواق بني بنفس الشكل.

والملاحظ أن الغوف رو " دت بنوافذ تطل " على الفناء، من أجل تمويتها وإنارتما، ويتكون البيت من طابقين، يوصل إلى الطابق العلوي سلم، وبعد ثلاث درجات من السلم نجد غرفة صغيرة يمكن الوصول إليها بعتبة تستخدم لتخزين المؤونة، (6) هذا أمرا طبيعي أملته الظروف القاسية التي تعر " ض إليها كلن تلمسان من حر " اء الحصار الذي فرضه بنو مرين عليها. (7) وفي الطابق الثاني نجد أيضا فناء

<sup>1</sup>\_ الرحيبالوخية هي الساحة التي يتحمع فيها النّاس بمدف البيع والشراء، وربما الرحيبة هي تصغير لكلمة الرّحبة. ينظر: بيلول جمال، المرجع السابق، ص: 57.

<sup>2</sup>\_ بلاط: ويقصد به ما تفرش به الأرض من الحجارة، وبلّط الجدار؛ جعله أملس. ينظر: المرجع نفسه، ص: 24.

<sup>2</sup>\_ عقد حداوي: هو عقد مستدير يتجاوز محيطه نصف محيط الدائرة سادة اعتماده في االعمارة المغربية اللأندلسية. ينظر: المرجع المرجع نفسه، ص: 87.

<sup>4</sup>\_ كوة (Niche, Bais): هي عبارة عن فتحات حائطية غائرة تستخدم في خزن الكتب أو وضع بعض الأواني للتزيين. ينظر: المرجع نفسه، ص: 105.

<sup>5</sup>\_ عقد: هو عنصر معماري مقوس من قطع حجرية ملتصقة، يعتمد على نقطتي ارتكاز، ويشكل عادة فتحات البناء أو يحيط بحا، وهو نوعين؛ أحدهما نصف دائري، والآخر حاد الرأس. ينظر: المرجع نفسه، ص ص: 86، 87.

<sup>6</sup>\_ بريشي درويش، المرجع السابق، ص ص: 77\_91.

 $<sup>^{-1}</sup>$  التنسي، المصدر السابق، ص ص: 132، 133.

تبلغ مساحته 91.34م? يشتمل على غرفتين، ويحيط به جدار يقد ّر ارتفاعه بحوالي 1.10متر، تتخلله ثلاث فتحات من جهاته الأربع للزينة والتهوية. (1)

### 2. إحدى منازل المنصورة:

وهو من المكتشفات المعمارية التي كشفت عنها إحدى الحفريات، وعلى الرغم من أن الحفارة هد مت جزء ًا منها، إلا أن هذا لا يمنع من إعطاء الشكل العام لهذا المنزل؛ فهو مستطيل الشكل، بني بالطابية والحجارة، ويحتوي على فناء تحيط به أروقة من جميع جهاته، ويبلغ اتساع كل رواق ما بين 1.50متر إلى 1.85متر، ورواقان آخران؛ شمالي وجنوبي، واللذان يطلان على الفناء بعقدين، كما يشتمل البيت على أربع غرف موزعة على جهاته الأربعة، يفصلها عن الفناء الأروقة السابقة الذكر، وعلى ثمانية أبواب داخلية، فالأبواب الأساسية يقدر اتساعها بـ 1.60متر، أما الأبواب الثانوية فتكون أقل اتساعا أي 1متر.

كما كشفت الحفرية على وجود غرف ملحقة للبيت يرج م أنها مطبخ وغرفة للغسيل، وربما حمام منزلي، (2) والكنيف، (3) أما فيما يخص تبليط الأرضيات، فقد بلطت بالزليج خاصة عتبات الأبواب. (4) الأبواب. (4)

ومن خلال هذه النماذج نستنتج أن هناك تشابها من حيث تخطيطها العام، فكلها تحتوي على صحن تحيط به الغرف، ويتقدم هذه الغرف أروقة مسقوفة مرفوعة بدعامات، كما يتوفر الصحن على بئر في الغالب، ونحد الممر المؤدي إلى داخل البيت منكسرا دائما حفاظا على حرمة أهل البيت، وهذا إن دل على شيء، إنم يدل على أن المجتمعات في العصر الوسيط كانت محافظة على التقاليد الإسلامية في مختلف منجزاتها المعمارية.

\_ بريشي درويش، المرجع السابق، ص ص: 93، 94

<sup>2</sup>\_ لعرج عبد العزيز، مدينة المنصورة المرينية بتلمسان، ص: 205، 207\_209، 230.

<sup>3</sup>\_ الكنيف: هو مرحاض، كما يطلق أيضا على حظيرة لإيواء الماشية. ينظر: بيلول جمال، المرجع السابق، ص: 105.

\_ لعرج عبد العزيز، مدينة المنصورة المرينية بتلمسان، ص: 231.

#### ثالثا: الحمامات والفنادق:

#### 1-3. الحمامات:

يعتبر الحم من المرافق العامة التي عرفتها البلاد الإسلامية في المشرق والمغرب، وذلك لما له من علاقة كبيرة بالطارة في الد ين الإسلامي، فقد أخذ ملوك الدول الإسلامية على عاتقهم مهمة بناء الحمامات، وصولا بذلك إلى أواخر القرون الوسطى الذي تزامن مع الدول الزيانية في المغرب الأوسط، بحيث لم يخرج هؤلاء عن الإطار العام للدول السابقة؛ لذا نجد العديد من الحمامات منها:

1. حمام سيدي أبي مدين: ويتكون من سقيفة (1) بها قاعة مستطيلة الشكل، طولها 8متر، وعرضها 6متر، وثلاث غرف متوازية يعلوها سقف أسطواني الشكل. (2)

## 2. حمام العالية:

وهو بالقرب من باب الحديد، وتم ذكره في وثائق الأوقاف التي وضعها السلطان أبو حمو موسى الثاني، (3) ويصفه الرحالة العبدري الذي وفد إلى تلمسان عام 688هـ/1289م وأقام به على أذه من أجمل الحم مامات في ذلك العصر فيقول: «وبه حمامات نظيفة، ومن أحسنها وأوسعها وأنظفها حمام العالية، وهو مشهور قل أن يرى له نظير». (4)

3. حمام الطبول: ورد ذكره في الأوقاف التي أصدرها أبو حمو موسى الثاني في شأن المدرسة اليعقوبية.
 (5)

#### 2-3. الفنادق:

نظرا لما تتمتع به مدن المغرب الأوسط بصفة عامة من أهمية حضارية واقتصادية، ومدينة تلمسان خاصة وإذا اعتبرناها عاصمة له آنذاك، فهي حاضرة علمية يقصدها الطلبة والعلماء للدراسة والتحصيل، وكذلك مركزا تجاريا هاما تربط بين الشرق والغرب، إضافة إلى موقعها السياحي الهام،

<sup>1</sup>\_ سقيفة (porticustempli): هي مكان مسقوف أو رواق في مسجد أو دار. ينظر: سالم عبد العزيز، بحوث إسلامية في التاريخ والحضارة والآثار، دار الغرب الإسلامي، بيروت، (د.ط)، (د.ت)، ص: 347.

<sup>2</sup>\_ فيلالي عبد العزيز، المرجع السابق، ج1، ص: 140.

<sup>2</sup>\_ حسابي مختار، تاريخ الدولة الزيانية، ج<sub>3</sub>، ص: 142.

<sup>4</sup>\_ العبدري للر ّحلة المغربية، ص: 21، 28.

<sup>.</sup> فيلالي عبد العزيز، المرجع السابق، ج1، ص: 140.  $^{-5}$ 

فبالتأكيد سوف تشهد قيام فنادق ومراكز لإيواء الغرباء من العلماء والتجار سواء ً كانوا مسلمين أو مسيحيين.

وهكذا فقد عرفت تلمسان وغيرها من المدن المجاورة لها بناء الفنادق خلال العهد الزياني منذ قيامها على يد الخليفة يغمراسن بن زيان؛ إذ قام بتوسيع الدولة من الجهة الشرقية تحس با لاستقبال العائلات الأندلسية، (1) وقام ابنه عثمان من بعده بعقد معاهدة تجارية سنة 685هـ/128م بينه وبين ألفونس ملك أراغون تم بموجبها منح المسيحيين خانا (2) يقع بمدينة وهران، (3) وربما يكن هو الذي ذكر باسم فندق "مرسيليا"، (4) وهذا ما يؤكده الحسن الوزان عندما يتحدث عن مدينة وهران بأنم التوفر على فنادق محاطة بأسوار عالية. (5)

ومع الازدهار التجاري الذي عرفته المدينة خلال القرن الثامن 8ه/14م قام السلطان أبو حمو الأول بتهيئة المدينة عمرانيا مع تخصيص جزء كبير من الجزء الشمالي والجنوبي للتجار الوافدين إليها. (6) وتنتهي الإقامة بانتهاء أشغالهم. ومع أواخر العهد الزياني ظهر بأوربا عدة شركات اقتضت وجود ممثلين لها في الدول المتعاملة معها، ومن ذلك القطالوينيوالجنوبين والبنادقة والميورقيين الذين كانت لهم مؤسسات تجارية لاحتكار تجارة الذهب والعبيد التي يتم جلبها من السودان، والدولة الزيانية من أهم الدول التي حرصوا على توطيد العلاقات التجارية معها. (7)

ونظرا لارتباط اسم الفندق بالتجارة خاصة؛ فقد كانت تبنى الفنادق بالقرب من الأحياء التجارية وبعيدة عن السكان، ولقد احتفظت لنا الوثائق بذكر بعض الفنادق؛ ومنها فندق الشمع عين "؛(8) وربما سمي بذلك لوجوده بسوق مخصصة لصناعة الشمع، وكذلك فندق

<sup>1</sup>\_ نقادي سيدي محمد، التهيئة العمرانية بمدينة تلمسان من المرابطين إلى بداية الاحتلال الفرنسي، مجلة أفكار وآفاق، ع3، حانفي-جوان 2012م، ص: 170.

<sup>2</sup>\_ الخان: لفظة فارسية؛ تفيد مكان مبيت المسافرين. ينظر: بيلول جمال، المرجع السابق، ص: 46.

<sup>3</sup>\_ صاري جيلالي، تلمسان الزيانية، دار القصبة للنشر، الجزائر، (د.ط)، 2011م، ص: 49.

<sup>4</sup>\_ شقدان بسام كامل عبد الرزاق، تلمسان في العصر الزياني (633-962هـ/1235-1555م)، رسالة ماجستير في التاريخ، إشر: هشام أبو رميله، جامعة النجاح الوطنية، نابلس (فلسطين)، 1422هـ/2002م،ص: 206.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>\_الوز ان الحسن، المصدر السابق، ج2، ص: 30.

<sup>6</sup>\_ نقادي سيدي محمد، المرجع السابق، ص: 170.

<sup>7</sup>\_ حساني مختار، **تاريخ الدولة الزيانية**، ج<sub>2</sub>، ص: 53.

<sup>8</sup>\_ فيلالي عبد العزيز، المرجع السابق، ج1، ص: 136.

"المجاري"، والذي يقع بالقرب من مسجد ابن البناء، (1) وفندقين آخرين، ولكن دون ذكر لاسمهما؛ وهما مخص صان لتج ار جنوة والبندقية، كما يذكر يحي بن خلدون كذلك في معرض حديثه عن ابن خميس الذي أقام بأحد فنادقها مع ضيف له، والذي يصفه بأذه من أحسن الفنادق، ولكن دون ذكر لاسمه. (2)

ولقد جاءتنا بعض الدراسات المتخصصة في الفترة الزيانية بوصف هذه الفنادق، وذكر نماذج غير تلك المتناولة في دراسات أخرى، وعلى ما نظن هي التي ذكر أنها للتجار الجنويين والبنادقة، والتجار الاسبانيين الذين جمعتهم معاهدات تجارية بالملوك الزيانيين وهي:

#### 1. فندق الرمانة:

أقامه التجار الإسبانيون بمحاذاة السوق القيسارية بمقتضى معاهدة تجارية أقامها السلطان عثمان بن يغمراسن مع مملكة الأرقون سنة 685هـ/1286م التي سمحت لهم بإقامة فندق من أجل تسويق منتوجاتهم النسيجية، (3) ومساحته حوالي 20متر، وسمي بذلك نسبة إلى شجرة رمان كانت تتوسط مسطبته المركزية، وكانت هذه الأخيرة تستعمل لعرض منتوجات دور الدباغة. (4)

أما فيما يخص "الوصف العام له؛ فهو يشتمل على مدخل ضي قل مقارنة بالفنادق الأخرى، ولا وجود للإسطبل به، ويتكون من طابقين: الطابق الأرضي؛ وبه رواق واحد فقط، الجهة اليسرى منه كما دكانا يعتبر امتدادا لدكانات المدخل، أما الجهة اليمنى منه فتحتوي على الوجاق، (5) أما الحوانبت الحوانبت الموجودة به فهي تطل مباشرة على الساحة الوسطى للفندق. ويتوفر على سلم حجري للصعود إلى الطابق العلوي، ويتكون هذا الطّابق من حجرتين كبيرتين مخص صتين للنوم الجماعي؛ واحدة على يسار الدرج، والثانية على يمينه؛ والتي طولها يساوي عرض المبنى كلّه، وعرضها مساو

<sup>1</sup>\_ حساني مختار، تاريخ الجزائر الوسيط، ج<sub>5</sub>، دار الهدى، عين مليلة (الجزائر)، (د.ط)، 2013م، ص: 226.

<sup>2</sup>\_ ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج1، ص:40.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>\_ بلعربي خالد، الأسواق في المغرب الأوسط خلال العهد الزياني، دورية كان التاريخية، ع6، ذو الحجة 1430هـ/ ديسمبر 2009م، ص: 33. براهامي نصر الدين، المرجع السابق، ص:65.

<sup>4</sup>\_ بلوط عمر، فنادق مدينة تلمسان الزيانية "دراسة أثرية"، مؤسسة الضحى للنشر والتوزيع، الجزائر، ط1، 2011م، ص: 98.

<sup>5</sup>\_ ا**لوجاق:** هو موقد يستخدم لطهي المشروبات كالقهوة والشاي. ينظر: المرجع نفسه، ص: 100.

لعرض سقيفة المدخل والرواق معا، ولها ثلاثة نوافذ؛ واحدة تطل على الشارع، والأخريتان تطلان على الساحة الوسطى. (1)

## 2. فندق أبي علي:

وهو أكبر فندق يعود إلى الفترة الزيانية، مساحته 200م<sup>2</sup>، ينفتح مدخله على سقيفة سقفها من الخشب، وأرضيتها شبه ترابية، وفي آخر الجهة الجنوبية لهذا الجدار انكسار به غرفة تؤدي بنا إلى النزول إلى دكّان، وأم ّا الجدار الشمالي فينكسر في آخره على باب يؤدي بنا إلى غرفة تستخدم لحفظ السلع. ويحتوي الطابق الأرضي منه على سبع غرف من الجهتين الغربية والشمالية كانت تستخدم لحفظ سلع التجار، وبالجهة المقابلة لها مرابط للحيوانات. ثم ّ نصعد إلى الطابق العلوي عن طريق سلم به ستة عشر درجة تتوزع به غرف لإقامة التجار على جهاته الثلاث الجنوبية، الشرقية والغربية. (2)

وكما قام المرينيون أيضا بإنشاء فندقين؛ الأول بمدينتهم المشهورة المنصورة، (3) والثاني في قرية العباد على حسب ما وجد منقوشا على رخامة كانت في الفندق؛ والذي اشتهر خاصة بإقامة طلبة العلم به الذين يزاولون دراستهم بمدرسة سيدي بومدين. (4)

وما يمكن قوله هو أنه، ولو أن هذه الدراسات جاءتنا بالجديد على ما هو متناول، وقامت بدراسته دراسة وصفية تحليلية، إلا أن عدم ذكر الفترة الزمنية من عمر هذه الدولة جعلتنا نطرح الكثير من التساؤلات: من قام بهذه المنشآت؟ وما علاقتها بتلك التي ذكرتها الدراسات الأخرى؟

<sup>1</sup>\_ بلوط عمر، المرجع السابق: 98، 99.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\_ المرجع نفسه، ص ص: 103، 104.

<sup>3</sup>\_ التنسى، المصدر السابق، ص: 130.

<sup>4</sup>\_ حساني مختار، تاريخ الجزائر الوسيط، ج<sub>5</sub>، ص: 227. الوزان الحسن، المصدر السابق، ج<sub>2</sub>، ص: 24.

### المبحث الثاني: المنشآت الدينية والتعليمية

أولا: المساجد والأضرحة:

#### 1-1. Ilamiet:

فهي بحق تمثل رمزا من رموز الإسلام، فلا يكاد يخلو مصر من الأمصار من ذلك المبنى الراقي بمئذنته الشاهقة، والتي تجعل منه معلما من خلاله ي َ ه ْ تدي به زائر المدينة إلى وجهته.

والمغرب الأوسط كغيره من الأقطار عُمِّرت على أرضه العديد من المساجد، سواءً كانت من إنجاز الزيانيين أو المرينين أو في فترات سبقتهم، إلا ان تذو قهم للفن المعماري جعلهم يضعون بصماتهم على هاته العمارة المقد سة، ومنها:

## 1. المسجد الجامع بأڤادير:

يعود تأسيسه إلى عهد دولة الأدارسة على يد أول ملوكها إدريس بن عبد الله (إدريس الأكبر)، لم تح تلمسان سنة 173ه/789م، (2) بينما يذكر ابن أبي زرع أن دخوله إلى المدينة وبناء المسجد كان سنة 174ه/790م، وحسب الاختلاف الطفيف بين الروايتين أنه ابتدأ أمر بنائه سنة المسجد كان سنة 174ه/790م وذلك من خلال ما يصر تح به في قوله: «وبنى مسجدها وأتقنه، وصنع فيه منبرا وكتب عليه: بسم الله الرحمن الرحيم، هذا ما أمر به إدريس بن عبد الله بن حسن بن الحسن بن على بن أبي طالب رضى الله عنه، وذلك في شهر صفر

<sup>1</sup>\_ سورة التوبة، الآية: 108.

<sup>2</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، العبر، جه، ص: 17. ابن الخطيب لسان الدين ذي الوزارتين (ت 776ه/1374م)، تاريخ المغرب العربي في العصر الوسيط (القسم الثالث من كتاب أعمال الأعلام)، تتأجمد مختار العبا ادي ومحمد إبراهيم الكتاب، الدار البيضاء، (د.ط)، 1964م، ص: 192.

سنة أربعة وسبعين ومئة». (1) وقام من بعده ابنه إدريس الثاني (إدريس الأصغر) بتجديده سنة 199ه/814م وأعاد منبره، وكتب عليه اسمه. (2)

ولم يعرف هذا المسجد أي إضافات في عهد الموحدين إلى أن تولى الزيانيون الحكم، بحيث حظي بعناية أول سلاطينهم يغمراسن بن زيان الذي قام ببناء صومعته، (إلا " أن المصادر لم تذكر السنة التي تم فيها ذلك، وبلغ ارتفاعها 40متر، وهي من طراز مغربي. (4)

## 2. المسجد الأعظم بتاڤرارت:

لما تولى يوسف بن تاشفين أمور المرابطين شرع في التوسع شرقا على حساب أراضي بني حماد حتى وصل إلى الجزائر، وهكذا انقسم المغرب الأوسط إلى قسمين؛ قسم شرقي تحت حكم بني حماد، وقسم غربي تحت حكم المرابطين، وفي هذه الفترة بنى يوسف بن تاشفين العديد من المساجد التي مازالت تخلّد حضارة المرابطين في المنطقة. (5

ومن بين هاته المساجد المسجد الأعظم بتاڤرارت الذي بناه سنة 473هـ/1080م عند استيلائه على تلمسان وتأسيسه لمدينة تاڤرارت،  $^{(6)}$ يقع بالضّ بط في وسط مدينة تلمسان غرب قلعة المشور على أرض شبه مائلة،  $^{(7)}$  وقام ابنه علي  $^{(1)}$  بإعادة ترميمه وتزيينه سنة 530هـ/1135م الذي أضفى عليه الصبغة الأندلسية.  $^{(2)}$ 

**Evocation sur son Passé,** Enag Edition, Algérie, <sup>3</sup>\_ R.P.Gthéry.O.P, **Telmcen** 2011, P P: 65, 66.

<sup>1</sup> ابن أبي زرع، ا**لأنيس المطرب**، ص: 21.

 $<sup>^{2}</sup>$  الجزنائي على (من علماء ق 8ه)، جنى زهرة الأس في بناء مدينة فاس، تح: عبد الوهاب بن منصور، المطبعة الملكية، الرّ باط، ط $_{2}$ ، باط، ط $_{2}$ ، 101ه، 102، ابن أبي زرع، الأنيس المطرب، ص: 50.

<sup>4</sup>\_ ابن الأحمر، تاريخ الدولة الزيانية بتلمسان، ص: 49.

<sup>5</sup>\_ سالم عبد العزيز، تاريخ المغرب في العصر الإسلامي، مؤسسة شباب الجامعة، الإسكندرية، (د.ط)، 1999م، ص: 629.

<sup>6</sup>\_ بالأعرج عبد الرحمن علاقات دول المغرب الإسلامي بدول المماليك سياسيا وثقافيا بين القرنين السّابع والتّاسع هجريين (7\_9ه/13\_15م)، أطروحة دكتوراه في المغرب الإسلامي، إشر: مبخوت بودواية، جامعة أبي بكر بلقايد، تلمسان، 1434هـ/2013م، ص: 149.

<sup>7</sup>\_ بوعزيز يحي، المساجد العتيقة في الغرب الجزائري، منشورات ANEP، الجزائر، (د.ط)، 2011م، ص: 111.

وهو مستطيل الشكل يقد رطوله 55متر، وعرضه 50متر، وبيت صلاته أيضا مستطيل، يشتمل على ثلاثة عشر بلاطة (3) عمودية على جدار القبلة، والبلاطة الوسطى أكثر اتساعا، إذا ما قورنت بباقي البلاطات، تعلوها قبر تان؛ الأولى فوق المحراب، (4) والثانية شمال المسجد، (5) وتقوم عقود المسجد على خمسة صفوف من الدعائم، يحتوي كل صف على اثني عشر دعامة، (6) هاته الدعائم قرست بيت الصلاة إلى ستة أساكيب، (7) يفصل بين كل ثلاثة أساكيب دعائم تستند عليها عقود متعددة الفصوص، (8) وسقفه مصنوع من الخشب يشبه مسجد قرطبة. (9)

أما صحنه فهو مربع الشكل، وفي الجهة الغربية له توجد مجنبة (10) تتكون من أربع بلاطات، والمجنبة الشرقية فتتكون من ثلاث بلاطات، وهي امتدادا لبيت الصلاة، (11) ووراء قاعة الصلاة نجد

<sup>1</sup>\_ على بن يوسف بن تاشفين: ولد بسبتة سنة 477هـ، وبويع يوم موت أبيه سنة 500هـ، سيطر على الكثير من مدن المغرب والأندلس، وفي سنة 514هـ ظهر عليه أمر الموحدين، فاضطرب عليه الأمر إلى أن توفي بمراكش سنة 537هـ. ينظر: السملالي، المرجع السابق، ج9، ص ص: 44\_47.

سان الكبير وسيدي بلحسن، تلمسان الكبير وسيدي بلحسن، تلمسان الكبير وسيدي بلحسن، تلمسان الأبير وسيدي بلحسن، تلمسان الإسلامية بين التراث العمراني والميراث الفني ، ج $_1$ ، أعمال ملتقى دولي بتلمسان، أيام: 3، 4، 5 أكتوبر 2011م، (د.ط)، ص: 211.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>\_ البلاطة: وهي الممر العمودي على جدار القبلة. ينظر: الحداد محمد حمزة إسماعيل، دراسة المصطلحات الفنية للعمارة الإسلامية، زهراء الشرق، القاهرة، ط<sub>3</sub>، 2008م، ص: 43.

<sup>4</sup>\_ المحراب: هو التجويف الموجود في جدار القبلة على يمين المنبر. ينظر: بيلول جمال، المرجع السابق، ص: 113.

<sup>5</sup>\_ عثمان عثمان إسماعيل، المرجع السابق، ج2، ص ص: 146، 147.

<sup>6</sup>\_ دعامات: هي المساند والأكتاف، وتكون مربعة أو مستطيلة أو دائرية أو نصف دائرية، تستند عليها أسقف العمائر. ينظر: بيلول جمال، المرجع السابق، ص: 53.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>\_ الأساكيب: وهي الممرات الموازية لجدار القبلة، تمتد من الجدار الشرقي إلى الغربي. ينظر: الحداد محمد حمزة إسماعيل، المرجع السابق، ص: 43.

<sup>8</sup>\_ سالم عبد العزيز، تاريخ المغرب في العصر الإسلامي، ص: 664.

 $<sup>^{9}</sup>$  الصلابي علي محمد، صفحات مشرقة من التاريخ الإسلامي، ج $_{2}$ ، دار ابن الجوزي، القاهرة، ط $_{1}$ ، 1428هـ/2007م، ص: 293.

<sup>10</sup>\_ مجنبة: يقصد بما ميمنة وميسرة الصحن، ويطلق عليهما الظلّتان الجانبيتان أو الجناحان. ينظر: الحداد محمد حمزة إسماعيل، المرجع السابق، ص: 41.

<sup>11</sup>\_ عثمان عثمان إسماعيل، المرجع السابق، ج2، ص ص: 146، 147

المئذنة التي شير دها السلطان الزياني يغمراسن في منتصف القرن 7ه/13م، (وهي مثم نة الأضلاع يقد ر ارتفاعها به: 35متر و132درجة، (2)وهي على شكل برج مرب ع كبير في الأسفل، ويعلوه برج أصغر حجما فوقه قبة صغيرة، ويتوسط المئذنة دعامة مرب عة الشكل يبلغ طولها 85. فير، يلتف حولها درج يحوي مائة وعشرون درجة، (3) كما قام بتوسيع بيت الصلاة من الناحية الشمالية والصحن، وقام بإضافة القب ة الثانية أيضا، ويبدو أنه هو الآخر متأثرا بالعمارة الأندلسية، من كون أن التيجان التي أضافها تشبه تيجان مسجد قرطبة. (4)

كما شهد المسجد إضافات أخرى ترجع إلى فترة أبي حمو موسى الثاني كخزانة الكتب التي أهداها للجامع، وهذا ما جاء منقوشا على اللوحة الخشبية يمين المحراب التي تحمل اسمه وتاريخ الانتهاء من الإنشاء 760هـ/1359م، ومكتبة يعود تاريخها إلى عهد الأمير أبي زيان بن أبي حمو الثاني (797\_808هـ/1394\_1396م). (5)

## 3. مسجد جزائر بنى مزغنة (المسجد الكبير):

هو الآخر شيد ده يوسف بن تاشفين سنة 475هـ/1082م، وتم الانتهاء منه سنة 490هـ/ 1096م، وهذا التاريخ وجد منحوتا على منبره، له إطلالة رائعة فهو يطل على شاطئ البحر، شكله مستطيل، قياساته كالآتي: 46.30متر في العرض و38.20متر في العمق، أما بيت الصلاة فعرضه 46.30متر، وعمقه 22.30متر، ويتكون من إحدى عشر بلاطة وخمسة أساكيب، (7) ومما يلاحظ أن بلاطة المحراب وأسكوبه أكبر مساحة، وصحنه تحيط به ثلاث مجنبات شرقية وغربية،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- R.P.Gthéry.O.P, opt, p: 66.

<sup>2</sup>\_ بوعزيز يحي، المرجع السابق، ص: 112.

<sup>3</sup>\_ بوطارن مبارك، العمائر الدينية في المغرب الأوسط، مؤسسة كنوز الحكمة للنشر والتوزيع، الجزائر، (د.ط)، 2011م، ص ص: 118، 119.

<sup>4</sup>\_ فيلالي عبد العزيز، المرجع السابق، ج1، ص: 146.

<sup>5</sup>\_ دحماني صبرينة، المساجد المرابطية "دراسة تنميطية"، ندرومة مدينة عبد المؤمن مجتع أنثروبولوجية وذاكرة، ج2، حم وإع: عز الدين ميدون، دار السبيل، الجزائر، (د.ط)، 2011م، ص: 482.

<sup>6</sup>\_ منصوري محمد، مقارنة بين مسجدين مرابطين الجامع الكبير بندرومة والجزائر، ندرومة مدينة عبد المؤمن مجتمع أنثروبولوجيا وذاكرة، ج<sub>1</sub>، جم وإع: عز الدين ميدون، دار السبيل، الجزائر، ط<sub>1</sub>، 2011م، ص ص: 588\_588.

<sup>7</sup>\_ عثمان عثمان إسماعيل، المرجع السابق، ج2، ص: 144.

تشتمل كل منها على ثلاثة أروقة تمثل امتدادا لبيت الصلاة، أما الجحنبة التي في الشمال فتضم "رواقا واحدا. (1)

ويقوم هذا المسجد على اثنين وسبعين دعامة تحمل عقودا حد وية، أو مفصصة (2) منها ما يحتوي على ثلاثة عشر فص اوآخر خمسة عشر فص ا، وهناك عقدا يصل إلى خمسة عشرون فص ا، أما سقفه الخشبي فيعلوه قرميد مسنه، أما منبره فقد رعرضه به 60سم، وعمقه 2.60سم، ويحتوي على سبع درجات، وله ستة أبواب خشبية؛ أربعة منها في الجزء الشمالي الغربي، واثنان في الجهة الشمالية الشرقية. (3)

وفي الجزء الجنوبي من المسجد تقع المئذنة التي بناها السلطان أبو تاشفين ما بين سنتي (722\_723هـ/1322م) التي تقوم على قاعدة شبه مربعة، طول كل ضلع منها حوالي 6متر، وارتفاعها حوالي 17متر، (4) وهكذا فقد اقتدى بيغمراسن الذي بنى مئذنتي المسجد الأعظم بأقادير والمسجد الجامع في تاڤرارت.

### 4. المسجد الكبير بندرومة:

وهو من أعرق المساجد في الجزائر، فهو من المكاسب الأثرية القليلة للمرابطين في المغرب الأوسط، تم " بناؤه على يد يوسف بن تاشفين ويقع في الجهة الغربية للمدينة، بالض بط في حي التربيعة، شكله مستطيل يبلغ طوله 28.30متر وعرضه 20متر، (6) ويشتمل على قاعة صلاة مربعة الشكل، تضم ثلاثين سارية معتدلة الطول تحمل سقف المسجد الخشبي المتموج، وهناك فراغ مربع يلى المحراب كانت تعلوه قبة في العصر المرابطي غير أنها أزيلت، وخلف قاعة الصلاة صحن تتوسطه

<sup>1</sup>\_ سالم عبد العزيز، تاريخ المغرب في العصر الإسلامي، ص: 666.

<sup>2</sup>\_عقد مفص من أنصاف دوائر، تلتف حول بطن العقد، وتتراوح هذه الفصوص ما بين ثلاثة وواحد وعشرون فصاً. ينظر: بيلول جمال، المرجع السابق، ص: 87.

<sup>3</sup>\_ منصوري محمد، المرجع السابق، ص ص: 592\_589.

<sup>4</sup>\_ بن حموش مصطفى، مساجد مدينة الجزائر وزواياها وأضرحتها في العهد العثماني من خلال مخطوط ديفولوكس والوثائق العثمانية، دار الأمة، الجزائر، ط1، 2007م، ص: 21.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- Mohamed benamar Djebbare, **Nedroma et ses grande noons**, Dar essabil, 2011, p: 28.

<sup>6</sup>\_ ميدون عز الدين، ندرومة مدينة الفن والتاريخ، دار السبيل للنشر والتوزيع، (د.م.ن)، ط<sub>1</sub>، 2011م، ص: 16.

نافورة، وعلى جانبيه يمينا ويسارا رواقان يمثّلان امتدادا لقاعة الصلاة، فهو بهذا التصميم يشبه تصميم المسجد الكبير، ومسجد العباد. (1)

ويحتوي المسجد على ثلاثة أبواب؛ الأول على يسار المحراب، والثاني في الركن الشمالي الغربي، والثالث بجوار المئذنة<sup>(2)</sup> التي تقع شمال المسجد من الجهة اليسرى، وهي مربعة الشكل،<sup>(3)</sup> بنيت سنة والثالث بجوار المئذنة على المسجد من الجهة اليسرى، وهي مربعة الشكل،<sup>(4)</sup> بنيت سنة 749هـ/1348م في ظرف خمسين يوما، حسب ما جاء في اللوحة الرخامية الموجودة على الجدار الداخلي للمسجد.<sup>(4)</sup>

وتعتبر هذه الصومعة من الإضافات الزيانية التي شهدها المسجد، اتخذت شكل برج مربع، طابقه الأول يبلغ ارتفاعه 19.80متر، أما الطابق الثاني فهو الآخر مربع أقل حجما من الطابق الأول، ويجعل من سطحه قاعدة له، وارتفاعه 4.24متر، وفي وسط البرج يوجد سلّم ينتهي في أعلاه باب يؤدي إلى سطح البرج، وهذا الشكل من المآذن أختص "به الزيانيون، بحيث كل المآذن الزيانية اتخذت شكل برج مربع يتكون من طابقين. (5)

# 5. مسجد أبي الحسن التنسي<sup>(6)</sup>:

شيد هذا المسجد السلطان الزياني أبي سعيد عثمان بن يغمراسن سنة 696ه/129م(7) لذكرى الأمير الزياني أبي عمر إبراهيم بن أبي يحي يغمراسن بن زيان، حسب ما جاء في الكتابة الموجودة على جدار القبلة، وصيغتها: «بسم الله الرحمن الرحيم وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليما، بني هذا المسجد للأمير أبي عامر إبراهيم ابن السلطان أبي

\_\_ بوعزيز يحي، المرجع السابق، ص: 179.

<sup>2</sup>\_ ميدون عز الدين، المرجع السابق، ص: 16.

<sup>2</sup>\_ بوعزيز يحي، المرجع السابق، ص: 180. دحماني صبرينة، المرجع السابق، ص ص: 483، 484.

<sup>4</sup>\_ ميدون عز الدين، المرجع السابق، ص: 27.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>\_ مبارك بوطارن، العمائر الدينية في المغرب الأوسط، ص ص: 77، 78.

<sup>6</sup>\_ أبو الحسن التنسي: أبو إسحاق بن يخلف بن عبد السلام التنسي، كان من كبار العلماء والأولياء، له العديد من الكرامات، الكرامات، ألّف كتبا كثيرة، أقام في تلمسان إلى أن توفي بما سنة 680هـ، ودفن بالعباد. ينظر: ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج1، ص: 48.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>\_ المصدر نفسه، ص: 119.

يحي يغمراسن بن زيان، في سنة ستة وتسعين وستمائة من بعد وفاته رحمه الله». (1) وفيما بعد نسب إلى أحد مشاهير العلماء بتلمسان؛ وهؤبو الحسن بن يخلف التنسي الذي كان أحد المدر سين به. (2)

يقع هذا المسجد شرق جنوب المسجد الكبير، يتميز بصغر حجمه مقارنة بالمساجد التلمسانية الأخرى، فقاعة صلاته تبلغ مساحتها 100م<sup>2</sup>، وهي مربعة الشكل<sup>(3)</sup> تتكون من ثلاث بلاطات، وستة سواري، (4) وتيجان تجمع بينها أقوا، ومغطّى بسقف مصنوع من خشب الأرز ممو ج من الشرق إلى الغرب، وله ثلاثة أروقة، كما أن محرابه يقع في الجدار القبلي يقابل الرواق الأوسط، وهو تجويف خماسي الأضلاع تعلوه قبة صغيرة مثم قبة، وفي الجهة الجنوبية الشرقية نجد المئذنة؛ وهي معتدلة الطول؛ (5) بحيث يقد ر ارتفاعها بـ 14.25متر، تتألف هي الأخرى من طابقين مربعي الشكل، يتخلل الطابق الثاني أربع نوافذ في جوانبه الأربعة. (6)

#### 6. مسجد المنصورة:

بني هذا المسجد بأمر من السلطان المريني يوسف أبي يعقوب سنة 702ه/1302م أثناء الحصار الطويل الذي ضربه على تلمسان، وبنائه لمدينة المنصورة. (7)

يعتبر هذا المسجد أكبر مسجد شيده المرينيون في المغربين الأقصى والأوسط، وشكله مستطيل تقدر مساحته بحوالي  $5600^{2}$ ، وقيل  $5600^{2}$ ، تتكون قاعة صلاته من تسع بلاطات، وثلاثة عشر أسكوبا، (8) ويتوسط حائط القبلة محراب شكله مضلع خماسي أو سداسي، وهو بهذا يشبه

<sup>1</sup>\_ لعرج عبد العزيز محمود، جمالية الزخارف النباتية في الفن الإسلامي بجامعي تلمسان الكبير وسيدي بلحسن، ص: 219.

<sup>2</sup>\_ بالأعرج عبد الرحمن، المرجع السابق، ص: 149.

 $<sup>^{2}</sup>$ فيلالي عبد العزيز، المرجع السابق، ج $_{1}$ ، ص: 147.

\_ براهامي نصر الدين، المرجع السابق، ص: 169. بوعزيز يحي، المرجع السابق، ص: 145.

<sup>5</sup>\_ شاوش الحاج محمد بن رمضان، المرجع السابق، ج1، ص: 187.

<sup>6</sup>\_ بوطارن مبارك، العمائر الدينية في المغرب الأوسط، ص ص: 151، 152.

<sup>ُ</sup>\_ ابن أبي زرع، ا**لأنيس المطرب**، ص: 387.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>\_ أبو رحاب محمد السيد، ملامح تخطيط العمائر الدينية المرينية بالمغرب الأقصى ومدينة تلمسان بالمغرب الأوسط، "دراسة أثارية مقارنة"، تلمسان الإسلامية بين التراث العمراني والمعماري والميراث الفني، ج1، أعمال الملتقى الدولي بتلمسان، أيام: 3 أكتوبر 2011م، منشورات وزارة الشؤون الدينية والثقافية، تلمسان، (د.ط)، ص ص: 147\_149. بكاي هوارية،

جامع قرطبة، وهو متسع نوعا ما؛ بحيث يبلغ اتساعه 2.48متر، وطول جوانبه 2متر، وفيما يخص مادة بنائه فقد بني بالآجر والطابية، وزو "د بنافذتين من أجل الإضاءة، ومدخلان ضي قان يربطان قاعة الصلاة بغرفة الجنائز، (1) إضافة إلى ذلك نجد رواق القبلة؛ وهو الجزء الذي يلي المحراب؛ وهو الأكثر اتساعا، فقد بلغ عرضه 60متر وعمقه 55متر. (2)

وينفرد هذا المسجد بميزة حاصة، وهي كثرة الأبواب أربعة شرقا، وأربعة غربا، واثنان قبلة على جانبي المحراب، وثلاثة شمالا أوسطهم تحت المئذنة، والآخرين بجانبيهما الأيمن والأيسر، (3) ويتصل بقاعة الصلاة غرفة الجنائز؛ وهي مستطيلة الشكل يبلغ طولها 12.70متر وعرضها 6متر، وإلى جانب وظيفتها الجنائزية، يرجح أنه كان لها مهام أخرى، فيمكن أن تكون حجرة يستريح فيها السلطان المريني أو الإمام. (4) أما المئذنة فقد بلغ ارتفاعها حوالي 45متر بنيت بالحجرة المهذبة، وهي متوازية السطوح صم ملا ممر المحرونيا واسعا للصعود لشرفة المؤذن بدلا من الدر ج. (5)

## 7. مسجد أولاد الإمام:

تم تشييده من طرف السلطان أبي حمو موسى الأول سنة 1310/710م، (6) وأضيف إلى المدرسة القديمة التي أنشاها هذا السلطان لابني الإمام؛ (7) أبو زيد عبد الرحمان وأبو موسى عيسى، (8)

العلاقات الزيانية المرينية سياسيا وثقافيا، رسالة ماحستير في تاريخ المغرب الإسلامي، إشر: بودواية مبخوت، حامعة أبي بكر بلقايد، تلمسان، 2008م، ص ص: 244، 245.

<sup>1</sup>\_ لعرج عبد العزيز، مدينة المنصورة المرينية بتلمسان، ص ص: 134\_136.

<sup>2</sup>\_ المرجع نفسه، ص ص: 138، 139.

<sup>2</sup>\_ شاوش الحاج محمد بن رمضان، المرجع السابق، ج<sub>1</sub>، ص: 127.

<sup>4</sup>\_ لعرج عبد العزيز، مدبنة المنصورة المرينية بتلمسان، ص ص: 136\_138.

<sup>5</sup>\_ براهامي نصر الدين، المرجع السابق، ص: 180.

<sup>6</sup>\_ فيلالي عبد العزيز، المرجع السابق، ج<sub>1</sub>، ص: 147.

<sup>7</sup>\_ ابني الإمام: هما الأخوان عبد الرحمان بن محمد بن عبد الله بن الإمام المكنى بأبي زيد، وأخوه أبو موسى عبسى، من الفقهاء العظام، تخرج عليهم العديد من العلماء، وحظيا بمكانة خاصة لدى السلطان أبي حمو موسى الأول، توفي أبو زيد سنة 743هـ، أما أبو موسى فتوفي سنة 749هـ بنظر: التنبكتي أبو العباس أحمد بابا (ت 1036ه/1627م)، نيل الابتهاج بتطريز الديباج، إشر وتق: عبد الحميد عبد الله الهرامة، ج1 وج2، كلية الدعوة الإسلامية، طرابلس، ط1، 1989م، ص ص: 245\_247.

<sup>8</sup>\_ بوشقيف محمد، تطور العلوم ببلاد المغرب الأوسط خلال القرنين الثامن والتاسع الهجريين (15/14م)، أطروحة دكتوراه في التاريخ الوسيط، إشر: عبدلي لخضر، حامعة أبي بكر بلقايد، تلمسان، 1432هـ/2011م، ص: 49.

يبلغ طول مئذنته حوالي 17متر، واجهاتها الأربع على شكل معين، تحتوي على مربعات مختلفة الألوان، وهي بهذا تشبه لوحة الشطرنج، (1) تتوسطها دعامة مربعة الشكل يلتف حولها السلم. (2)

أما من الداخل فيحتوي على قاعة الصلاة تتألف من ثلاث بلاطات وثلاثة أساكيب، أوسعها البلاطة التي تلي المحراب، هذا الأخير يتوسط جدار القبلة، وهو تجويف خماسي يبلغ اتساعه في العمق البلاطة التي تلي المحراب، هذا الأخير يتوسط قي الأعلى تستند عليه سبعة عقود زخرفية مفصصة، وله قبه قبه تعلوها قبه قبه صغيرة. (4)

وزو د المسجد بثلاثة أبواب؛ الباب الأول في الجدار الشمالي ينفتح على صحن المدرسة، والثاني يؤدي إلى درج المئذنة، أما الثالث فهو في الجدار الشرقي، ويؤدي إلى قاعة الصلاة، كما سرُ ق ف يؤدي إلى درج المئذنة، أما الثالث فهو في الجدار الشرقي، ويؤدي الى قاعة الصلاة، كما سرُ ق المسجد بثلاثة سقوف جمالونية (5) عطاة من الداخل بصفوف من ألواح متراص ، ولا يحتوي على قبة كما جرت العادة في أغلب المساجد. (6)

### 8. مسجد المشور:

أسس من طرف أبي حمو موسى الأول، في نفس الفترة الذي تأسس فيها مسجد أولاد الإمام، (<sup>7)</sup> الإمام، (<sup>7)</sup> ويقع في الزاوية الجنوبية الغربيقاعته مستطيلة الشكل، يحتوي على عدة نوافذ موز عة على

<sup>1</sup>\_ شاوش الحاج محمد بن رمضان، المرجع السابق، ج1، ص: 198.

<sup>2</sup>\_ بوطارن مبارك، العمائر الدينية في المغرب الأوسط، ص: 172.

<sup>2</sup>\_ إفريز: هو مستطيل يحيط بالعقد، وبأعلى الجدار الخارجي من أجل التخفيف من سقوط المطر، بالإضافة إلى دوره التجميلي. التجميلي. ينظر: بيلول جمال، المرجع السابق، ص: 16.

 $<sup>^{4}</sup>$  شاوش الحاج محمد بن رمضان، المرجع السابق، ج<sub>1</sub>، ص: 198. بوطارن مبارك، العمائر الدينية في المغرب الأوسط، ص ص: 165، 166.

<sup>5</sup>\_ جمالوني: سقف مبني على شكل سنام مائل من طرفيه، تم "اعتماده في المناطق الممطرة، ومن ثم "أطلق هذا اللفظ على كل " المباني التي لها نفس الشكل. ينظر: بيلول جمال، المرجع السابق، ص ص: 35، 36.

<sup>6</sup>\_ بوطارن مبارك، العمائر الدينية في المغرب الأوسط، ص ص: 170، 171.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>\_ موساوي عبد المالك فن " الزخرفة في العمارة الإسلامية "المساجد والمدارس"، دار السبيل، الجزائر، ط1، 2011م، ص: ص: 112.

على الجوانب الأربعة، وفي مؤخرة المسجد على الجهة اليسرى منه نجد منارة مرب عة الشركل متوسطة الطول عريضة، بابحا في داخل المسجد. (2)

# **9**. مسجد أبي مدين<sup>(3)</sup> بالعباد:

وهو من الآثار المشيد دة من قبل بني مرين في مدينة العباد في تلمسان، وذلك سنة 739ه/ 1339م أثناء حصاره لتلمسان، (4) اشترى أبو الحسن الأرض التي بنى عليها المسجد، وكلّف أبا عبد عبد الله محمد بن محمد بن أبي بكر بن مرزوق (عم ابن مرزوق الخطيب) ببنائه، غير أن اسمه أقترن باسم الولي الصالح أبي مدين شعيب؛ لأنه أنشئ بالقرب من ضريحه، ومن بين العلماء الذين زاولوا التدريس به نذكر ابن مرزوق الخطيب، (5) إلى جانب العديد من العلماء. (6)

أما عن شكله فهو مستطيل تبلغ مساحته  $537.70^{2}$ , وقاعة صلاته تشتمل على خمس بلاطات وثلاثة أساكيب، البلاطة الرئيسية تتقدم المحراب مباشرة، وتضم عشرين سارية مربعة الشكل، غطّى بقبة مقرنصة، وبه صحن تتوسطه نافورة، ( $^{(8)}$ خف " به أربعة أروقة، أما عن مئذنته  $^{(9)}$  فملاصقة

<sup>1</sup>\_ ينظر: الملحق رقم: (02).

<sup>2</sup>\_ بوعزيز يحي، المرجع السابق، ص ص: 117، 118.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>\_ أبو مدين شعيب: وهو شعيب بن الحسين الأنصاري من كبار الأولياء والمتصوفين، أصله من الأندلس "إشبيلية"، ولد سنة 512هـ/1121م، وتوفي سنة 594هـ/1197م. ينظر: المكناسي أحمد بن القاضي، المصدر السابق، ص ص: 532\_530.

<sup>4</sup>\_ الحريري محمد عيسى، تاريخ المغرب الإسلامي والأندلس في العصر المريني (610هـ/1213م \_ 869هـ/1465م)، دار القلم، الكويت، ط2، 1408هـ/1987م، ص: 322.

ابن مرزوق العج يسي التلمسان، ولد بتلمسان سنة  $^{5}_{-}$  ابن مرزوق العج يسي التلمسان، ولد بتلمسان سنة 711هـ، اشتغل بالتدريس في تونس ومصر، توفي سنة 781هـ. ينظر: ابن حجر العسقلاني شهاب الدين أحمد بن علي (ت 852هـ)، الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، سف $_{6}$ ، دار الجيل، بيروت، (د.ط)، 1414هـ/1393م، ص: 360.

<sup>6</sup>\_ براهامي نصر الدين، المرجع السابق، ص: 194. الحريري محمد عيسى، المرجع السابق، ص: 322. حركات إبراهيم، المرجع السابق، ص: 159.

<sup>7</sup>\_ أبو رحاب محمد السيد، المرجع السابق، ص: 131.

<sup>8</sup>\_ ينظر: الملحق رقم: (04).

<sup>9</sup>\_ ينظر: الملحق رقم: (03)

للساحة الشمالية، وتتكون من طابقين مربعين يبلغ ارتفاعهما 27.50متر، (1) وله مدخل فخم به مدر ج ومغطّى بظلّة، له مصراعين، (2) ومن خلال معاينتنا لهذا المسجد، فإلى جانب الباب الرئيسي يوجد بابان جانبيان مفتوحان على قاعة الصلاة.

ومن بين الذين تطرقوا لوصف مسجد أبي مدين ابن مرزوق الخطيب باعتباره شاهدا عاين الأحداث آنذاك: «وكان بناؤه على يد عمي وصنو أبي صالح أبو عبد الله محمد بن محمد بن أبي بكر بن مرزوق وعلى يدي، اشتمل الوضع الغريب، وهو أن سقفه كلها أشكال منضبطة بخواتم وصناعات نجارة، كل جهة تخالف الجهة الأخرى في الوضع قد رقمت على نحو ما يرقم عليه أشكال النجارة، فلا يختلج في النفس شك، ولا يعرض لها وهم أنها أشكال منجورة منقوشة، وهي كلها مبنية احكاء بالآجر والفضة، واشتمل على المنبر العجيب الشكل المؤلف من الصندل والعاج والأبنوس المذه بس...».(3)

وبهذا يمكننا القول أن المرينين خلّفوا العديد من المساجد في المغرب الأوسط، والتي لا تقل ممالا وإبداعا عن مساجدهم في فاس.

## 10. مسجد سيدي الحلوي الشوذي:<sup>(4)</sup>

يعتبر كذلك من بين المنشآت المرينية بتلمسان، إذ أمر بتشييده السلطان أبو عنان فارس بن أبي الحسن سنة 754هـ/1353م. (5)

<sup>1</sup>\_ بوروبة لطيفة، نماذج من الزخرفة الهندسية في عمارة جامعي أبي مدين والحلوي، العمارة والآثار الإسلامية، تلمسان الإسلامية بين التراث العمراني والمعماري والميراث الفني، ج1، أعمال الملتقى الدولي بتلمسان أيام: 3، 4، 5 أكتوبر 2011م، منشورات وزارة الشؤون الدينية والثقافية، تلمسان، (د.ط)، ص ص: 236، 237.

<sup>2</sup>\_ مصراعين: وهما دفتا الباب المنصوبتان رأسيا يوضعان إلى جانب بعضهما على فتحة الباب. ينظرنو "ار سامي محمد، الكامل الكامل في مصطلحات العمارة الإسلامية من بطون المعاجم، دار الوفاء، الإسكندرية، (د.ط)، (د.ت)، ص: 169.

<sup>2</sup>\_ ابن مرزوق الخطيب، المسند الصحيح، ص ص: 404، 404.

<sup>4</sup>\_ الحلوي: هو الولي الصالح أبو عبد الله الشوذي الإشبيلي المعروف بالحلوي؛ لأنه كان يوزع الحلوى على الأطفال، اشتغل قاضيا في إشبيلية، غير أنه لم يكن راضيا بماته الوظيفة، ففر الى تلمسان وعاش بما إلى أن توفي هناك سنة 705هـ/1305م. ينظر: ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج1، ص ص: 65\_68.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>\_ بالأعرج عبد الرحمن، المرجع السابق، ص: 151

بني هذا المسجد شمال تلمسان، يتكون من قاعة صلاة مربعة الشكل معتدلة المساحة تضم ست عشر سارية دائرية؛ ثمانية منها صنعت من الرخام، وضعت هاته السواري في الوسط، أما الباقية فهي أعمدة خشبية مربعة الشكل، (1) وجدران قاعة الصلاة ملساء كلها ماعدا المحراب فهو مزين بنقوش، (2) والقاعة مغطّاة بسقف مصنوع من خشب الأرز.

أما فيما يخص الصحن فهو مربع الشكل به أروقة مغطاة، وصهريج للوضوء وميضأة هي الأخرى مربعة، وضعت فيها العديد من المشكاة<sup>(3)</sup> من أجل التهوية والإضاءة،<sup>(4)</sup> كما احتوى المسجد على مئذنة مزين نة من جهاتها الأربعة بأشكال من الفخار، وله ثلاثة أبواب؛ أحدهما شرقي والآخر غربي، والثالث جوفي وهو الرئيسي، وهو بهذا يشبه مسجد العباد.<sup>(5)</sup>

وفي الأخير ومن خلال وصفه يتجلى لنا مدى جمال هذا المسجد العربق، هذا ما عبر عنه النميري في قوله: «ولا كجامع الخطبة الأعظم الذي أمر باختطاطه في حضيض البيت الذي فيه ضريح الشيخ الصالح أبي عبد الله الشوذي المعروف بالحلوي رضي الله عنه، وهو من أجمل الجوامع، فقد أحكمت فيه أنواع المصانع». (6

\_\_ بوعزيز يحي، المرجع السابق، ص ص: 137، 138. براهامي نصر الدين، المرجع السابق، ص: 181.

<sup>2</sup>\_ لعرج عبد العزيز، مدبنة المنصورة المرينية بتلمسان، ص: 137.

<sup>2</sup>\_ مشكاة: هي الكوة غير النافذة، وهي أيضا الحديدة التي تعلّق عليها القناديل، وتسمى الفتيلة. ينظرنو "ار سامي محمد، المرجع السابق، ص: 169.

<sup>4</sup>\_ براهامي نصر الدين، المرجع السابق، ص: 219.

<sup>5</sup>\_ شاوش الحاج محمد بن رمضان، المرجع السابق، ج1، ص: 260. الحريري محمد عيسي، المرجع السابق، ص: 322.

<sup>6</sup>\_ النميري، المصدر السابق، ص: 488.

# 11. مسجد إبراهيم المصمودي:<sup>(1)</sup>

أنشئ هذا المسجد بأمر من السلطان أبي حمو موسى الثاني، ويعتبر إضافة إلى القبة والمدرسة والزاوية من أهم المنشآت التي شيد دها السلطان تكريما لوالده أبي يعقوب يوسف، (2) أما عن نسبته للشيخ إبراهيم المصمودي، فكانت بعد وفاته سنة 804ه/1401م بحيث دفن بجواره. (3)

يقع شرق مسجد أبي الحسن، وإذا تحدثنا عن التخطيط العام للمسجد نجد أن قاعة الصلاة أنشئت شرق القسم الشمالي؛ (4) وهي مربعة الشكل، مكونة من أربع بلاطات، وخمسة أروقة، (5) وانتصبت فيه ست عشر سارية يعلوها قبتان؛ الأولى بجوار المحراب، والثانية على شكل مستطيل من الشرق إلى الغرب، ويغطّي المسجد سقف خشبي، أما خلف قاعة الصلاة نجد صحن مربع تتوسطه نافورة يحيط بها من الشمال والغرب والجنوب أروقة تعتبر امتدادا لقاعة الصلاة التي يفصلها عن الصحن ستة عشر عمودا. (6)

والمئذنة تقع في الجزء الشمالي الغربي معتدلة الطول، تتكون من برجين؛ الأول يقد ّر ارتفاعه 13.70 متر، تتوسطه نواة مربعة يحيط بما سلم " يفضي إلى الجوسق، (7) أما البرج الثاني فهو أقل حجما إذا ما قورن بالبرج الأول يبلغ ارتفاعه 4.70متر، (8) وخلف الصحن نجد المدخل الرئيسي

<sup>1</sup>\_ إبراهيم المصمودي هو الشيخ إبراهيم بن محمد المصمودي، من كبار العلماء والزه الدوجودة بحديقة المسجد الذي نسب إليه (804هـ 805هـ/ 1401\_1402م)، دفن في الروضة التي دفن فيها الملوك الزيانيون الموجودة بحديقة المسجد الذي نسب إليه فيما بعد. ينظر: ابن مريم أبو عبد الله محمد بن محمد بن أحمد الشريف المليتي المديوني (ت مابين 1025\_1028ه)، البستان في ذكر العلماء والأولياء بتلمسان، مرا: محمد بن أبي شنب، المدرسة الثا عالبية، الجزائر، (د.ط)، 1326ه/1908م، ص: 66، 66.

<sup>2</sup>\_ خالدي رشيد، دور علماء المغرب الأوسط في ازدهار الحركة العلمية في المغرب الأقصى خلال القرنين (7\_8هـ/ 1432م)، رسالة ماجستير في تاريخ المغرب الإسلامي، إشر: عبدلي لخضر، جامعة أبي بكر بلقايد، تلمسان، 1432هـ/ 2011م، ص: 29.

<sup>. 147</sup> فيلالي عبد العزيز، المرجع السابق، ج $_1$ ، ص $_2$ 

<sup>4</sup>\_ بوعزيز يحي، المرجع السابق، ص: 130.

<sup>5</sup>\_ شاوش الحاج محمد بن رمضان، المرجع السابق، ج1، ص: 212.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>\_ بوعزيز يحي، المرجع السابق، ص ص: 130، 131.

<sup>7</sup>\_ **الجوسقط**لق على الدَ و ° رة الأخيرة في المآذن. ينظر: بيلول جمال، المرجع السابق، ص: 36.

<sup>8</sup>\_ بوطارن مبارك، العمائر الدينية في المغرب الأوسط، ص ص: 186، 187.

للمسجد الذي يؤدي إلى مساحة تعادل مساحة المسجد، وهي محاطة بجدران، على يسارها يوجد باب يؤدي إلى الشارع. (1)

## 12. المسجد العتيق بمستغانم:

أسس هذا المسجد من قبل السلطان المريني أبي الحسن سنة 742هـ/134 وخصس له أوقافا كثيرة. (2) يشتمل على قاعة صلاة مربعة تنتصب فيها ثلاث وأربعون سارية دائرية، ويحتوي على على مقصورة الإمام والقاضي وضعت في مؤخرة قاعة الصلاة في الركن الجنوبي الغربي، منارته مثمنة الأضلاع لها تسع وتسعون درجة، له مدخل رئيسي على اليمين، وسقف خشبي كباقي المساجد العربق يؤدي وظيفته الدينية والتعليمية ما يناهز خمسة قرون، غير أنه مؤخرا أغلق بعد أن تقدمت بعض أجزائه، وتعمل السلطات على إعادة ترميمه. (3)

هذا وهناك العديد من المساجد لا يسعنا هذا المقام أن نذكرها كلها، بحيث لا تكاد تخلو مدينة أو قرية من المسجد بعبارة مكانا للعبادة، لذا حاولنا أن نعرج على أهم المساجد التي عرفت في تلك الفترة.

### 1-2. الأضرحة:

الأضرحة هي المكان الذي يدفن فيه الأولياء الصالحون والعلماء، ويحاط هذا القبر بمبنى تعلوه قبة، لذا يسمى أحيانا القبة (4) و أيضا المرابط. (5)

وقد بدأت ظاهرة بناء الأضرحة في العالم الإسلامي مع منتصف القرن 8/9م، ومنها ضريح الخليفة العباسي المستنصر (ت 245 = 859م)، (6) ثم أصبحت الأضرحة توضع بركن من أركان المسجد أو الزاوية، أو حتى المدرسة خاصة على عهد الأتابكة في الشام والعراق، ثم انتقل ذلك إلى المغرب. (7)

<sup>1</sup>\_ بوعزيز يحي، المرجع السابق، ص: 131.

<sup>2</sup>\_ بوشقيف محمد، المرجع السابق، ص ص: 51، 52.

<sup>3</sup>\_ بوعزيز يحي، المرجع السابق، ص: 187، 188، 191.

<sup>4</sup>\_ بوطارن مبارك، العمائر الدينية في المغرب الأوسط، ص: 168.

<sup>5</sup>\_ بن حموش مصطفى، المرجع السابق، ص: 21.

<sup>6</sup>\_ بوطارن مبارك، العمائر الدينية في المغرب الأوسط، ص: 270.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>\_فريد محمود الشافعي، المرجع السابق، ص: 122.

وقد انتشرت ظاهرة بناء الأضرحة في المغرب الإسلامي أكثر في الفترة التي أعقبت سقوط الموحدين؛ لأنما تعتبر من بين الفترات العصيبة التي شهدها المغرب الإسلامي عموما، والأوسط على الأخص بسبب الاضطرابات السياسية، وأطماع الأوربيين في السيطرة على مدن السواحل، هذا ما جعل السكان يقبلون على زيارة قبور الأولياء وأضرحتهم، من أجل التبرك بهم؛ لأنهم كانوا يضد ون أن للأولياء الصالحين القدرة على حمايتهم، وتحقيق مطالبهم حتى بعد موقم، وهذا راجع لطبيعة أهل المغرب الذين يؤمنون بالأمور الروحانية والخوارق؛ لذا نجد انتشارا واسعا للأضرحة في كل ربوع المغرب الأوسط. (1)

على الرغم من وجود أحاديث صحيحة وصريحة للرسول -صلى الله عليه وسلم- ينهانا فيها عن بناء الأضرحة، واتخاذها مزارات نذكر منها الحديث الذي أورده الترميذي في سننه: «حد ثنا أبو بكر بن أبي شيبة حد ثنا حفص بن غياث عن بن جريج عن أبي الزبير عن جابر قال: نهى رسول الله الله عليه وسلم أن ي بح ص سلم أن ي بح ص القبر، وأن ي م ق ع كَي ه، وأن ي به ن ع كَي ه كَي ه كي ه وضوح الحديث إلا أن الكم الهائل للأضرحة أو ما يصطلح عليه بالقباب في تزايد مستمر، ربما راجع للأسباب التي ذكرناها آنفا، بالإضافة إلى ابتعاد الناس عن الكتاب والسنة، وجهلهم بأحكام الشريعة الإسلامية. ومن بين أهم الأضرحة التي أقيمت في المغرب الأوسط، وكان لها شهرة كبيرة نذكر:

## 1. ضريح أبي مدين شعيب:

وهو قبر الشيخ أبي مدين شعيب، وبعد وفاته دفن بربوة العباد وأصبح قبره مزار ًا للعامة، (3) وفي أواخر القرن 6ه/12م قام السلطان الموحدي محمد الناصر ببناء ضريح فوق قبر الشيخ، وبذلك يكون من أقدم المباني في تلمسان.

<sup>1</sup>\_ سعد الله أبو القاسم، تاريخ الجزائر الثقافي، ج<sub>1</sub>، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط<sub>1</sub>، 1998، ص: 50.

 $<sup>^2</sup>$  الترمذي محمد بن عيسى بن سورة (ت 279هـ)، سنن الترمذي، تح وتع: محمد فؤاد عبد الباقي، ج $_3$ ، مكتبة البابي الحلبي، مصر، ط $_2$ ، ط $_3$ ، ط $_3$ ، ص $_4$ : 1395هـ/ 1975م، ص $_5$ : مصر، ط $_3$ : ط $_3$ : مصر، ط $_4$ : مصر، ط $_5$ : مصر، ط $_5$ : مصر، ط $_5$ : مصر، ط $_5$ : مكتبة البابي الحلبي، مصر، ط $_5$ : مكتبة البابي الحلبي، محمد ط $_5$ : محمد ط $_5$ : مكتبة البابي الحلبي، محمد ط $_5$ : مكتبة البابي الحلبي، مكتبة البابي العلبي، مكتبة البابي، مكتبة البابي العلبي، مكتبة البابي العلبي، مكتبة البابي العلبة العلبي، مكتبة البابي العلبة العلب

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ابن الز " يات أبي يعقوب يوسف بن يحي التادلي (ت 617هـ/1221م)، التشوف إلى رجال التصوف وأخبار أبي العباس السبتي، تح: أحمد توفيق، منشورات كلية الآداب، الرباط، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، ط2، 1997م، ص: 142.

يقال أنه شهد بعض التعديلات من طرف السلطان يغمراسن، غير أنها لم تعرف الجهات التي مسسسها هذا الترميم، (1) قام السلطان المريني أبو الحسن بإعادة بنائه، وتزيينه بقبة وصحن، وخصس صلعض الأماكن للاعتكاف، ومنازل خارج الضريح للزوار الذين يرغبون في زيارة الشيخ.

وقد عرف عن المرينيين اهتمامهم الكبير بالجانب المعماري بما في ذلك الأضرحة، وهذا ما يوض حه الدكالي في قوله: «وبنيت على الملوك الذين دفنوا بها قبب رفيعة صاعدات في الجو مزخرفة بأنواع النقش والأصبغة والإمهاء بالذهب»، (2) وضريح الشيخ أبي مدين لابد أن يكون قد حظي باهتمام بالغ من قبل المرينيين نظرا لمكانته الدينية في الأوساط الشعبية، غير أن تعرضه للحريق لعدة مرات جعل شكله الحالي لا يعبر عم اكان عليه في تلك الفترة، كونه رم م من جديد. (3)

ومع ذلك سنحاول إعطاء التخطيط العام لهذا الضريح؛ فهو يتكون من غرفة مربعة تعلوها قبة كبيرة، ونجد على كل جدار من جدرانها عقد، وضعت في أعلاه نافذة، إضافة إلى ذلك نجد باب في الحائط الغربي يعلوه عقد منكسر من الجهة العليا، وغطيّت القبة بسقف له أربعة أوجه من القرميد، أما إذا خرجنا من قاعة الضريح نجد رواق مربع تتوسطه أربعة أعمدة ترتكز عليها أربعة عقود، وهاته الدعائم شكّلت صحن مربع صغير تحيط به أربعة أروقة، (4) وعلى يسار المدخل نجد بئر محاط بسياج من الحديد.

ومن المؤرخين الذين أوردوا وصفا لضريح الشيخ أبي مدين نجد العبدري الذي زار المنطقة في القرن 7ه/13م، فيقول في ذلك: «قبر الشيخ الصالح القدوة فرد زمانه أبي مدين رضي الله عنه رزقنط بركاته، وعليه رباط مليح مخدوم مقصود، والدائر بالبلد كله، مغروس بالكر م وأنواع الثمار وسوره من أوثق الأسوار وأصحها». (5) فبقوله مليح يدل على أن الضريح لا يقل جمالا عن المسجد والمدرسة المجاورين له .

<sup>1</sup>\_ بوطارن مبارك، الموروث الإسلامي لتلمسان، ص: 18.

<sup>2</sup>\_ الدكالي محمد بن علي، ا**لإتحاف الوجيز تاريخ العدوتين**، تح: محمد أبو الشعراء، مطبعة المعارف الجديدة، الرباط، ط2، 1996م، ص ص: 85، 86.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\_ براهامي نصر الدين، المرجع السابق، ص: 194.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>\_ بوطارن مبارك، العمائر الدينية في المغرب الأوسط، ص ص: 280\_280.

<sup>5</sup>\_العبدري أبي عبد الله محمد بن محمد بن علي بن أحمد بن سعود (ت بعد 700هـ/1300م)، رحلة العبدري، تح: علي إبراهيم كوري، تق: شاكر الفحام، دار سعد الدين، دمشق، ط2، 2005م، ص: 49.

### الفصل الأول:

### 2. ضريح السلطانة:

يقع في مقبرة سيدي يعقوب الموجودة في منطقة أڤادير بالقرب من العباد السفلي، (1) وفيه قبرين؛ الأول لأميرة زيانية صغيرة في السن "، والثاني لامرأة أيضا من الأسرة الملكية، شكله مثم "ن الأضلاع، كل ضلع فيه عقد مفصص، لكل عقد ثمانية فصوص، تستند هذه العقود على دعامات مربعة الشكل تحمل قبة مثم "نة الشكل أيضا. وثم "ا يلاحظ أن الضريح بني بالآجر، والعقود المفصصة التي استخدمت في بنائه تعتبر من مميزات الفن المعماري المرابطي، (2) مما يرجح أن الزيانيين تأثروا بالمرابطين في بناء القباب، وتوجد العديد من هذه الأضرحة، غير أن معظمها خال من آثار القبور وشاع اسم هذه الأضرحة بالأضرحة الأميرية. (3)

# **3**. ضريح أبي إسحاق الطيار: (4)

دفن هذا الولي في العباد السفلي، (5) وبني فوق قبره ضريح سنحاول وصفه من خلال ما تبقى منه، فهو مربع الشكل طول أحد أضلاعه 6متر، ويبدو أن غرفة الضريح غطيت بقبة كما هو الحال بالنسبة لجل الأضرحة، ويحيط بها ثلاثة أروقة من جهاتها الشرقية، الجنوبية والغربية، أما الجهة الشمالية نحد الباب يبلغ اتساعه 1متر، يعلوه عقد حذوة الفرس منكسر، ومن خلال العقود الزخرفية المفصصة، والزخارف التي زير نت الباب فإن هذا الضريح بني أواخر القرن 7ه/13م، (6) غير أنه لم يعرف من أمر ببنائه.

\_\_ براهامي نصر الدين، المرجع السابق، ص: 229.

<sup>2</sup> \_\_ بوطارن مبارك، العمائر الدينية في المغرب الأوسط، ص ص: 274\_272.

<sup>3</sup>\_ براهامي نصر الدين، المرجع السابق، ص: 229.

<sup>4</sup>\_ أبو إسحاق الطيار: وهو الولي الغوث أبو إسحاق الطيار، ولد بتلمسان سنة 609هـ/1212م، وتوفي سنة 699هـ/ 130م. ينظر: ابن خلدون يحي، المصدر السابق، ص: 33. الزركلي، المرجع السابق، ج1، ص ص: 33، 34.

<sup>5</sup>\_ براهامي نصر الدين، المرجع السابق، ص: 229.

<sup>6</sup>\_ بوطارن مبارك، العمائر الدينية في المغرب الأوسط، ص ص: 275، 276.

#### الفصل الأول:

#### 4. ضريح سيدي ابراهيم المصمودي:

يوجد هذا الضريح في حديقة المسجد المسمى باسمه، ثم أصبحت تسمى مقبرة سيدي إبراهيم نسبة إليه. (1) أما فيما يخص التخطيط العمراني للضريح؛ فهو مستطيل الشكل طوله 14.70متر وعرضه 8متر، يحتوي على قاعة الضريح؛ وهي حجرة مربعة الشكل بابما يقع في الجدار الشمالي يبلغ عرضه 1.20متر، ويغطي غرفة الضريح قبة كبيرة، يتقدم هاته الغرفة صحن مربع الشكل طول ضلعه عرضه 20.2متر يتوسطه حوض صغير مربع، ويحف " بالصحن أربعة أروقة، وأربع أعمدة يبلغ ارتفاعها 5.2متر تستند عليها أربعة عقود ضخمة منكسرة على شكل حذوة الفرس. (2)

#### 5. ضريح سيدي لحسن الراشدي:

هو قبر الشيخ الحسن بن مخلوف بن مسعود بن سعيد المزيلي الرشيدي، المعروف بأبركان، كان فقيها ووليا صالحا كثير الكرامات، عاش في تلمسان إلى أن توفي بها سنة 857هـ/1453م، أمر ببناء ضريحه أبو العباس أحمد (834هـ\_866هـ/1430م) بجوار المسجد الذي بناه إكراما لروحه. (4)

## 6. ضريح الشيخ عبد الرحمان الثعالبي:

يعتبر من أهم الأضرحة في جزائر بني مزغنة، فهو قبر الشيخ أبي زيد عبد الرحمن بن محمد بن مخلوف المشهور بالثعالبي، يرجع إلى ذرية عبد الله بن جعفر بن أبي طالب (عم الرسول -صلى الله علوف المشهور بالثعالبي، يرجع إلى ذرية عبد الله بن جعفر بن أبي طالب (عم الرسول -صلى الله عليه وسلم-)، ولد سنة 786ه/1383م في وادي يسر، كانمن الأولياء الصالحين، تنقل بين بجاية وتونس الى أن استقر في مدينة الجزائر حتى توفي بها سنة 875ه/1479م، (5) ودفن بمقبرة الطُلْبة،

<sup>1</sup>\_ فيلالي عبد العزيز، المرجع السابق، ج1، ص: 152.

<sup>3</sup>\_ التنبكتي، **نيل الإبتهاج**، ص ص: 161، 162.

<sup>4</sup>\_ بوطارن مبارك، الموروث الإسلامي لتلمسان، ص: 48.

مد التنبكتي أبو العباس أحمد بابا (ت 1036ه/1627م)، كفاية المحتاج لمعرفة من ليس في الدّ يباج، ج1، درا وتح: أحمد أحمد مطبع، (د.ط)، 1021ه/2000م، مطبعة فض ّالة، المحمدية (المغرب)، ص ص: 278، 279. عزت بن عبد الرحيم محمد بن شاهين، الإبداع المعماري والفني في الأضرحة الجزائرية "ضريح سيدي عبد الرحمان الثعالبي أنموذجا" (786هـ من شاهين، الإبداع المعماري والفني في الأضرحة الجزائرية "ضريح سيدي عبد الرحمان الثعالبي أنموذجا" (786هـ من شاهين، الإبداع المعماري والفني في الأضرحة الجزائرية "ضريح سيدي عبد الرحمان الثعالبي أنموذجا" (786هـ من شاهين، الإبداع المعماري والفني في الأضرحة الجزائرية "ضريح سيدي عبد الرحمان الثعالبي أنموذجا" (786هـ من شاهين، الإبداع المعماري والفني في الأضرحة الجزائرية ومن سيدي عبد الرحمان الثعالبي أنموذجا" (786هـ من شاهين، الإبداع المعماري والفني في الأضرحة المعماري والفني في الأضرعة المعماري والفني في الأضرحة المعماري والفني في الأضرعة المعماري والفني والمعماري والفني والفني والفني والمعماري والفني والمعماري والفني والمعماري والمعمار

ومازال الضريح على هضبة بالقرب من باب الواد، غير أننا نجهل كيف كان الضريح في العهد الزياني، من كونه تعرض لتعديلات في العهد العثماني. (1)

#### 7. ضريح سيدي يعقوب:

وهو ضريح مربع الشكل ليس له سقف، دفن فيه الشيخ أبو يعقوب يوسف بن عبد الله أحد علماء تلمسان، عاش خلال فترة حكم أبي تاشفين الأول، كان له مسجد قديم يعلّم فيه العلوم الشرعية لأهل المنطقة. (2)

## 8. ضريح الشيخ محمد بن مرزوق:

وهو قبر الشيخ أبي عبد الله محمد بن محمد بن أبي بكر بن مرزوق، من بين العلماء الذين اشتهرت بحم تلمسان، ولد سنة 629ه/1231م، وتوفي رحمه الله سنة 681ه/1282م، ودفن بحوار يغمراسن، بناء على وصية هذا الأخير ليتبر ك به، وضريحه يوجد في الركن الجنوبي الغربي من بيت صلاة مسجد تاڤرارت. (3)

## 9. ضريح سيدي الداودي: (4)

يوجد ضريحه بالقرب من طريق الصفصاف القديم، وهو مستطيل الشكل بابه يقابل باب العقبة، يزي نه عقد حذوة الفرس منكسر، ويعلو المبنى قبة تستند على دعامات تحمل عقودا منكسرة، ومن

<sup>875</sup> هـ 875 الماتقى الدولي والميراث الفني، ج1، أعمال الملتقى الدولي والميراث الفني، ج1، أعمال الملتقى الدولي بتلمسان أيام: 3، 4، 5 أكتوبر 2011م، منشورات وزارة الشؤون الدينية والثقافية، تلمسان، (د.ط)، ص ص: 270\_270. 1 عزت بن عبد الرحيم، المرجع السابق، ص: 270، 270. بن حموش مصطفى، المرجع السابق، ص: 21.

<sup>4</sup>\_ الداودي: هو أبو جعفر أحمد بن نصر الدواودي الأزدي المالكي التلمساني، فقيه من الأئمة المالكية بتلمسان، له عدة مؤلفات منها: "النصيحة في شرح صحيح البخاري"، توفي سنة 402ه/ بتلمسان. ينظر: حميش عبد الحق، سير أعلام تلمسان، دار التوفيقية، المسيلة، ط1، 1432هـ/ 2011م، ص ص: 221، 222.

حيث تخطيطه وهو يشبه كثيرا ضريح سيدي أبي مدين وإبراهيم المصمودي، (1) لا ندري متى بني بالضبط، ومن أمر ببنائه، ولكن بما أنه يشبه هذين الضريحين، فالمرجح أنه بني في تلك الفترة.

ولم تقتصر إقامة الأضرحة على المسلمين فحسب، بل تجاوز ذلك إلى أهل الذمة المقيمين بالمنطقة، ومرضزيل في أور ايم عَنكوا؛ عاش ما بين (740 هـ/849هـ/1339هـ/1445م) (2) وهو طبيب وفيلسوف يهودي من النازحين من إسبانيا، هرب من تعسف رجال الكنيسة الكاثولكية، عاش في تلمسان، ويعتقد اليهود أن له الفضل في استقرار اليهود في وسط المدينة؛ لأنه تمكن من معالجة إحدى الأميرات، غير أنه توفي قبل أن يصدر قرار منح ساحة القوافل لليهود، وتقول الرواية أيضا أنه عندما ضرب برجله الأرض انفجرت من تحتها عين، وعاش في نفس المكان إلى أن توفي، وظل قبره أهم مزار لليهود في العالم. (3)

فعلى الرغم من أن الإنسان ينقطع عمله بعد الموت إلا أن ظاهرة التبرك بالقبور والأضرحة ظلت شائعة آنذاك؛ ربما ذلك راجع إلى انتشار التصوف في تلك الفترة، وكثرة الكرامات التي لقيت ميولا خاصا لدى المغاربة جعلتهم يقد سون تلك الأضرحة، ولم ينتشر هذا التقديس في أوساط العامة فقط، بل حتى بين السلاطين الذين أمروا ببناء الأضرحة على قبور الأولياء الصالحين، وقبور العائلة المالكة تعبيرا عن المكانة العالية التي حظي به أصحاب تلك القبور.

<sup>1</sup>\_ بوطارن مبارك، الموروث الإسلامي لتلمسان، ص ص: 24، 25. ينظر: موساوي عبد الملك، دور الزخرفة في الحياة الحضارية في تلمسان، ص: 88.

<sup>2</sup>\_ براهامي نصر الدين، المرجع السابق، ص: 229.

<sup>3</sup>\_ المرجع نفسه، ص: 229.

#### ثانيا: المدارس:

وما هو معروف أن المدارس ظهرت في بادئ الأمر بالمشرق خلال القرن 5ه/11م، ثم انتقلت إلى المغرب مع نحاية القرن 6ه/12م، بحيث بدأت ظاهرة بناء المدارس في عهد السلطان يعقوب المنصور الموحدي (580\_595ه/1184م)، (1) ما في العهد الحفصي فتم بناء أول مدرسة على يد السلطان الحفصي أبي زكريا (633هـ647هـ/ 643م 1235م 1249م)؛ وهي المدرسة الشم على يد المينيون بالحفصيين، وأنشأ يعقوب بن عبد الحق المريني سنة 675هـ/1276م مدرسة الصف اريين، ليحذوا حذوهم بنو زيان في الأخير، ويؤسسوا العديد من المدارس في المغرب الأوسط مع بداية القرن 8هـ/14م. (2) ومنها:

#### 1. مدرسة أولاد الإمام:

شيدت بأمر من السلطان الزياني أبي حمو موسى الأول تكريما للعالمين الجليلين؛ أبي زيد عبد الرحمن، وأبي موسى عيسى سنة 710هـ/1310م، (3) داخل باب كشوط (4) بناحية المطهر، وتتكون من قاعتين واسعتين يدرس فيهما الطلبة، وبجانبهما بيتان يقيم فيهما الشيخان. (5)

تعتبر هذه المدرسة أولى المدارس الزيانية التي شيد دت آنذاك؛ لذا تعرف بالمدرسة القديمة، وظلّت مركزا علميا ثقافيا تخر ج منها العديد من الطلبة الذين أصبحوا من كبار العلماء الذين قادوا الحركة العلمية فيما بعد كالآبلي، (6)، وكثير من الطلبة الذين أصبحوا بعد فترة من تكوينهم أساتذة في مختلف العلم. (1)

<sup>1</sup>\_ بن قربة صالح وآخرون، تاريخ الجزائر في العصر الوسيط من خلال المصادر، منشورات المركز الوطني للدراسات والبحث في الحركة الوطنية وثورة أول نوفمبر 1954م، الجزائر، (د.ط)، 2007م، ص ص: 136، 137.

<sup>2</sup>\_ بوشقيف محمد، المرجع السابق، ص: 54.

<sup>3</sup>\_ ابن مريم، المصدر السابق، ص: 126. ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج1، ص: 72. شڤرون الجيلالي، تلمسان مركز إشعاع حضاري في المغرب الأوسط، محلة الفقه والقانون، ص: 6.

<sup>4</sup>\_ بن قربة صالح وآخرون، المرجع السابق، ص: 141.

<sup>5</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، العبر، ج7، ص: 134. بوطارن مبارك، العمائر الدينية في المغرب الأوسط، ص: 248.

<sup>6</sup>\_ الآبلي: هو أبو عبد الله محمد بن إبراهيم بن أحمد العبدري الآبلي، ولد سنة 681هـ، أخذ عن فقهاء تلمسان منهم أبي الحسن وابني الإمام، رحل في آخر المائة السابعة إلى المشرق، ثم دخل تلمسان وأقام بحا. ينظر: القرافي بدر الدين محمد بن يحي بن

وظلّت هذه المدرسة تؤدي دورها التعليمي حتى منتصف القرن 13ه/19م، غير أنه انطمست آثارها، ولم يبق منها إلا المسجد الذي أشرنا إليه سابقا. (2)

#### 2. المدرسة التاشفينية:

تعتبر ثاني مدرسة زيانية، تعرف أيضا بالمدرسة الجديدة، شي دت من طرف السلطان الزياني أبي تاشفين بن أبي حمو موسى الأول في الفترة ما بين سنتي (718هـ737هـ/1318م\_1337م)، (3) بجانب الجامع الأعظم (4) في الجهة الجنوبية له، ولم يكن اختيار هذا الموقع اعتباطيا وإنما كان مدروسا فهي تجاور القصر والقيسارية، وهذا ما يساعدها على أداء رسالتها التعليمية، خاصة وأن سكان المنطقة يكذ ون التقدير لهذه المباني المجاورة لها بدءا بالمسجد الأعظم الذي كان له مكانة خاصة لديهم. (5)

أما بولها فقد كانت غاية في الإتقان، ومما زاد في فخامتها هو تلك النفائس التي زيست بها، خاصة الشجرة الفضية التي لا مثيل لها في المغرب، (6) مما جعلها بحق أضخم مدرسة في المغرب الأوسط، وظلت تؤدي رسالتها العلمية حتى نهاية القرن العاشر 10ه/16م، (7) ومن بين أشهر المدرسين بها العالم المالكي أبو موسى المشدالي (8) الذي كان من كبار العلماء. (9)

عمر (ت 1008هـ)، توشيح الديباج وحلية الإبتهاج، تح: علي عمر، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ط $_1$ ، 1425هـ/ 2004م، ص: 231.

<sup>1</sup>\_ بوشقيف محمد، المرجع السابق، ص ص: 56، 57. أبو الأجفان محمد بن الهادي، الإمام أبو عبد الله محمد المقري التلمساني، الدار العربية للكتاب، تنس، (د.ط)، 1988م، ص ص: 184، 63.

<sup>2</sup>\_ بن قربة صالح وآخرون، المرجع السابق، ص: 142.

<sup>3</sup>\_ براهامي نصر الدين، المرجع السابق، ص: 67.

<sup>4</sup>\_ التنسي، المصدر السابق، ص: 141.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>\_ بن قربة صالح وآخرون، المرجع السابق، ص ص: 144، 145.

<sup>6</sup>\_ براهامي نصر الدين، المرجع السابق، ص: 67.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>\_ بن قربة صالح وآخرون، المرجع السابق، ص: 145.

<sup>8</sup>\_ المشدالي: هو أبو موسى عمران المشدالي، أصله من بجاية، قدم تلمسان في أيام أبي تاشفين الذي أكرم مثواه، أخذ عن كثير من العلماء منهم أبو على ناصر الدين ببجاية، وتوفي سنة 745هـ. ينظر: ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج1، ص: 72.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>\_ التنسى، المصدر السابق، ص ص: 141، 142.

#### 3. مدرسة العباد:

تعتبر من أهم المدارس المرينية التي أنشئت في المغرب الأوسط، وقد شيد ها السلطان أبو الحسن على بن عثمان بن يعقوب بن عبد الحق سنة 747هـ/1346م. (1)

ولم تزل هذه المدرسة قائمة لحدالآن في العباد في مكان مرتفع، وهي مربعة الشكل، بها مدخل كبير يحيط به مستطيل، يزينه قوس مفصص، ويتوسطه باب من الخشب يفتح دائما، بينما الباب الكبير لا يفتح إلا عند الضرورة، (2) وينفتح على صحن تحيط به بائكة من العقود من جميع جهاته، وتتوسطه نافورة تسكب الماء في الصهريج، (3) بجانبه صحن دائري من الرخام خصص للوضوء والشرب.

وفي الجهة المقابلة للصحن نجد قاعة للمحاضرات بابحا يشبه المدخل الكبير للمدرسة يتوسطها محراب، (4) تعلوها قبة، وإلى جانب قاعة المحاضرات توجد عشر حجرات، وبعض الغرف التي استعملت لتخزين المواد الغذائية ومواد التنظيف، وكذا المراحيض والحمامات، كما يحتوي أيضا على نافذتين. (5) هذا فيما يخص الطابق السفلي، أما الطابق العلوي فيحتوي على ثماني غرف كل واحدة منهم تتسع لشخصين مخصصة للطلاب الداخليين، (6) وقد درس في هذه المدرسة العديد من الطلبة الذين ذاع صيتهم فيما بعد، وعلى رأسهم العلامة عبد الرحمان بن خلدون. (7)

فمن خلال ما تم ذكره نستطيع القول أنها من أجمل المدارس في المغرب الأوسط، والتي مازالت تشهد على مدى اهتمام سلاطين القرون الوسطى بالفن المعماري.

<sup>1</sup>\_ حساني مختار، تاريخ الدولة الزيانية، ج<sub>2</sub>، ص: 276. ينظر: ابن مرزوق الخطيب،المسند الصّ حيح، ص: 406.

<sup>2</sup>\_ براهامي نصر الدين، المرجع السابق، ص: 195.

\_ صالح بن قربة وآخرون، المرجع السابق، ص: 176. براهامي نصر الدين، المرجع السابق، ص: 195.

<sup>4</sup>\_ عبدلي لخضر، التاريخ السياسي والحضاري لدولة بني عبد الواد، ابن النديم للنشر والتوزيع، وهران، ط1، 2011م، ص: 246.

<sup>5</sup>\_ فيلالي عبد العزيز، المرجع السابق، ج<sub>1</sub>، ص ص: 143، 144.

<sup>6</sup>\_ عبدلي لخضر، التاريخ السايسي والحضاري لدولة بني عبد الواد، ص: 246.

<sup>7</sup>\_ زيدون نادية وآخرون، تلمسان عاصمة التراث والتاريخ، منشورات CDSP، (د.م.ن)، (د.ط)، 2010م، ص: 69.

#### 4. مدرسة سيدي الحلوي:

وهي أني مدرسة شي دها بنو مرين في تلمسان أست على يد السلطان أبي عنان المريني خلال استيلائه على تلمسان سنة 754ه/1354م، على مقربة من ضريح الولي الصالح سيدي الحلوي، (1) في مكان منحدر تطل عليه أسوار تلمسان الشمالية الشرقية.

أما من ناحية تصميمها فالمدارس المرينية أخذت نفس الشكل تقريبا، بحيث كلها تطل على صحن مكشوف تتوسطه نافورة رخامية، ويحيط به من الجهات الثلاثة غرف للطلبة مكونة من طابقين علوي وسفلي، أما في جهة القبلة نجد قاعة كبيرة لإلقاء الدروس؛ وهي أيضا بمثابة مصلى للطلبة. (2)

ويصفها النميري في قوله: «وتتصل بهذه الزاوية [زاوية سيدي الحلوي] من جهة الجوف مدرسة متعددة البيوت، رفيعة السموت، بديعة النعوت، وبها أبواب تشرع إلى ديار كاملة المنافع حسنة المقاطع، معينة لرؤساء القائمين بالوظائف المتولية لإرفاد البادي والعاكف». (3)

وهذا إن دل على شيء إنما يدل على العناية الفائقة التي أولاها السلاطين المرينيون بالعلم، وذلك من خلال إنجازهم للمدارس، وما يلحق بها من خزائن الكتب، والحرص على أن تظهر في أجمل صورة لتخلّد أسماءهم في صفحات التاريخ، غير أن آثار هذه المدرسة قد انمحت إما في العهد العثماني أو بعده بقليل. (4)

#### 5. المدرسة اليعقوبية:

أسسها السلطان أبو حمو موسى الثاني خليدا لذكرى والده يعقوب وعم يه أبي سعيد وأبي ثابت، (5) وتقع شمال مسجد سيدي إبراهيم المصمودي، وجعلها ملحقا للمقبرة الزيانية التي دفن فيها

<sup>1</sup>\_ حساني مختار، تاريخ الدولة الزيانية، ج<sub>2</sub>، ص: 277. فيلالي عبد العزيز، المرجع السابق، ج<sub>1</sub>، ص: 144. شقرون الجيلالي، تلمسان مركز إشعاع حضاري في المغرب الأوسط، ص: 6.

<sup>2</sup>\_ بن قربة صالح وآخرون، المرجع السابق، ص ص: 177، 178.

<sup>3</sup>\_ النيميري، المصدر السابق، ص: 488.

<sup>4</sup>\_ عمارة فاطمة الزهراء، المدارس التعليمية بتلمسان (8\_9ه/14\_15م)، رسالة ماحستير في التاريخ والحضارة الإسلامية، إشر: محمد بن عمر، جامعة وهران، 1431ه/2010م، ص: 44، 46.

<sup>5</sup>\_ الجيلالي شقرون، تلمسان مركز إشعاع حضاري في المغرب الأوسط، ص: 6. ينظر: التنسي، المصدر السابق، ص: 77.

فيها أبوه وأعمامه، (1) وكان ذلك سنة 763هـ/1362م، واستغرق وقتا طويلا في بنائها حتى سنة 765هـ/1364م، ويعتبر الشيخ أبي عبد الله الشريف التلمساني (2) وأول من تولى التدريس بحا، (3) أما من الناحية الوصفية فلم تورد لا المصادر ولا المراجع شيئا عن ذلك، لذا اكتفينا فقط بالإشارة إلى مؤسسها وموقعها، وكذا أهم المدرسين بحا.

#### 6. مدرسة الحسن بن مخلوف:

بنيت هذه المدرسة من طرف أبي العباس أحمد العاقل سنة 834هـ/1430م للشيخ أبي علي الحسن بن مخلوف، وأوقف عليها العديد من الأوقاف، (4) تقع بالقرب من مسجد سيدي الحلوي، ولم يبق منها إلا المسجد. (5)

ولكن إذا تعم قناأكثر في النص الذي أورده التنسي يت ضح لنا أن السلطان أحمد العاقل أعاد إحياء هذه المدرسة، ويظهر ذلك في قوله: «أوقف عليها أوقافا جليلة ووجد كثيرا من ربع الأحباس قد دثر، وللوظائف التي بها انقطعت فأحي رسمها، وجرد ما دثر والوظائف على أزيد مما كانت عليه قبل»، (6) وهذا ما يتناقض مع بداية قوله عندما يقول: «بنى بزاويته المدرسة المدرسة المديدة»، (7) والأرجح أن السلطان أحمد العاقل رم م المدرسة المرينية المعروفة بمدرسة سيدي الحلوي.

#### 7. مدرسة مازونة:

لا يعرف تاريخ إنشائها بالضبط، وعلى يد من أسسس، لكن المرجح أنها تعود للنصف الثاني من القرن 9ه/15، والواضح أنها أسسس من طرف أحد العلماء مثلها مثل المدرسة التي تأسست بعدها على يد أحد الطلاب الذي طلب العون من شيوخ القبائل العربية، الذين ساعدوه بالأموال،

<sup>1</sup>\_ عبدلي لخضر، التاريخ السياسي والحضاري لدولة بني عبد الواد، ص: 251.

<sup>2</sup>\_ أبو عبد الله الشريف التلمساني: هو محمد أبو عبد الله الشريف التلمساني، من شيوخ القلصادي، توفي سنة 847هم، ودفن بباب الجياد. ينظر: ابن مريم، المصدر السابق، ص: 222.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>\_ بالأعرج عبد الرحمن، المرجع السابق، ص: 157. بن قربة صالح وآخرون، المرجع السابق، ص: 153.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>\_ التنسي، المصدر السابق، ص ص: 248، 249.

<sup>-</sup> عبدلي لخضر، التاريخ السايسي والحضاري لدولة بني عبد الواد، ص: 251.

<sup>6</sup>\_ التنسي، المصدر السابق، ص ص: 248، 249

<sup>7</sup>\_ المصدر نفسه، ص: 248.

بينما ساعده سكان مازونة على البناء، وهذا ما يتسم به المسلمون من تكافل وتعاون، خاصة إذا ما تعلق الأمر بالمؤسسات الدينية والتعليمية، (1) وهي نموذج عن مدارس تلمسان، فقد احتوت أيضا على غرف خصصت للطلبة. (2)

<sup>1</sup>\_ حسابي مختار، تاريخ الدولة الزيانية، ج2، ص ص: 277\_279.

<sup>2</sup>\_ بوشقيف محمد، المرجع السابق، ص: 61.

#### ثالثا: الزوايا والكتاتيب:

#### 1-3. الكتاتيب:

يعتبر الكتّاب (1) مركزا من أقدم المراكز التعليمية في العالم الإسلامي، ويقال أنّ العرب عرفوه قبل الإسلام، ولكن على نطاق محدود جدّا، بحيث كان في القرون الهجرية الأولى بمثابة المدارس الابتدائية في عصرنا الحالي، فقد كان الهدف من إنشائها تعليم الأطفال الصغار المبادئ الأولى للغة العربية والحساب، وكذا تحفيظهم للقرآن الكريم؛ (2) وذلك لإفتاء العلماء بعدم جواز تعليم الصبيان في المساجد، حفاظا على نظافتها من النّجاسة التي قد يحملها هؤلاء الأطفال. (3)

ولقد عرف المغرب الإسلامي على غرار المشرق ظهور مختلف المنشآت التعليمية، وعلى رأسها الكتاتيب، ولاسيما المغرب الأوسط، ودخل هذا النوع من التعليم إلى بلاد المغرب على يد العرب الفاتحين الأوائل، وكان آنذاك عبارة عن خيمة تصاحبهم في حلّهم وترحالهم، هذا في الأرياف، أمم الله المدن فكان عبارة عن غرفة واحدة في الغالب، إما تابعة للمسجد أو بعيدة عنه قليلا، (إلا أن هذا النوع من المؤسسات التعليمية وجد بكثرة خطرة في القرى والمداشر، على غرار المدن الكبيرة التي عرفت إلى جانبها بناء المساجد والمدارس كتلمسان، ندرومة، وهران والجزائر. (5)

وكان إنشاؤها غالبا ما يكون على يد بعض المتطوعين الميسوري الحال، أو باتفاق مجموعة من أولياء الصبيان، وذلك ليس إلا ّرغبة في تعليم أبنائهم، كما كان بعض المعلمين أحيانا يقومون بكراء محلا ّت أو دكاكين للتعليم بها. (6)

<sup>1</sup>\_الكُتَّابِ هو مكان صغير لتعليم الص ّبيان القراءة والكتابة، وتحفيظهم القرآن الكريم. ينظر: المعجم الوسيط، ص: 795.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السسّر حابي غالب، ماذا قد م المسلمون للعالم؟ "إسهامات المسلمين في الحضارة الإنسانية"، مؤسسة إقرأ للنشر والتوزيع والترجمة، القاهرة، ط2، 1430هـ/2009م، ص: 191.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>\_ الونشريسي أبو العباس أحمد بن يحي (ت 914هـ)، المعيار المعرب والجامع المغرب عن فتاوي أهل إفريقية والأندلس والمغرب، ج7، إشر: محمد حجي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، (د.ط)، 1401ه/1981م، ص: 36، 83.

<sup>4</sup>\_ رزيوي زينب، الكتاتيب في المغرب الأوسط بين القرنين (7\_9ه/13\_م)، دورية كان التاريخية، ع<sub>25</sub>، ذو القعدة 1435هـ/سبتمبر 2014م، ص: 128.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>يوشقيف محمد، المرجع الساس ابق، ص: 42.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>يكاي هوارية، المرجع الس<sup>ت</sup> ابق، ص: 55.

وقد عرف انتشارا واسعا نظرا لبساطته من حيث البناء والتّجهيز، فلم يكن يخرج في ذلك عن الأثاث التقليدي كالحصير المصنوع من الحلفاء، والألواح الخشبية التي تستعمل للكتابة، وأقلام من القصب، وإناء يستخدمه الأطفال لمحو ألواحهم يسمى المحو. (1)

إلا أنه وبمرور الزمن عرف الكت اب تطورا ملحوظا، وخاصة خلال القرن 8ه/14م، والذي تزامن في المغرب الأوسط مع الدولة الزيانية في عصرها الذهبي؛ إذ تحول من قاعة بسيطة إلى حجرة واسعة مجه زة بمصاطب تستخدم كمقاعد للأطفال، ومن جانب آخر أصبحت الأوقاف<sup>(2)</sup> هي من تتولى الإشراف المادي على عملية التعليم بعدما كان ذلك يتم على عاتق أولياء التلاميذ، (3) وهذا إن دل على شيء إنما يدل على الرغبة الملح ة بتطوير هذه المؤسسات، والسير بما إلى الأفضل ماديا ومعنويا.

وكان التعليها تعليما أوليا، بحيث يدخلها الأطفال على سن "السابعة، فيتعلم بها أهم المبادئ الأولى كالقراءة والكتابة، ويتمكن من حفظ بعض الأجزاء من القرآن الكريم وتجويده وكذا إعرابه، بالإضافة إلى ذلك يتم تعليمهم أحكام الوضوء والصلاة، لينتقل بعدها إلى الزوايا والمساجديتلم مزاولة دراسته في مختلف التخصصات الأخرى.

ولم نعثر على أمثلة تمكّننا من وصفه بالدقة، إلا ما وجدناه من المراحل التاريخية لظهوره وتطوره من مرحلة إلى أخرى، ومن ذلك نجد كتّاب "مرسى الطلبة" بالعاصمة تلمسان مقر تدريس المعلم أبي عبد الله بن أبي مرزوق، فلم يذكر منه غير اسمه، وكذا صاحبه الذي كان يقوم عليه. (5)

.239 237

77

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> قدور منصورية، المرجع الساسابق، ص: 66. عبدلي لخضر، التاريخ السياسي والحضاري لدولة بني عبد الواد، ص: 75. من الأوقاف الخاصة بالمدارس والمساجد وغيرها من المؤسسات التعليمية. ينظر: الونشريسي، المصدر السابق، ج7، صص:

<sup>3&</sup>lt;sub>رز</sub>يوي زينب، المرجع السطّ ابق، ص: 128، 130.

<sup>4</sup>\_ برنشفيك روبار، تاريخ إفريقية في العهد الحفصي، ج2، تر: حمادي الساحلي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط1، 1988م، ص ص: 376، 377. كمال السيد أبو مصطفى، جوانب من الحياة الاجتماعية والاقتصادية والدينية والعلمية في المغرب الإسلامي من خلال نوازل وفتاوي المعيار المعرب للونشريسي، مركز الإسكندرية للكتاب، الإسكندرية، (د.ط)، 1996م، ص: 114.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>يوشقيف محمد، المرجع السا ابق، ص ص: 41، 42.

#### 3-2. الزوايا:

الزاوية هي عبارة عن مؤسس سة ذات طابع ثقافي، ديني، اجتماعي، فإلى جانب كونها مركزا لإقامة الصلوات، وإلقاء الدروس على الطلاب والمريدين، كانت دارا مجانية لإطعام وإيواء عابريالسس بيل، وكذلك مركزا لإلقاء المحاضرات في مختلف العلوم، (1) وهو ما عرف في المشرق باسم "الربط" أو "الخلطيق" ابن مرزوق يوض ح لنا ذلك من خلال تعريفه للر ُ ب ُط في المشرق، الذي يقول أنّه المكان الذي يلتزم المتصوفة فيه العبادة، أما في المغرب فتعرف بالزوايا؛ وهي المرافق المعدة لإرفاق الواردين، وإطعام المحتاجين من القاصدين إليها. (2) وكانت تقام مثلها مثل الكتاتيب من قبل بعض المتطوعين من أهل الخير، وكذا رجال الصوفية، والقائم عليها كان يعرف بالناظر؛ والذي كان مكلّفا بتلقين الأتباع أسرار الطريقة، إلى جانب الوعظ والإرشاد. (3)

أما فيما يخص "الوصف المعماري للزوايا في المغرب الأوسط، فلم تورد المراجع إلا ما كان بصفة عامة، غير أنم المحكنا من إعطاء لمحة عن مخططها، فالزوايا تجمع بين هندسة المسجد والمنزل، وتكون قصيرة الجدران، قبابها غير عالية، قليلة النوافذ، وتشتمل هذه المؤسسة على مرافق أهمها: مسجد لأداء الصلوات، يكون في الأغلب بدون مئذنة، (4) وأبنية يسكنها الإمام، المؤذن والناظر، وبيوتا أحرى لسكنى الطلبة الغرباء، وعابري السبيل من الزوار والحجيج وغيرهم، ودارا مخصصة للطبخ؛ لإطعام النازلين بها، كما كانت هذه الزوايا تحتوي على مدافن أولياء الله الصالحين، وغالبا ما كان يدفن فيها الولي الذي أقامها، وينصب له ضريح بها، يصبح مزارا للتبرك به، (5) وعموما فشكلها يوحي بالتقشف بالتقشف والزهد. (6)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> فيلالي عبد العزيز، المرجع السطّ ابق، ج1، ص: 148. شوقي ضيف، تاريخ الأدب العربي (عصر الدول والإمارات)، دار المعارف، القاهرة، ط1، (د.ت)، ص: 80.

<sup>2</sup>\_ ابن مرزوق،المسند الصّحيح، ص: 411، 413.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>\_ بكاي هوارية، المرجع السابق، ص ص: 56، 57.

<sup>4</sup>\_ سعد الله أبو القاسم، المرجع السابق، ج1، ص: 270.

<sup>5</sup>\_ قريان عبد الجليل، التعليم بتلمسان في العهد الزياني، حسور للنشر والتوزيع، المحمدية (الجزائر)، ط $_1$ ، 1432هـ/2011م، ص $_2$ .

<sup>6</sup>\_ سعد الله أبو القاسم، المرجع السابق، ج1، ص: 270.

والمغرب الأوسط لم يعرف الزوايا إلا بعد القرن 5ه/11م، بحيث أول زاوية أُنشأت هناك هي زاوية طولقة في القرن 6ه/12م، ثم أخذت في الانتشار ما بين القرنين (8\_9ه/14\_15م)، (1) بحيث دأب سلاطين بني زيان كغيرهم من حكّام الدول الجحاورة على الاهتمام بإنشاء هذه الزوايا والرباطات، ومن أهمها:

- 1. زاوية أبي عبد الله: وأنشئت في عهد يغمراسن بن زيان على يد الشيخ أبي عبد الله، أخذ طفراسن بن زيان على يد الشيخ أبي عبد الله أخذ طفراسمه، والذي ألزم كل من دخل زاويته بالتقيد بأخلاق السر لف الصر الخ، والالتزام بالسر نة النبوية. (2)
  - 2. زاوية سيدي أبي الحسن وشي دها السلطان أبو سعيد عثمان. (3)
- 3. زاوية العبر الخيل السلطان المريني أبو الحسن، وتنسب إلى الولي الصالح أبي مدين شعيب، (4) وكان يشرف عليها أبي عبد الله بن أبي مرزوق. (5)
- 4. زاوية سيدي الحلوي: والتي أنشأها السلطان أبو عنان في شمال المدينة، (6) وهي ملاصقة للمسجد، وتزيّ نها قبة من أروع القباب، أعجب بها النميري، وهذا ما صر ّح به في قوله: «وتتصل به الزاوية [أي بمسجد سيدي الحلوي] المنفسحة الأرجاءاللابسة حلل السّ نا والسّ ناء المزدانة بالقبة التي يحسد ارتفاع سمكها السمّ اك، وتتمنى الإقعتاد بصدرها الأملاك، وتخنع لجلال مبناها الأفلاك». (7)
- 5. زاوية أبي يعقوب: وأنشأها السلطان أبو حمو موسى الثاني على ضريح والده، (8) وأضيفت لها المئذنة مع أواخر العهد الزياني، أو بداية العهد التركي. (1)

<sup>1</sup>\_ حاب الله طيب، دور الطرق الصوفية والزوايا في المجتمع الجزائري، معارف (مجلة علمية محكمة)، حامعة البويرة، ع14، السنة الثامنة، أكتوبر، 2013م، ص: 138.

<sup>2</sup>\_ بلعربي خالد، الدولة الزيانية في عهد يغمراسن "دراسة تاريخية حضارية" (633-681هـ/1282-1282م)، الألمعية للنشر والتوزيع، الجزائر، (د.ط)، (د.ت)، ص: 316.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>\_ قريان عبد الجليل، المرجع السابق، ص: 179.

<sup>4</sup> يوشقيف محمد، المرجع السر ابق، ص: 62. ابن خلدون عبد الرحمن، العبر، ج7، ص: 368.

<sup>5</sup>\_ بلعربي خالد، الدولة الزيانية في عهد يغمراسن، ص: 317.

<sup>6</sup> فيلالي عبد العزيز، المرجع السر " ابق، ج<sub>1</sub>، ص: 149. براهامي نصر الدين، المرجع السابق، ص: 219.

<sup>7</sup>\_ النميري، المصدر السابق، ص: 488.

<sup>8 &</sup>lt;u>ف</u>يلالي عبد العزيز، المرجع السّ ابق، ج<sub>1</sub>، ص: 149.

وهناك أسماء ً أخرى لبعض الزوايا ذكرت دون أي تفصيل عنها؛ وهي: زاوية الحسن بن مخلوف (أبركان)؛ وكانت بالقرب من المدرسة الجديدة التي جد دها السلطان أبو العباس أحمد العاقل. (2) زاوية "الشيخ السنوسي"، زاوية "ابن البناء"، زاوية "لشيخ العشاشي" بشلف، "زاوية سيدي الذيب"، زاوية "أحمد الغماري" وزاوية "عين الحوت"، (3) وزاوية "الثعالبي" التي كانت خلال القرن وه/15م، (4) وكذا زاوية "الشيخ الزواوي" (5) التي أنشأها بنفسه، في مدينة الجزائر. (6) ورغبهاطة هذه المؤسسات المخصصة للتعليم الأولي، إلا أنها ساهمت وبقدر كبير في نشر العلم بين مختلف أفراد المجتمع، بحيث مكّنت من أراد المزيد من الدراسة في مختلف التخصصات أن

فإلى جانب المساجد والأضرحة نحد الزيانيين أو لو اهتماما كبيرا بالمؤسسات التعليمية، باعتبارها مركز إشعاع فكري تستطيع من خلالها الدولة بلوغ ازدهار حضاري في شتى المحلات.

يخوض غمار الرحلة العلمية للاستزادة والتحصيل.

<sup>1</sup>\_ حاجيات عبد الحميد، أبو حمو موسى الزياني "حياته وآثاره"، بني مرابط، (د.م.ن)، ط1، 1432هـ/2011م، ص ص: 241، 241

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\_ التنسى، المصدر السابق، ص ص: 248، 249.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> سعد الله أبو القاسم، المرجع السابق ج1، ص: 265.

<sup>4</sup>\_ قريان عبد الجليل، المرجع السابق، ص: 179.

<sup>5</sup>\_ الشيخ الزواوي هو محمد بن يعقوب بن يوسف المنجلاتي الزواوي المكنى " أبو عبد الله، عرف بالزواوي نسبة إلى قبيلة من البربر، تولى القضاء ببحاية. ينظر: التنبكتي، نيل الإبتهاج، ص ص: 380، 380.

<sup>6</sup>\_ عموره عمار، الجزائر بوابة التاريخ (الجزائر خاصة "ما قبل التاريخ إلى 1962م")، ج2، دار المعرفة، الجزائر، (د.ط)، 2009م، ص: 40.

#### المبحث الثالث: التحصينات العسكرية

#### أولا: الأسوار والأبواب:

#### 1-1. الأسوار:

لقد شاع بناء الأسوار لدى مختلف الشعوب والحضارات منذ القدم، وكان بناؤها يتبع بناء المدن، وهذا أمر طبيعي من كون أن المدن كانت تتعرض للغارات من غيرها، فكان السور بذلك بمثابة الواقى الذي يحمى المدينة من الأعداء.

وإذا قلنا أن مدينة تلمسان ضاربة بجذورها في التاريخ القديم، فإنه وكما يرجح المؤرخون أحيط بها سور حصين منذ العهد الروماني، بحيث كان الر ومان يقيمون به العديد من المعسكرات لصد الغارات الخارجية. (1)

وبعد الفتح الإسلامي لبلاد المغرب تغير "اسم المدينة من بوماريا إلى أقادير، وفي حدود المائة الثانية انتشر المبذهلص فري في المنطقة، فقام زعيمهم أبو قر "ة اليفرني ببناء سور عظيم حول المدينة سنة 148هـ/755م، والذي لا يزال أحد أبوابه يحمل اسمأبي قر "ة اليفرني"، (2) وظل "قائما إلى القرن 5هـ/1، إذ وصفها البكري بأنه المدينة مسو "رة، ويذكر في معرض حديثه هذا الباب. (3)

وبعلخول الملقين إلى المغرب الأوسط وضم هم لتلمسان وما جاورها، قام قائدهم يوسف بن تاشفين بتأسيس مدينة تلؤرت، والتي تم تحصينها وتشييد أسوارها في عهد عبد المؤمن بن علي الموحدي؛ فكان ذلك على يد موسى بن يوسف العسري بن عبد المؤمن بن علي سنة 566ه/ 1170م، (4) وزاد من تحصينها أبو الحسن بن أبي حفص بن عبد المؤمن عام 581ه/ 1185م مخافة من مداهمة خطر بني غانية لهم، (5)هذا ما أورده الإدريسي في خضم حديثه عن المدينة بقوله: «وتلمسان مدينة أزلية، ولها سور حصين متقن الوثاقة؛ وهي مدينتان في واحدة يفصل بينهما سور»، (6) وكذلك ياقق الحموي الذي يجعلها مدينتان مسو رتان. (1)

\_\_ الدراجي بوزياني، المرجع السابق، ج1، ص: 84.

<sup>2</sup>\_ شاوش الحاج محمد بن رمضان، المرجع السابق، ج1، ص: 47.

<sup>3</sup>\_ البكري، المصدر السابق، ص: 76.

<sup>4</sup>\_ ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج1، ص: 21.

<sup>5</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، العبر، ج7، ص: 104.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>الإدريسي، المصدر الس<sup>"</sup> ابق، مج1، ص: 249.

وظلّت على هذا الشكل إلى أن استحوذ بنو عبد الواد على الناحية الغربية للمغرب الأوسط، ثم ما كان منهم من إعلانهم الانفصال عن الموحدين، فقام زعيمهم يغمراسن بن زيان بالجمع بين المدينتين تحت سور واحد (2) كان غاية في المتانة والصلابة هذا إلا " أن صاحب: "باقة السوسان" يذكر أن " تلمسان كان يحيط بما سوران؛ (3) واحد داخلي، والآخر خارجي، وأن المسافة بينهما لا تقل عن 300متر، وبما أبراج لمقاومة الهجمات التي تتعرض لها المنطقة. (4)

وبتفاقم الخطر المريني زاد يغمراسن من تحصين المدينة، فقام سنة 668ه/1268م ببناء نحو ستة أسوار من الجهة الجنوبية الغربية، (5) وكانت هذه الأسوار غاية في الإحكام والتّحصين، تعلوها أبراج، وتتخلّلها حصون تمكّنها من مواجهة الخطر المريني الذي كان يتربص بمم، غير أنه ّا تختلف عن بعضها البعض، لا في طريقة بنائها ولا في المواد المستخدمة في ذلك؛ ففي بعض المناطق كان يستخدم الآجر، بينما كانت آنذاك لا تزال مناطق أخرى يعتمدون طريقة البناء القديمة المتمثلة في الر مل والجير والكلس. (6)

ورغم متانة هذه الأسوار وصلابتها إلا "أن المرينيين تمكنوا من اقتحام المنطقة، وتخريب ما بما من آثار زيانية، وخاصة في أثناء حصار الثماني سنوات، وهذا ما يعبر "عنه ابن خلدون بصريح العبارة: «ودخل أبو حمو تلمسان وهي طلل وأسوارها خراب»، (7) وبعد زوال الخطر المريني قام أبو حمو الأول بإعادة ترميم أسوارها، وكذلك الأمر بالنسبة لابنه أبي تاشفين الذي زاد من تحصينها، غير أن ذلك لم يطل بما. (8)

ولم يقتصر تشييد الأسوار خلال هذه الفترة على بني زيان فحسب، بل حتى " المرينيين جعلوا ذلك من مهامهم؛ فهذا يوسف بن عبد الحق لم " ما حاصر تلمسان سنة 698هـ/1298م، وأقام بما مدينة

<sup>1</sup>\_ الحموي ياقوت، المصدر السابق، مج2، ص: 44.

 $<sup>^{2}</sup>$  شاوش الحاج محمد بن رمضان، المرجع السابق، ج<sub>1</sub>، ص: 161.

<sup>2</sup>\_ وينفرد العمري بقوله أن المدينة يحيط بما ثلاثة أسوار. ينظر: العمري، المصدر السابق، ص: 206.

<sup>4</sup>\_ شاوش الحاج محمد بن رمضان، المرجع السابق، ج1، ص: 161.

يلعربي خالد، الدولة الزيانية في عهد يغمراسن، ص $\omega$ : 340، 350.

<sup>6</sup>\_ فيلالي عبد العزيز، المرجع السابق، ج1، ص: 111.

<sup>7</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، ا**لعب**و، ج7، ص: 480.

<sup>8</sup>\_ ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج<sub>1</sub>، ص: 127، 133.

المنصورة أحاطها بسور؛ وذلك حتى يتمكن من إحكام السيطرة على المنطقة، (1) واعتمد في بنائها على الطابية، ويقدر ارتفاعه 20ر إلى قم قم الأبراج، و0.200 إلى نماية السور و نفسه، وينتهي بشرفات إما هرمية أو رباعية الشكل عرضها 0.70متر، وارتفاعها 0.70متر، الجند فيقوم عند 0.70متر من ارتفاع الجدار، ويمتد معه على المدينة، وعلى نفس المستوى من الارتفاع، واتساعه حوالي 0.80متر، وسمكه 0.70مشيد بطريقة لائقة تمكن الجند من القيام بمهم تهم على أحسن وجه. (2)

إلا "أنه وحسب إشارات المصادر فإن المنصورة قد أحيطت بسورين؛ الأول يحيط بقصره والجامع الأعظم فقطتم "بناؤه في السنة التي سيطر فيها على المنطقة، أم الثاني فقد أداره على كامل المدينة سنة 702هـ/302، وهو المعروف بالس ور الأعظم. (3)

إلا "أن هذه المدينة خر "بت من طرف الزيانيين بعدما تمكنوا من استرجاع أمجاد ملكهم، غير أن أبا الحسن المريني استطاع إحياءها التيحت له الفرصة للاستحواذ على المنطقة سنة 735ه/1334م، وأدار عليها سورا من جديد. (4)

ومن المدن أيضا التي نالت الاهتمام بالتحصين خلال هذه الفترة مدينة الجزائر، والتي أحاطها السلطان أبو تاشفين بسور عظيم. (5) كذلك مدينة وجدة التي تصفها المصادر بأنف اذات أسوار عالية متينة، مشيد مقيد مشيد مقلى طراز أهل البلد؛ أي منذ القدم، إلا أنها تأثرت بالحروب المتوالية بين بني زيان وبني مرين، وحظيت هي الأخرى بالترميم من طرف السلطان يوسف المريني الذي أمر بتحديد بنائها سنة 697هـ/129م، وتحصين أسوارها، (6) غير أنف الم تدم فترة طويلة، فعندما جاء أبو الحسن قام بتطويقها سنة 736هـ/1335م. (7) فندرومة أيضا التي يقول عنها الوزان آنذاك أن أسوارها لا تزال

<sup>1</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، العبر، ج7، ص: 127. ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج1، ص: 121.

<sup>2</sup>\_ لعرج عبد العزيز، مدينة المنصورة المرينية بتلمسان، ص: 241.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\_ ابن أبي زرع، **الأنيس المطرب**، ص: 387.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السلاوي، المرجع السّ ابق، ج<sub>3</sub>، ص: 124.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>\_ الميلي مبارك، المرجع السابق، ج<sub>2</sub>، ص: 486.

<sup>63.</sup> الوزان الحسن، المصدر السابق، ج2، ص: 14. عبدلي لخضر، تاريخ مملكة تلمسان في عهد بني زيان (633هـ 636. الوزان الحسن، المصدر السابق، ج2، ص: 14. 2011م. ص: 12.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>الِسلاوي، المرجع السـّ ابق، ج3، ص: 124.

كاملة، لكن دورها حر "بت،وهاذا إنمّا يدل على أن الحروب لم تؤثر على الأسوار، بقدر ما أثّر ت على المنازل.

ولم تكن المدن فحسب هي التي تحاط بالأسوار، فحتى القصور أخذت نصيبها من ذلك؛ فالمشور على سبيل المثال أو القصر الملكي كما يسمى كان أيضا محاطا بأسوار عالية، (2) وشهد هذا السور ترميما على يد أحمد بن الذّاصر بن أبي حمو سنة 850هـ/1446م. (3)

وما نستنجه هنا هو أن بناء الأسوار في المغرب الأوسط خلال العصر الزيابي كان يتجدد بين الفينة والأخرى، وعلى يد ملوك الدولتين الزيانية والمرينية؛ وهذا إنما يعود للاضطرابات التي عاشتها المنطقة وقتذاك؛ فكلما تمكنت إحداهما من ضم المملكة إليها، إلا وتسخر كامل جهدها في تسويرها وتحصينها، بينما يسرع إليها الخراب إذا ما استرجعتها الأخرى.

## 1-2. الأبواب:

شلالاً أن بناء الأبواب يتماشى وبناء الأسوار، وإذا قلنا أن السور غالبا ما كان يحيط بكامل المدينة، فقد كانت تتعدد الأبواب في المدينة الواحدة، وهذا ما نجده واضحا جليا في مدينة تلمسان، وما جاورها من مدن أخرى.

وباعتبار أن تلمسان كانت مدينة قائمة منذ العهد الروماني، فقد كان يحيط بها سور محكم مبني على الطريقة الرومانية، وله أربعة أبواب. (4)

أما خلال العصر الإسلامي فمن المعروف أغمّا مدينتان: أقادير وتاقرارت؛ فالأولى هي التي قال عنها البكري: وهي مدينة مسو ّرة في سفح جبل شجره الجوز، ولها خمسة أبواب: ثلاثة منها في القبلة؛ باب الحمام وباب وهب وباب الخوخة، وفي الشرق باب العقبة، وفي الغرب باب أبى قر ّة»، (5) والثانية تعرف بتاقرارت؛ والتي بناها ملك لمتونة يوسف بن تاشفين. (6)

<sup>1</sup>\_ الوزان الحسن، المصدر السابق، ج2، ص: 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\_ المصدر نفسه، ص: 14.

<sup>3</sup>\_ التنسي، المصدر السابق، ص: 253.

<sup>4</sup>\_ الدراجي بوزياني، المرجع السابق، ج1، ص: 127.

 $<sup>^{5}.76</sup>$ : البكري، المصدر السابق، ص $^{5}.76$ 

<sup>6</sup>\_ ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج1، ص: 21.

وبعد أن استقل يغمراسن بن زيان بحكم تلمسان جمع بين المدينتين، وجعلهما مدينة واحدة وجمعهما تحت سور و احد؛ (1) وهي التي يقصدها يحي بن خلدون في قوله: «ولها خمسة أبواب: قبلة باب الجياد، وشرقا باب العقبة، وشمالا باب الحلوي وباب القرمدين، وغربا باب كشوط». ويتفق معه ابن مريم في ذكر الأبواب في خضم حديثه عن البلد تلمسان، باستثناء باب كشوط، غير أذه يذكره في وضع آخر في وصفه لمدرسة ابني الإمام التي يقول أنه اكانت بداخل هذا الباب. (3)

ويقد م لنا الحسن الوزان الذي زار المنطقة مع نهاية الدولة الزيانية وصفا لهذه الأبواب؛ إذ يجعلها واسعة، مصاريعها مصف حة بالحديد. وكو أن ذلك عاما، وليس دقيقا، إلا أنه يمكننا من تصور الشكل العام لها، وبأنه مبنية بطريقة محكمة، وفي ظل غياب المادة العلمية بخصوص الوصف المعماري لهذه الأبواب نحاول إعطاء نبذة تاريخية لكل منها:

- 1. باب العقبة: ويقع في الجهة الشرقية للمدينة، وهو أحد أبواب مدينة أڤادير، وأخذ عد مدينة أڤادير، وأخذ عد تسميات منها: باب "أڤادير"، وباب "سيدي الداودي"، وبنيت قاعدته ببقايا من أحجار الر ومانوطل قائما إلى أن طمست آثاره على يد الاستعمار الفرنسي. (5)
- 2. باب سيدي الحلوي: ويقع شمال تلمسان، وله عدّة أسماء منها: باب "الزاوية" نسبة إلى زاوية سيدي الحلوي، وباب "علين "بهة إلى الحي " الذي يوجد فيه. (6)
- 3. باب القرمدين: وهو أحد أبواب مدينة تلمسان، موقعه في الجهة الغربية منها، وهو بمثابة الحصن الدفاعي للمدينة من الغارات المرينية، ويشار أذّه من خلال اسمه "القرمدين" كانت

<sup>1</sup>\_ شاوش الحاج محمد بن رمضان، المرجع السابق، ج1، ص: 161.

<sup>2</sup>\_ ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج<sub>1</sub>، ص ص: 19، 20.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>\_ ابن مريم، المصدر السابق، ص: 136، 126.

<sup>4</sup>\_الوزان الحسن، المصدر السابق، ج2، ص: 20.

 $<sup>^{5}</sup>_{-}$  موساوي عبد المالك، دور الزخرفة في الحياة الحضارية في تلمسان، ص: 12. فيلالي عبد العزيز، المرجع السابق، ج١، ص: 112.

<sup>6</sup>\_ عزي بوخالفة، تلمسان منارة إشعاع فكري وحضاري، دار السبيل للنشر والتوزيع، (د.م.ن)، (د.ط)، 2011م، ص: 74. 74. ابن مريم، المصدر السابق، ص: 136.

بالقرب منه مصانع وأفران لصناعة الفخار والآجر والقرميد المؤمن برح على الموحدي. (2) الزياني بعد التجديد الذي لقيته المنطقة من طرف عبد المؤمن بن على الموحدي. (2)

- 4. باب كشوط: ويقع في الجهة الغربية للمدينة، ويقال أن يغمراسن بن زيان هو من أمر ببنائه وتحصينه بأبراج عالية. (3)
- 5. باب الجياد: ومكانه في الجدار الشرقي لتاڤرارت، ويصل بينها وبين أڤرير، كما يعد المنفذ الوحيد إلى قرية العباد. (4)
- **6.** باب سيدي بومدين: وبني في مكان باب الجياد الموجود شرق تلمسان، قيل أنه بني خلال العهد الزياني. (5)

هذاوإلى جانب هذه الأبواب، فقد ذكرت المصادر أبوابا أخرى يبدو أنمّا لم تكن على نفس الأهمية التي كانت عليها الأولى؛ فإمّا كانت أبوابا صغيرة أو قليلة الممرّ ، لذلك لم تتعرض لها المصادر بالتفصيل، وهناك من أغفلها نهائيا.

فعلى سبيل المثال نجد ابن مريم ذكر بابا عرف باسم باب "زير" أثناء حديثه عن الحسن أبركان، بحيث ذكر أذّه يسكن في باب زير. (6) كما ذكر كذلك بابا آخر هو باب "القسارية"، وذلك من خلال حديثه عن الولي سيدي حدّ وش بن تيرت العبد وادي، (7) وأيضا باب العز "ابين" الذي دفن به أحد الأولياء الصالحين هو سيدي عيسى. (8) وأبو ابا أخرى ذكرت في مختلف المؤلفات أمثال: باب الخميس"؛ والذي يعد "أحد أبواب تاڤرارت في الناحية الغربية منها، (9) وباب "إيلان" الذي

\_ عزي بوخالفة، تلمسان منارة إشعاع فكري وحضاري، ص: 74.

<sup>2</sup>\_ فيلالي عبد العزيز، المرجع السابق، ج1، ص: 113.

<sup>4</sup>\_ موساوي عبد المالك، دور الزخرفة في الحياة الحضارية في تلمسان، ص: 14.

<sup>5</sup>\_ مقرانطة عابد بختة، صور من ذاكرة تلمسان الوسيطة "جمال وعراقة"، منشورات الرياسية، (د.م.ن)، (د.ط)، 2011م، ص: 138. موساوي عبد المالك، دور الزخرفة في الحياة الحضارية في تلمسان، ص: 36.

<sup>6</sup>\_ ابن مريم، المصدر السابق، ص: 77.

<sup>7</sup>\_ذلك أن هذا الرجل تاب على يد الشيخ سيدي الحاج برعامر العبد وادي، وذات مر ة سمع رجلين يتحدثان عنه، فهرب وطلع في مدارج باب القسارية. ينظر: ابن مريم، المصدر السابق، ص: 93.

<sup>8</sup>\_ المصدر نفسه، ص: 146\_

\_ بوطارن مبارك، الموروث الإسلامي لتلمسان، ص: 74.

يتوسط المدينة. (1) وهذا لربم المتعارب مع العدد الذي ذكره أبو الفدا صاحب كتاب: "تقويم البلدان" البلدان" الذي يتعرض إلى وصف المدينة خلال الهد الزياني، ويعد د أبوابها بثلاثة عشر بابا. (2) وكما ذكرنا سابقا أن محمد بن رمضان شاوش يقول أن مدينة تلمسان يحيط بها سوران، ويعد د أبواب كل منهما على حدى، ويضيف أبوابا أخرى لم تذكر مثل: باب "الأرواح"؛ الذي يعتبر أحد أبواب المدينة الأولى أقادير؛ وموقعه الجيدار الشمالي بالقرب من حي القصارين، وأم التقرارت فيذكر إضافة إلى السابقة باب "أصيلان"، وباب سور الحم ام". (3)

وهذا التعدد والاختلاف في التسميات إنما راجع إلى احتمالهين النم أنم اكانت تحدد كلما خر "بت المنطقة؛ فتأخذ بذلك أسماء " جديدة، أو أن "بعضها كان يأخذ عدة أسماء في آن واحد.

وإذا صر حنا بالقول أن للمرينيين أيضا تاريخ حافل في بلاد المغرب الأوسط، فقد جد هؤلاء في الاهتمام بمدينتهم المنصورة، كغيرها من المدن التي أقاموها بالمغرب الأقصى، فحسب ابن خلدون أن أبا يعقوب يوسف أحاطها بسي اج من الأسوار، وفتح فيه أبوابا لحربها، ويقول أن عددها أربعة، (4) وقد أخذ المرينيون كغيرهم تسمية هذه الأبواب، إم انسبة إلى المدينة، أو الشارع الذي يقابلها، أو الحرفة التي تقام هناك، وهي كما يذكرها ابن مرزوق: باب "فاس"؛ وهو الباب الغربي، ويقابله باب"الحجاز من الجهة الشرقية، والباب الشرقية، والباب الشرقية عن وصفها حسب ما جاء عنها من أهل الاختصاص:

أ- البابان الشرقي والغربي: ويعرف الباب الشرقي باسم باب "الحجاز" نسبة إلى مدينة الحجاز؛ (6) وذلك نظرا لمكانتها لدى المغاربة الذين كانت أنفسهم تتوق إلى زيارة ذلك المكان

<sup>1</sup>\_ حساني مختار، تاريخ الدولة الزيانية، ج3، ص: 132.

<sup>2</sup>\_ أبو الفدا عماد الدين اسماعيل بن محمد بن عمر (ت 732هـ)، تقويم البلدان، تص: رينود والبارون ماك كوكين ديسلان، دار الطباعة السلطانية، باريس، (د.ط)، 1830م، ص: 137.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>\_ شاوش الحاج محمد بن رمضان، المرجع السابق، ج<sub>1</sub>، ص: 161.

<sup>4</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، **العبر**، ج7، ص: 127.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> عياش محمد، المرجع السابق، ص ص: 88-88. ابن مرزوق الخطيب، **المسند الصحيح**، ص: 403.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>\_ الحجاز: اختلف في سبب تسميتها بهذا الاسم، فقيل: سميت حجازا لأنها تفصل بين تهامة ونجد، وقيل: بين الغور ونجد، بينما يذكر آخرون أنه لما تفرقت شعوب العرب سار طسم في البحث عن إخوته الذين أخذوا ملكهم ونزلوا بالحجاز، فسمي بذلك لأنه حجزهم عن المسير، وحد من اليمن إلى الشام. ينظر: الحموي ياقوت، المصدر السابق، مج2، ص ص: 220\_218

لأداء فريضة الحجام لل الباب الغربي؛ فبالتأكيد أنه م نسبوه إلى عاصمة دولتهم فاس، ولا تزال آثار برجي المدخل الغربي لهذا الباب واضحة إلى اليوم، ويقع على محور الباب الشرقي تقريبا. (1)

ب- البابان الشمالي والجنوبي فأم الباب الشمالي باب "هنين"؛ فمنسوب إلى مدينة هنين؛ لما لها من أهمية كبرى لديهم؛ بحيث كانوا يسعون إلى السر يطرة عليها كلّما دخلوا أرض المغرب الأوسط، من كونها همزة وصل تربط بين الشر مال والجنوب، لهذا اعتمدها الزيانيون في تجارتهم، وكذلك الأمر بالنسبة للمرينيين. (2) أم الباب الجنوبي فلم يذكر له اسما؛ وذلك لعدم وجود مدينة مشهورة هناك، أو سوقا تجاريا يأخذ اسمه. (3)

وما تبين "لنا من خلال هذا الجزء، هو أن تعدد الأبواب في المدينة بقدر ما يعطيها منظرا جميلا في نظر الزائر لها، ويساعد الناس على التجول فيها، بقدر ما يسبسب لها أضرارا أكثر؛ إذ أن ه يسهل للمهاجم لها طريقه؛ فيدخل من أي ها شاء.

<sup>1</sup>\_ لعرج عبد العزيز، مدينة المنصورة المرينية بتلمسان، ص: 255، 248، 249.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\_ المرجع نفسه، ص ص: 248، 249.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>عياش محمد، المرجع الساّ ابق، ص: 87.

#### ثانيا: الحصون والقلاع:

#### 2-1. الحصون:

لقد عرف المغرب الأوسط كغيره من الأقطار الإسلامية تشييد الحصون (1) والقلاع (2) على مر الدول والعصور، وهذا أمر تفرضه طبيعة العلاقات العدائية بين الدول القائمة في المغرب الإسلامي. ومن الحصون التي تعود إلى الفترة الزيانية نجد:

#### 1. حصن ايسلي:

يذكر الحسن الوزان أن تأسيسه كان على يد الأفارقة، (3) بينما يذكر آخرون أذه يرجع إلى العهد الروماني من خلال أسواره المبنية بالحجر المنحوت على الطريقة الرومانية، (4) واختلفت المصادر في كونه قصرا أم حصنا، ولكن أغلب الظن أنه حصن؛ بحيث كان سكان المنطقة في العهد الزياني يعد ون به حامية قوية ضد أعرب الصحراء. (5)

وقد تعرض شأنه شأن المنشآت الأخرى إلى التخريب نتيجة الاضطرابات السائدة بالمنطقة بين ملوك فاس وتلمسان، وظل ممكذا إلى أن سكنه بعض الزهاد المتصوفة، (6) وانقطعوا فيه لعبادة الله، ومن خلال ما يصفه الحسن الوزان؛ بحيث كان يشتمل على بيوت، (7) فيبدو أنّه كان كبيرا يشبه المدينة.

<sup>1</sup>\_ الحصون: الحصن هو مركز حامية أو حرس، وهو نوعان: النوع الأول يشكل بناء منفصلا قائما بذاته؛ ويبنى على السواحل، أو على حدود البلدان وثغورها، أو في طرق القوافل التجارية. والآخر يكون تابعا لبناء مدينة أو سور أو قصر أو خان. ينظر: أميلي حسن، المرجع السابق، (عربي فرنسي)، ص: 37. عبد المطلب جبار عبد الله، القلاع والحصون في المدن الإسلامية، (د.د.ن)، (د.م.ن)، (د.م.ن)، (د.م.ن)، (د.م.ن)، (د.م.ن)، ص: 4.

<sup>2</sup>\_ القلاع: القلعة هي الحصن الممتنع في جبل. ينظر: ابن منظور، المصدر السابق، مج<sub>8</sub>، ص: 290. المعجم الوسيط، ص: 755.

<sup>2</sup>\_ الوزان الحسن، المصدر السابق، ج2، ص: 12.

<sup>4</sup> كربخال مارمول، المرجع السسّابق، ج2، ص: 294.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>\_ الوزان الحسن، المصدر السابق، ج2، ص: 12 كربخال مارمول، المرجع السسّ ابق، ج2، ص: 293.

<sup>6</sup>\_ عبدلي لخضر، تاريخ مملكة تلمسان في عهد بني زيان، ص ص: 90، 91.

<sup>7</sup>\_ الوزان الحسن، المصدر السابق، ج2، ص: 12.

2. حصن تافركنيت يبدو أنه شيد على يد بعض زعماء زناتة، فلما عمد يغمراسن إلى حرب بني توجين سنة 647هـ/1249 تحصر ن به زعيمهم محمد بن عبد القوي. (1)

#### 3. حصن تاوریت:

يذكر ابن أبي زرع أذّه من بناء يوسف بن عبد الحق المريني لم " ا خرج إلى غزو تلمسان سنة مراكوه المرينين، وحسبما يذكر كان مشيدا من قبل، وكان على نصفين؛ نصف للزيانيين، وقدم والنصف الآخر للمرينيين، وإنما نسب إليه نظرا لما أولاه له من اهتمام؛ فأجلى عنه الزيانيين، وقدم على بنائه بنفسه، فأقام سوره وركّب أبوابه مصف حة بالحديد، ولم " اانتهى منه قد م عليه أخاه يحي بن يعقوب، وأسكن به قبيل بني عسكر، (2) وعمل فيما بعد أبو حمو موسى الثاني على تخريبه نكاية في السلطان أبي سالم المريلي (3) استولى على تلمسان. (4)

## 4. حصن أزفّون:

لقد اختلفت المصادر في طبيعته المعمارية من حيث أنه حصن أم قصر، فذكر ابن خلدون أنه حصن شيد ده أبو حمو موسى الأول أثناء حصاره لبجاية، وسماه الصفون المحمول المحم

ولكن إذا تتبه عنا الأحداث التاريخية نجد أن ابا حمو قد ضير ق الخناق على الجزائر إلى أن امتلكها من يد ابن علان سنة 714هـ/1314م أو

<sup>1</sup>\_ حاجيات عبد الحميد، تاريخ دولة بني زيان، ص ص: 365، 366.

<sup>2</sup>\_ ابن أبي زرع، **الأنيس المطرب**، ص: 385.

<sup>3</sup>\_ أبو سالم: هو إبراهيم بن أبي الحسن، يكني بأبي سالم، بويع سنة 760ه، وقتل سنة 762ه. ينظر: ابن الأحمر، روضة النسرين، ص: 30.

<sup>4</sup>\_ مجهول، والبستان في دولة بني زيان، ج2، تح وتق:الدارجي بوزياني، مؤسسة بوزياني للناشر والتوزيع، الجزائر، (د.ط)، 123هـ/2013م، ص: 144.

<sup>5</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، **العبر**، ج7، ص ص: 137، 138.

<sup>6</sup>\_ بوطبل عبد القادر، المرجع السابق، ص: 26.

<sup>7</sup>\_ المرجع نفسه، ص: 26. شاوش الحاج محمد بن رمضان، المرجع السابق، ج1، ص: 74.

بعدها، وأوكل أمرها إلى عم ه أبي سرحان مسعود بن أبي عامر برهوم، وشي د بالقرب منها حصن أزفون، واتخذه بمثابة قاعدة للهجوم على بجاية الحفصية، إلا الله هد من قبل الحفصيين. (2)

#### 5. حصن بكر:

وأقامه السلطان أبو تاشفين الأول لم " ما عزم على التوسع ناحية الشرق، فتردد على حصار كل " من بحاية وقسنطينة بين سنتي (719-721هم/1319هم/الا " أنه ما امتنعتا عنه، فارتأى بناء حصن هناك سمي بحصن "بكر" بمضيق وادي بجاية، وذلك حتى يتمكن من السيطرة على هذه النواحي، إلا " أن ذلك كان دون جدوى، فاستدعاه الأمر إلى بناء حصن آخر هو تامزيزدكت. (3)

#### 6. حصن تامزیز دکت:

اختلفت المصادر في تسميته هل هو حصن أم قصر، فيقول الحسن الوزان أنه قصر شيد في القديم، وكان ملوك تلمسان يجعلونه بمثابة خط دفاعي لمدينتهم في حالة الهجوم عليهم من ناحية الغرب، (4) بينما يذكر ابن خلدون أنه حصن قديم قبلة وجدة كان لبني عبد الواد قبل وصولهم إلى الملك، وككن من خلال مهامه يظهر أنه حصن؛ بحيث ذكر كل منهما أنه اعتبر معسكرا في حالة تأهبهم للدفاع عن مدينتهم.

وحسب ما يذكر ابن خلدون فقد قام الزيانيون ببناء مدينة تحمل نفس الاسم لهذا الحصن، غير أنه إلى المنطقي من المغرب الأوسط بسوق الخميس، وذلك أن الدولة الحفصية كانت تعيش نوعا من الاضطرابات الداخلية، فحاول السلطان الزياني أبو تاشفين الأول استغلال الفرصة ومهاجمة بحاية، وذلك منذ سنة 719ه/1319م وكذا قسنطينة، فابتنوا المدينة المسماة هناك عام 726ه/1325م، واستغرق بناؤها أربعين يوما، واستمرت إلى أن تم تخريبها من قبل السلطان أبي

<sup>137.</sup> الدراجي بوزياني، المرجع السابق، ج $_1$ ، ص ص: 195، 196. ابن خلدون عبد الرحمان، العبر، ج $_7$ ، ص ص: 137، 138.

<sup>2</sup>\_ حساني مختار، تاريخ الدواة الزيانية، ج<sub>3</sub>، ص: 141.

<sup>3</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، ا**لعبر**، ج7، ص ص: 143، 144.

<sup>4</sup>\_ الوزان الحسن، المصدر السابق، ج2، ص ص: 11، 12. ينظر: كربخال مارمول، المرجع السابق، ج2، ص: 293.

<sup>5</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، العبر، ج7، ص ص: 144.

الحسن المريني سنة 732هـ/1331م، بينما ذكر يحي بن حلدون 733هـ/1332م. وأحر "بت من طرف الحفصيين بمعونة المرينيين. (2)

وعلى حد ما وجد من الكتابات التاريخية عن هذه المدينة، والتي ورد ذكرها في بعض المراجع باسم القلعة، (3) وحسب الوصف الذي جاء عنها يظهر أنه حصن شيد ده الزيانيون من أجل إحكام السيطرة على مدينة بجاية وضواحيها، وذلك إنما راجع إلى عدة أسباب؛ أولها المدة التي بني فيها؛ بحيث لم تتجاوز الأربعين يوما، وثانيا أن المدينة في العصر الوسيط كانت تشتمل على عناصر أساسية في مقدمتها المسجد الجامع، وكذا القصور، الدور والحمامات، وغيرها من عناصر المدينة الإسلامية، وهذا ما لم يذكره المؤرخون.

7. حصن الياقوتة: وهو من مآثر السلطان أبي تاشفين الأول بالوادي الواقع على مدينة بجاية. (4)

## 2-2. القلاع:

لم تشر المصادر إلى وجود قلاع إلا المتمثلة في قلعة "تاوغزوت" والتي يظهر أنم اكانت قائمة مع بداية العهد الزياني، وكانت رباطا لبعض المنقطعين للعبادة، واختطها بنو سلامة (هم شعوب من بني توجين، وإخوة بني يدللتن)، وبعد استئثار بني عبد الواد بالحكم عملوا على العبث بما أثناء إخضاعهم للقبائل، إلى أن دخل هؤلاء (أي بنو سلامة) في طاعة عثمان بن يغمراسن. (5)

كما يذكر الحميري، ومن كونه عاصر الفترة الزيانية قلعة تعرف بقلعة "ابن الجاهل" جنوب تلمسان متصلة بجبل تاريي، (6) ولكن لا ندري إلى أي فترة يعود بناؤها.

<sup>1</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، العبر، ج7، ص ص: 143، 145. ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج1، ص: 134، 140.

<sup>2</sup>\_ حاجيات عبد الحميد، تاريخ دولة بني زيان، ص: 183.

 $<sup>\</sup>frac{^{3}}{^{2}}$  وق عبد الكريم، تمزدكت قلعة حصار زيانية على أبواب بجاية "تلمسان العمارة والآثار الإسلامية"، تلمسان الإسلامية بين التراث العمراني والمعماري والميراث الفني، ج1، أعمال الملتقى الدولي بتلمسان أيام: 3، 4، 5 أكتوبر 2011م، منشورات وزارة الشؤون الدينية والثقافية، تلمسان، (د.ط)، ص: 94.

<sup>4</sup>\_ حسابي مختار، تا**ريخ الدولة الزيانية**، ج3، ص: 141.

<sup>5</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، العبر، ج7، ص: 216.

<sup>6</sup>\_ الحميري، المصدر السابق، ص: 135.

ومن خلال ما سبق التطرق إليه في هذا الجال نستشف "أن الزيانيين رغم كثرة الحروب والغارات عليهم من الجانبين الشرقي والغربي، إلا أنهم لم يولوا لهاته البناءات اهتماما بالمقارنة مع باقي المنشآت العسكرية، ربما هذا ما كان سببا في انهزامهم عدة مرات أمام المرينيين.

#### ثالثا: الأبراج:

تعتبر الأبراج من بين المنشآت العسكرية التي عرفها المغرب الأوسط، لا سيما خلال الفترة الوسيطة، وأما ما ذكر عن وصفه العام؛ فهو بناء مرتفع يستخدم للدفاع عن المدينة، وهو ملحق بالسور، يلتحم معه من الأسفل إلى الأعلى، يبنى فوق مداخل المدينة من كونه مركزا للمراقبة، (1) وله عدة أشكال؛ منها المربع، الأسطواني، والنصف دائري، (2) وأحيانا يكون بأضلاع متعامدة، ويشتمل على عدة أجزاء منها: الشرفات، المقاذف، مخازن المؤن والأسلحة، وبئر أو صهريج للماء. (3) وهناك أبراج مستقلة، تكون في العادة مربعة تحوي نفس الأقسام السابقة، إضافة إلى بوابات ضخمة أغلبها يتصل بممر "ات منكسرة، (4) وعند بنائها كان يراعى أن تكون التربة صلبة لتتحم "ل ثقل جدرانها، من أجل مقاومة هجمات الأعداء. (5)

ونظرا لأهمية هذا النوع من التحصينات، فقد تسابق كل من الزيانيين والمرينين على بنائها، والتي نالت إعجاب العديد من الشعراء على رأسهم محمد بن يوسف الثغري فقال:

برج "القشاش"؛ والذي بني على ضفّة وادي متشكانة، والطريق الذي يربطه بالمدينة غطّيت بالأقواس. برج "الطاحونة"؛ أنشئ هذا البرج في جنوب المدينة على الطريق الجبلي المؤدي إلى هضبة لالة ستي، والغرض من بنائه هو مراقبة الجهة الجنوبية، وحماية الطاحونة التي تمدّ أهل تلمسان بالدقيق، لهذا سمى باسمها. (7)

وهناك بعض الأبراج مثل البرج الذي بني على حبل شقراطين، وبرجان يقعان بالقرب من باب العقبة؛ وهما مربعا الشكل بنيا بالحجارة المأخوذة من الآثار الرومانية. وبرج "الإمامة"؛ الذي يقع في

<sup>1</sup>\_ قدور منصورية، المرجع السابق، ص: 95.

<sup>2</sup> ييلول جمال، المرجع السابق، ص: 22.

<sup>3</sup>\_ فريد محمود الشافعي، المرجع السابق، ص: 111.

<sup>4</sup>\_ بيلول جمال، المرجع السابق، ص: 22.

<sup>5</sup>\_ فريد محمود الشافعي، المرجع السابق، ص: 110.

<sup>6</sup>\_ المقري، ن**فح الطيب**، مج7، ص: 121.

<sup>7</sup>\_ حميش عبد الحق، المرجع السابق، ص ص: 37، 38.

الجهة الشمالية الغربية لمدينة تلمسان. (1) كما نجد أيضا برجان مربعان على جانبي واجهة باب القرميدين، طول ضلع كل واحد منهما 6متر، وخلف الواجهة كذلك وجد برجان لهما شكل أسطواني. (2)

وهناك أيضا برج أمام المُقِر يقع شمال تلمسان على سهل بالقرب من ممر " الحوت، (3) دون أن ننسى برج باب الحديد الذي يقع جنوب غرب المدينة، يتكون من مخزن تحت الأرض، وسلالم تؤدي إلى قمة البرج الذي وجدت فيه فتحات مصم "مة بطريقة خاصة تمنع تأثير الضوء، بالإضافة إلى غرفة الجند، (4) ونظرا لتوتر الأوضاع الأمنية في الدولة الزيانية جعل ملوكها يستغلون مآذن المساجد كأبراج للمراقبة، ومن ذلك مئذنة المسجد الكبير والمسجد العتيق. (5)

كما توفرت أيضا مدينة المنصورة على عدة أبراج قدِّرت بحوالي 80برجا، ومنها: (6)

#### 1. الأبراج الحائطية:

وهي ملاصقة (ملتحمة بالأسوار) أساسها إلى قم تها، وتختلف في شكلها وحجمها بين أبراج الأركان وأبراج الأضلاع، وهي ذات وظيفتين؛ الأولى: تدعيم السور وتقويته في الجزء السفلي، والثانية: الحراسة والمراقبة في الجزء العلوي. أما من ناحية الشكل فهي على فرعين: المستطيلة؛ وتحتل أواسط الأضلاع، أما المربعة؛ فهي التي تحتل الأركان، وهي أقل عددا من الأولى. (7)

أ\_ المستطيلة: وهي الملتحمة على كامل الجدار ما عدا الأركان، على مسافات غير متساوية منه، طولها حوالي 7أمتار، وعرضها 4أمتار تقريبا، وبروزها عن الحائط يقدر ما بين 45. و40 ويصل ارتفاعها إلى 42 متر، ثما يسمح للجند بالحراسة والمراقبة.

<sup>1</sup>\_ فيلالي عبد العزيز، المرجع السابق، ج2، ص: 111.

<sup>2</sup>\_ موساوي عبد المالك، دور الزخرفة في الحياة الحضارية في تلمسان، ص: 16.

<sup>3</sup>\_ وليم وجورج مرسيه، المعالم الأثرية العربية لمدينة تلمسان، تر: مراد بلعيد وآخرون، الأصالة للنشر والتوزيع، الجزائر، ط1، 1432هـ/2011م، ص: 278.

<sup>4</sup>\_ موساوي عبد المالك، دور الزخرفة في الحياة الحضارية في تلمسان، ص: 46، 50، 51.

<sup>5</sup>\_ براهامي نصر الدين، المرجع السابق، ص:65.

<sup>6</sup>\_ طه ذنون عبد الواحد، المرجع السابق، ص: 26.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>\_ لعرج عبد العزيز، مدينة المنصورة المرينية بتلمسان، ص ص: 241، 242.

<sup>8</sup>\_ مقرانطة عابد بختة، المرجع السابق، ص: 154. عياش محمد، المرجع السابق، ص ص: 83، 84.

وتتألف هذه الأبراج من طابقين، كل منهما مغطى بقبو أسطواني، ولا تتوفر هذه الأبراج على منافذ توصلها إلى داخل المدينة، فوسيلة الاتصال الوحيدة بينها وبين سطوحها العلوية هو طريق الجند في السور عبر أدراج، وبعض هذه الأبراج مبني بالآجر، والآخر بالطابية. (1)

ب\_ المربعة: وموقعها في أركان السور الأربعة، طول ضلعها 7متر، وارتفاعها يفوق ارتفاع الأبراج المستطيلة، وتتكون أيضا من طابقين، وتتصل بممر الجند عن الطريق أدراج أو سلالم، غير أن الاحتلاف بينها وبين الأبراج المستطيلة أن هذه تتوفر على باب يوصل إلى داخل المدينة، مثل البرج الجنوبي الغربي الذي يلتحم بالسور في زاويته، ويبرز عنه جنوبا به 3.5متر وغربا به 3.90متر، ويمتد برحمتر. (2)

وكانت المنصورة مربعة الشكل بها باب واحد في كل جدار، وكل باب من هذه الأبواب به برجين مستطيلين، ومن بين هذه الأبراج نذكر:

- 1. برج المصلى: سمي بهذا الاسم نسبةٍ لى مصلى المنصورة، شيد ده المرينيون على مسافة قصيرة من صور مدينتهم. (3)
- 2. برجا المنار الزاوية: ويقعان جنوب تلمسان في منطقة تعرف باسم الصخرتين، ويرجعان إلى الفترة المرينية حسبما توصل إليه الباحثون؛ ذلك ليستطيعوا مراقبة المدينة المحاصرة تلمسان، (4) وهما مربعا الشكل، يقع أحدهما وراء الآخر، موضع الأول على منحدر الصخرتين طول ضلعه 5متر. (5)
- 3. أبراج البابين الشمالي والجنوبي: يتوفر كل باب من هاته الأبواب على برجين؛ واحدا على اليمين، والآخر على اليسار، وحسب ما جاء في وصف برجي الباب الجنوبي فإنهما مستطيلان يميلان إلى التربيع، تقدر المسافة بينهما بـ 12متر، وطول كل منهما 7متر، ويبرزان عن

<sup>1</sup>\_ لعرج عبد العزيز، مدينة المنصورة المرينية بتلمسان، ص: 243.

<sup>2</sup>\_ عياش محمد، المرجع السابق، ص: 86.

<sup>238.</sup> لعرج عبد العزيز، مدينة المنصورة المرينية بتلمسان، ص: 238.

<sup>4</sup>\_ المرجع نفسه، ص: 239.

\_ وليم وجورج مرسيه، المرجع السابق، ص ص: 278، 279.

الحائط ب5متر، ويتكون كل منهما من قاعة مربعة الشكل، يتراوح طول ضلعها مابين 4.5 و5متر، ومغطاة بسقف مسطح. (1)

4. أبراج البابين الشرقي والغربي: وهذين البابين يحتويان على أبراج مربعة الشكل يبرزان إلى الخارج مع بروز خفيف إلى الداخل. (2)

وعرفت ندرومة أيضا بناء الأبراج مثل: برج "القصبة"، والذي بني على الضلع الجنوبي لسور المدينة، يبلغ ارتفاعه 5متر، وله شرفات، يخرج عن الحائط بحوالي 4.10متر. (3)

ولم يقتصر المرينيون في تحصين منصورتهم فحسب، بل تعدّى ذلك إلى مدن أخرى من المغرب الأوسط، ومن ذلك البرج "الأحمر"، وبرج "المواسي"؛ وهما مثلّثا الزوايا يشبهان بذلك الأبراج الأندلسية. (4)

وقد سه لت هذه الأبراج عملية المرابقة بالنسبة للجنود نظرا لعلوها، ووجودها في مناطق استراتيجية تمكنهم من الإطلاع على جميع المناطق، وربما هذا ما جعل الدولة تصمد كل هاته الفترة، على الرغم من هجمات المرينيين والحفصيين المتكررة.

#### خلاصة:

على الرغم من رحى الحرب التي كانت دائرة في المغرب الأوسط، إلا أن السلاطين الزيانيين وفّقوا في الوصول بعاصمتهم تلمسان إلى مصاف الحواضر الكبرى آنذاك؛ كفاس وغرناطة، وذلك من خلال اهتمامهم بالمدن، وتزويدها بمختلف المنشآت المعمارية و المرافق الحضارية.

فمن المنشآت المدنية نجد القصور التي حظيت باهتمام بالغ من طرف الملوك سواء ً الزيانيين أو المرينيين باعتبارها مساكنهم، لهذا حرسوا على بنائها بشكل يليق بفخامتهم، ومن بين هاته القصور قصر المشور، ذلك الصرح الأثري الذي لا يزال شامخا، ليبرهن عن التطور العمراني الذي عرفه المغرب الأوسط خلال العهد الزياني، وغيره من القصور كقصر العباد الذي على الرغم من حالته المزرية إلا أن مظاهر الجمال والإتقان تكاد تظهر في كل جزءمن أجزائه الشّبه مهدمة، وكذا قصور أبي فهر

<sup>1</sup>\_ لعرج عبد العزيز، مدينة المنصورة المرينية بتلمسان، ص ص: 250، 251.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\_ المرجع نفسه، ص: 238.

<sup>3</sup>\_ قدور منصورية، المرجع السابق، ص: 96.

<sup>4</sup>\_ الجيلالي عبد الرحمن، المرجع السابق، ج2، ص: 96.

والسرور ودار الفتح والتي للأسف اندثرت، لكن المؤكد أنها لا تقل جمالا عن باقي القصور، خاصة إذا علمنا أن مؤسسها أبو تاشفين كان مولعا بالفن والعمران.

هذا بالإضافة إلى المنازل التي تعتبر الجزء المعماري الأكثر تكرارا في كل مدينة، وهي على نوعين؛ فالأول يتميز ببساطته المعمارية، وهو سكن العامة من الناس، في حين نجد النوع الثاني؛ وهو الأكثر تكلّفا، بحيث يمثل شكلا مصغرا للقصور، ويسكنه رجال الدولة وميسوري الحال، غير أن كلا النوعيين يخضع لضوابط تمليها الشريعة الإسلامية للحفاظ على الحرمات، ومنها المدخل المنكسر، وتعلية النوافذ فيما يخص البيوت ذات الطابقين أو أكثر،هذا بالإضافة إلى المرافق العمومية من هم امات وفنادق، التي أضفت مظهرا حضاريا يليق بالعاصمة الأولى للمغرب الأوسط آنذاك.

هذا دون أن نغفل العمارة الدينية، كالمساجد التي تسابق السلاطين الزيانيون والمرينيون في تشييدها، من أجل تخليد أسمائهم، وذلك لأهميتها الدينية ومكانتها لدى السكّان، كما انتشرت في تلك الفترة ظاهرة بناء الأضرحة والتبرك بهم، ولم يقتصر هذا العمل على العامة فقط بل حتى السلاطين نجدهم يتبركون بالأولياء الصالحين، وبناء أضرحة لهم كضريح أبي مدين شعيب -رحمه الله- الذي حظي بعناية خاصة من قبل السلطان المريني أبي الحسن، وكذا المؤسسات التعليمية كالزوايا والكتاتيب والمدارس، هاته الأحيرة التي لا تقل جمالا عن المساجد.

وكما سبق أن ذكرنا الأوضاع المتوترة التي رافقت الدولة الزيانية منذ التأسيس إلى السقوط، حت مت على ملوكها الحرص على تعزيز منشآتهم العسكرية، والتي جاءت خالية من المظاهر الجمالية، إذا ما قورنت بالمنشآت السابقة، وهذا أمر طبيعي تمليه طبيعة هذا النوع من العمارة الذي يتطلب القوة والصلابة، لصد هجمات العدو.

# الفصل الثاني:

## الفنون وتطورها على العهد الزياني

المبحث الأول: الفن المعماري الزخرفي

أولا: الزخرفة النباتية

ثانيا: الزخرفة الخطية

ثالثا: الزخرفة الهندسية

المبحث الثانى: الفنون الصناعية

أولا: صناعة الفخار والخزف

ثانيا: صناعة النسيج

ثالثا: صناعة الحلى والمعادن

المبحث الثالث: الفنون الصوتية

أولا: الفن الأدبي

ثالثا: الفن الموسيقي

الفن هو الإبداع الجميل في شتى الجالات، أي كل ما يح ُ ثد ِ ثي النفس أثرا طيبا، والمعروف عن طبيعة البشر هو الميل إلى كل ما هو جميل متناسق، ومتقن، لذا لا يمكننا أن نحصر الفن في مجال واحد، فهناك الفنون المعمارية، الصوتية والأدبية، وكلّها تصب في وعاء واحد ألا وهو الحضارة، فكلما زاد الاهتمام بالفن وتطويره، انعكس ذلك إيجابا على ازدهار الدول، لذا سنحاول أن نسلّط الضوء على هاته الفنون السابقة الذكر، وأهمها الفن المعماري الزحرفي الذي من خلاله نستطيع أن نحد د المستوى الحضاري لأي دولة.

#### المبحث الأول: الفن المعماري الزخرفي

يرجع الفن الزحرفي إلى الحضارات القديمة كالفينيقين، المصريين والساسانيين، وينقسم في الأصل إلى عدة أنواع؛ الزحرفة النباتية، الخطية، الهندسية، والزحرفة الآدمية والحيوانية، ويضاف لها عنصر أ أكثر تعقيدًا يدعى المقرنص. (1)

ولكن بعد بحيء الإسلام أخذت الزخرفة منحى جديدا؛ بحيث أصبحت ترتكز على العناصر النباتية، الهندسية، الكتابية، والابتعاد عن تصوير كل ما هو حي لتحريمه في الدين الإسلامي، ومن بين الزخارف التي زيس عمائر المغرب الأوسط نجد:

#### أولا: الزخارف النباتية:

وهي الزخارف التي تتكون من عناصر نباتية كالأوراق والأزهار، والأغصان، البِتلاَّت والبراعم، وتعتمد في تشكيلها على الخصائص الهندسية؛ كالتناظر والتشابك والتناسب، (2) وهذا ما يعرف بالأربيسك التوريق هذا النوع من الفن يختص به المسلمون دون غيرهم، والذي يعر فه عبد العزيز لعرج في قوله: «خارف التوريق العربي مؤلفة من فروع وجذوع ممتدة وسيقان مثنية ومتشابكة ومتقاطعة ومتتابعة، تبدو حينا قريبة من الطبيعة، وفي معظم الأحيان شديدة التحوير، أقرب إلى الأصل النباتي»؛ (3) أي أن الفنان يقوم بإخراج العناصر النباتية من

<sup>1</sup>\_ بيلول جمال، المرجع السابق، ص: 62. قرقوتي حنان، المرجع السابق، ص: 109. رزقي نبيلة، الزخرفة الجصية في عمائر المغرب الأوسط والأندلس (القرن هـ7\_8ه/13\_1م) -دراسة تحليلية مقارنة-، رسالة دكتوراه في علم الآثار، إشر: بلحاج معروف، حامعة أبي بكر بالقايد، تلمسان، 2015م، ص: 86.

<sup>2</sup>\_ بوسماحة حسن، فن الزخرفة، أوراق للنشر والتوزيع، سوق أهراس، ط<sub>1</sub>، 2012م، ص: 94.

<sup>3</sup>\_ لعرج عبد العزيز، جمالية الفن الإسلامي في المنشآت المرينية بتلمسان (669هـ\_869هـ/1269م\_1465م) "دراسة أثرية فنية جمالية"، الملكية، (د.م)، ط1، 2007م، ص: 203.

شكلها الحقيقي، ويجعلها متشابكة ومتداخلة فيما بينها بطريقة متقنة تبدو مكر "رة في شكل لا متناهي محمّا يقر" بها للشكل الهندسي أكثر.

ويظهر هذا النوع من الزحرفة في مختلف المنجزات المعمارية للدول التي تعاقبت على المغرب الأوسط، بدءا بالدولة الرستمية وصولا إلى الدولة الزيانية، هاته الأخيرة التي خلّفت موروثا حضاريا تناوبت فيه مع المرينيين، الذين تركوا بصماتهم على هاته الأرض لميّها مزال التاريخ يح َ ه َ ظُها لهم، مع بعض الاختلافات طبعا في فن كل من الطرفين.

ومن المنشآت الزيانية التي تحلّت بالزخرفة النباتية نجد مسجد أبي الحسن الذي لم يحتو على زخارف نباتية قائمة بذاتها، بل دائما تمزج مع الزخارف الهندسية والكتابية، وهذا ما شكّل تحف فنية رائعة مثلا: لفظ الجلالة "الله"، (1) وكذا التاج الذي جمع هو الآخر بين الزخرفة الهندسية والنباتية، ودون أن ننسى الشمسية (2) التي احتوت على أشكال هندسية تحيط بها زخارف نباتية. (3)

ولقد حظيت الزخرفة النباتية باهتمام بالغ من طرف الفنان الزياني، وهذا ما يفس ّره تعدد العناصر النباتية المستعملة في مختلف المنشآت بما فيها مسجد أبي الحسن، ومنها المراوح النخيلية بأنواعها سواء كانت بسيطة أو مزدوجة أو حتى ثلاثية، (4) بالإضافة إلى السيقان الحلزونية والمنحنية، والأوراق الثلاثية الفصوص والزهيرات الرباعية الفصوص، وحتى عناقيد العنب التي احتوتهم زحارف المرابطين. (5)

كما يلاحظ أيضا وجود زخرفة نباتية بيزنطية استخدمت في تزيين مسجد أبي الحسن والعباد، والواضح أن المرابطين قبلهم قد تأثروا بالزخرفة البيزنطية، بحيث نجد هذه الزخرفة في المسجد الكبير بتلمسان، ومثيلتها وجدت أيضا في مسجد قرطبة ومدينة الزهراء. (6)

وتقريبا كل المنشآت الزيانية زيس بنفس الزخرفة إلا معض الاختلافات البسيطة، فمثلا مسجد أولاد الإمام قد احتوى على زخارف نباتية تمثّلت في مراوح نخيلية بسيطة ضم ت أوراقا نباتية خماسية

<sup>1</sup>\_ مهتاري فائزة، الزخارف في المساجد الزيانية والمرينية بتلمسان -دراسة مقارنة ومقاربة بين عينات من النموذجين-، على Otono 2015، Num: 01، Revisita Argelina، Otono على عنات من النموذجين-،

<sup>2</sup>\_ الشمسيات: هي النوافذ أو الشبابيك، بحيث تملأ فراغاتها بالزخارف، وغالبا ما تملأ بزجاج ملون. ينظر: بيلول جمال، المرجع السابق، ص: 74.

<sup>3</sup>\_ موساوي عبد المالك، فن الزخرفة في العمارة الإسلامية بتلمسان، ص: 55، 66.

<sup>4</sup>\_ مهتاري فائزة، المرجع السابق، ص: 25.

<sup>5</sup>\_ بوطارن مبارك، العمائر الدينية في المغرب الأوسط، ص: 156.

<sup>6</sup>\_ موساوي عبد المالك، **تطابق فن الزخرفة بين تلمسان والأندلس**، دار السبيل، الجزائر، ط<sub>1</sub>، 2012م، ص: 168، 170.

الفصوص، ومن بين العناصر المكونة أيضا للزخرفة النباتية نجد المحارة (1) التي تتفرع منها مراوح نخيلية، وهذا العنصر يتكرر أيضا في مسجد إبراهيم المصمودي، (2) كما يلاحظ أيضا وجود كيزان من الصنوبر تتخلّلها سيقان نباتية، وجدت هذه الزخرفة على بنيقات (3) العقود الثلاثية التي تعلو المحراب، وهي تشبه الزخارف المرينية على واجهة الباب الرئيسي في مسجد العباد، وكذا زخارف قصر الحمراء بالأندلس. (4)

أما فيما يخص النماذج المرينية التي احتوت هذا النوع من الزخرفة نذكر مسجد العباد، والذي اشتمل على زخارف نباتية متمثلة في سيقان رفيعة تنتهي بمروحة نخيلية ملتوية على شكل علامة استفهام، واستخدم هذا النوع من الزخرفة في تزيين المساحات العليا الجاورة لنوافذ المحراب، (5) وبعض الزخارف الجصيّية المتقاطعة والمتناظرة التي زي ّنت أحد جدران المسجد، (6) كما استخدم الفنان المريني المراوح النخيلية القصيرة والكبيرة لملء الفراغات في الزخارف الجص ّية الأخرى، وبعض الأشكال مثل كيزان الصنوبر لتزيين تيجان عمودي المحراب، (7) ما إطار هذا الأخير فقد زي ّن بزخارف نباتية تتكون تتكون من أزهار ثلاثية الفصوص. (8)

ومن بين العناصر النباتية التي شاع استعمالها لدى المرينيين هي المراوح البسيطة التي تتكون من ورقة واحدة أو فص ، ونخلا النوع من الزخارف على جدران سوَ قَ يفَ قَ مدخل العباد، وأيضا على عقود بيت الصلاة. (9) والشيء الملفت للانتباه في مسجد العباد تلك القبرة المقرنصة التي تعلو

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>\_ ينظر: الملحق رقم: (11).

<sup>2</sup>\_ بوطارن مبارك، العمائر الدينية في المغرب الأوسط، ص: 173. مهتاري فائزة، المرجع السابق، ص ص: 24، 25.

<sup>3</sup>\_ البنيقة: وهي المساحة المثلثة المحصورة بين عقدين متجاورين، لهذا فكل عقد يحتوي على بنيقة في يمينه، وأخرى على يساره. ينظر: بيلول جمال، المرجع السابق، ص: 24.

<sup>4</sup>\_ بوطارن مبارك، العمائر الدينية في المغرب الأوسط، ص ص: 173، 174.

<sup>5</sup>\_ المرجع نفسه، ص ص: 215، 216.

<sup>6</sup>\_ موساوي عبد المالك، فن الزخرفة في العمارة الإسلامية بتلمسان، ص: 157.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>\_ بوطارن مبارك، العمائر الدينية في المغرب الأوسط، ص: 217.

<sup>8</sup>\_ بوخضار فايزة، مدارس المغرب الأوسط الزيانية والمرينية (دراسة تاريخية أثرية)، رسالة ماحستير، إشر: صالح بن قربة، حامعة الجزائر2، 2011م، ص: 47.

و لعرج عبد العزيز، جمالية الفن الإسلامي في المنشآت المرينية بتلمسان، ص: 206.

المحراب، أومثيلتها فوق سقيفة المدخل الرئيسي، واللتان تعبر "ان على مدى رقي المرينيين في المحال الفني متأثرين في ذلك بالفن الأندلسي.

وبالإضافة إلى المسجد أس س المرينيون أيضا مدرسة العباد التي احتوت هي الأخرى على العديد من الزخارف تشبه كثيرا تلك التي شاهدناها في المسجد، ومن ذلك الزخرفة التي استخدمت فيها المروحة النخيلية التي جاءت على شكل ورقتين متناظرتين قرهلوحل معين مفص س تزين ن حائط المحراب في قاعة الدروس، هذا بالإضافة إلى بعض الزخارف النباتية التي تحيط بحواف المحراب، (2) وقد لاحظنا زخارف جصيّة نباتية وكتابية تحيط بجدران القاعة، وهي مستحدثة أنشئت بناء على ما تبقى من الزخرفة الأصلية الموجودة يسار المدخل.

إن الملاحظ للزخارف الزيانية والمرينية يجد تشابها كبيرا بين مختلف الزخارف، بحيث كيلا الطرفين استعمل المراوح النخيلية على أنواعها، وكذا كيزان الصنوبر، والمحارة، بالإضافة إلى مبالعة كل من الزيانيين والمرينين، والمسلمين بصفة عامة في تزيين المحارب، وهذا ما اختلف فيه جمهور العلماء؛ بحيث الفريق الأول يقول أنما بدعة مستحسنة، بينما يرى الفريق الثاني أنما بدعة مكروهة، فأما الفريق الذي جعل الأمر مكروها، فيستند في ذلك على نمي الرسول عليه الصلاة والسلام في قولقيّة واله في الزحارف الم كروها، فيصد هنا المحاريب. (3) ومن الملاحظ أيضا هو اشتراكهما في استعمال بعض الزحارف البيزنطية.

أما فيما يخص الاختلاف فالواضح هو عناية المرينيين بمداخل منشاتهم عناية خاصة، وهذا ما نلاحظه في مدخل مسجد أبي مدين بالعباد، في حين نجد هذا الأمر محتشما في المنشآت الزيانية، هذا ودون أن ننسى استعمال الزيانيين لبعض العناصر النباتية التي لا تتوفر في الزخارف المرينية؛ ومنها عناقيد العنب الموجودة في الزخارف المرابطية.

\_ ينظر: الملحق رقم: (5).

<sup>2</sup>\_ بوطارن مبارك، العمائر الدينية في المغرب الأوسط، ص: 265. موساوي عبد المالك، فن الزحرفة في العمارة الإسلامية بتلمسان، ص: 157.

<sup>2</sup> الكنتي باي بن سيدي عمر الوافي، السنن المبين في شرح أحاديث أصول الدين، إع: مالك كرشوش وحيمد الكنتي، ج4، ج4، مركز الإمام الثعالبي للدرسات والنشر والتراث، الجزائر، ط1، 1432هـ/2011م، ص: 215.

### ثانيا: الزخرفة الخطية:

تنجز الزحرفة الخطية باستعمال الخطوط العربية المشهورة كالنسخ، الثلث، الديواني والفارسي، وخاصة الكوفي، والتي أضيفت لها العديد من الإضافات الهندسية والنباتية، وبهذا أصبحت أكثر جمالا، (1) هذا بشكل عام، أما إذا أردنا الحديث عن الخطوط التي انتشرت في المغرب الأوسط فيمكن حصرها فيما يلي:

الخط المغربي؛ وهو تليين الخط الكوفي اليابس؛ أي تخفيف بعض حروفه المثقلة، وكذا تحسينها وتجويدها بحيث أصبحت أكثر أناقة، والفضل في ذلك يعود لبني الأغلب الذين اهتموا كثيرا بالفنون. أما الخط الأندلسي فيتميز باستدارة الحروف، وإطالة أواخرها بحيث تتداخل كلماته، ويظهر التناسق بين الحروف.

أما بالنسبة للخط الكوفي فهو على أنواع، منها المور ق؛ وهو الذي تنتهي حروفه بوريقات ومراوح نخيلية، وكذا المزهر الذي تنطلق من أطراف أحرفه زخارف نباتية كالأزهار التي تشبه الشجيرات، والبراعم، وفروع الأغصان. وساد هذا النوع من الخطوط في العهد المرابطي، (3) بالإضافة إلى الكوفي الهندسي؛ ويتميز باستقامة حروفه وزواياه القائمة، وتتشابك فيه الأحرف بحيث يصعب قراءتها، ومنه الخط المظفر؛ وفيه تشتبك وتتضافر حروف الكلمة الواحدة أو الكلمتين، (4) ولم يظهر الخط الكوفي الهندسي إلا مع العهد الزياني والمريني.

ومع دخول الموحدين أصبح الخط الكوفي عنصرا زخرفيا لا أكثر تزين به المحاريب؛ لما يمتاز به من جمال وليونة، وعرف خط جديد؛ وهو خط النسخ الموحدي مع بداية منتصف القرن 6ه/12م إلى نماية العصر الزياني والمريني، وظل مو الخط الغالب سواء في المخطوطات أو الكتابات التأسيسية في المنشآت المعمارية، وكذا شواهد القبور. (5)

<sup>1</sup>\_ بوسماحة حسن، المرجع السابق، ص: 106.

<sup>2</sup>\_ معزوز عبد الحق، شواهد القبور في المغرب الأوسط بين القرنين (2\_13هـ/8\_19م)، منشورات وزارة الشؤون الدينية والأوقاف، الجزائر، ط1، 2011م، ص: 265، 267.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>\_ المرجع نفسه، ص ص: 149، 150.

<sup>4</sup>\_ موساوي عبد المالك، فنيات تصميم الزخرفة الخطية في الطراز المغربي الأندلسي، دار السبيل، الجزائر، ط1، 2013م، ص: 15.

<sup>5</sup>\_ معزوز عبد الحق، المرجع السابق، ص ص: 252\_250.

ومن بين الزحاف الكتابية التي زيست العمائر الزيانية، تلك العبارات الدينية، والآيات القرآنية التي استعملت في تزيين واجهات محراب مسجد أبي الحسن، بحيث استعمل الفنان الخط الكوفي المعروف بمظهره الجمالي، ومنها عبارة: "الملك الدائم لله"، والتي كتبت على شريط يعلو واجهة المحراب وكذا كلمة لله "من رالتي رسمت بشكل تناظري، وزيست بما بنيقات العقود. (1)

هذا ودون أن نتجاهل ذلك النص التأسيسي المكتوب على لوحة رخامية، طولها 1 متر على 53 مثر ثُرِّت على الجدار الغربي، بحيث جاء في الكتابة العمودية اليمنى: «بسم الله الرحمن الرحيم صلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليما»، والكتابة الأفقية العليا: «بنى هذا المسجد للأمير أبي عامر إبراهيم ابن السلطان»، أما في الجهة العمودية اليسرى: «أبي يحي يغمراسن بن زيان في سنة ستة وتسعين وستماية من بعد وفاته رحمه الله». أما وسط الإطار والجهة يلقسفه فتضم بن الكتابة التي تبين " الأملاك الموقوفة على المسجد، وقد نقشت هاته الكتابة والجهة يلقسفه فتضم بن الكتابة التي تبين " الأملاك الموقوفة على المسجد، وقد نقشت هاته الكتابة الكتابة في إفريز المحراب. (3)

ومن الزخارف الخطية الجميلة، والملفتة للنظر عبارة: "ولا غالب إلا الله" الموجودة أعلى واجهة محراب مسجد سيدي إبراهيم المصمودي المكتوبة بخط كوفي مزه ّر ومور ّق، (4) وبعض العبارات الموجودة على جدران الضريح ك "العز لله"، و"الملك لله"، و"الشكر لله"، داخل إطار هندسي جميل. (5)

هذا ودون أن ننسى المآذن التي أضافها الزيانيون للمساجد المرابطية، والتي زادت في الجانب الجمالي لهذه المساجد سواء من خلال العقود المفصصة التي تزيد نها، أو الزخارف التي حملتها جميع جهاتها ومنها؛ مئذنة مسجد ندرومة، واحتوت هاته الأخيرة لوحة من المرمر عرضها 40سم، وارتفاعها 46م، ثبد تت على الحائط الشمالي للمسجد، (6) وجاء فيها: «بسم الله الرحمن الرحيم وارتفاعها 46م، ثبد تت على الحائط الشمالي للمسجد، (6)

\_ بوطارن مبارك، العمائر الدينية في المغرب الأوسط، ص: 161.

<sup>2</sup>\_ بورويبة رشيد، الكتابات الأثرية في المساجد الجزائرية، موفم للنشر، الجزائر، (د.ط)، 2011م، ص: 77.

<sup>·</sup> - مبارك بوطارن، العمائر الدينية في المغرب الأوسط، ص: 159.

<sup>4</sup>\_ ينظر: الملحق رقم: (9).

<sup>5</sup>\_ مهتاري فائزة، المرجع السابق، ص: 26.

<sup>)</sup> \_ بورويبة رشيد، المرجع السابق، ص: 57.

صلى الله على سيدنا محمد، بنى هذا الصامع أهل ندرومة بأموالهم وأنفسهم، وكل احتساب الله، وانبنت في خمسين يوما، وبناها محمد بن عبد الحق بن عبد الرحمن الشيحي في عام تسعة وأربعين وسبع مائة، رحمة الله عليهم أجمعين» (1) أما من الناحية الفنية فهي أقل جمالا إذا ما قورنت بالنقوش التأسيسية سواء ً الزيانية أو المرينية، وهذا طبعا لأن المئذنة بنيت بمبادرة من السكان فقط، ولم تكن من طرف سلطان؛ إذ جاءت بسيطة كبساطة أهل المنطقة. (2)

ومن المآذن الزيانية أيضا التي زيست بزحارف كتابية نذكر مئذنة مسجد المشور، والتي اشتملت على لوحات كتابية تضم نت عبارات منها: «اليمن والإقبال، اليمن والإقبال، يا ثقتي، يا أملي أنت الرجا، أنت الولي، اختم بخير عملي». كتبت هاته العبارة بالخط الأندلسي على الزليج، وهي نفس العبارة الموجودة على أحد تيجان قصر الحمراء بغرناطة ما عدا كلمتي: "اليمن والإقبال". (3)

أما فيما يخص الزخرفة الخطية التي تفنيّن الفنيّان المريني في توقيعها على مبانيهم في تلمسان وما حاورها، ذلك النص التأسيسي في أعلى المدخل الرئيسي بمئذنة جامع المنصورة الذي كتب بالخط النسخي المغربي الأندلسي، على الرغم من أن جل الكتابة قد انمحت، إلا أنه يظهر أنها وضعت على أرضية نباتية، وتعتبر من أولى الزخارف الكتابية المرينية في تلمسان. (4)

ومن المساجد التي لا تزال قائمة بزخارفها الرائعة مسجد أبي مدين، ذلك الصرح الديني الذي قل نظيره في المغرب ككل، ومن بين النصوص الكتابية التي احتواها نذكر النص التأسيسي الذي جاء فيه: «الحمد الله وحده أمر بتشييد هذا الجامع المبارك مولانا السلطان عبد الله علي بن مولانا أبي سعيد عثمان ابن مولانا السلطان أبي يوسف يعقوب ابن عبد الحق، أيده الله ونصره عام تسعة وثلاثين وسبعماية نفعهم الله به». (5) كتبت على الفسيفساء داخل إطار مستطيل يعلو المدخل بخط أندلسي مزي من بزخرفة نباتية. (6) كما احتوى المسجد العديد من الزخارف الخطية.

<sup>1</sup>\_ ميدون عز الدين، المرجع السابق، ص: 27.

<sup>2</sup>\_ بورويبة رشيد، المرجع السابق، ص: 58.

<sup>.</sup> - موساوي عبد المالك، تطابق فن الزخرفة بين تلمسان والأندلس، ص: 212.

<sup>4</sup>\_ لعرج عبد العزيز، جمالية الفن الإسلامي في المنشآت المرينية بتلمسان، ص: 274.

<sup>.</sup> \_ بورويبة رشيد، المرجع السابق، ص: 81.

<sup>6</sup>\_ المرجع نفسه، ص: 81.

ومنها أيضا الأشرطة المستطيلة الشكل التي تزيّن جدران سقيفة المدخل، بحيث كتبت بالخط الكوفي على أرضية من الزخارف النباتية؛ متمثّلة في مراوح نخيلية، وجاء في النص: "الحمد الله على نعمائه"، (1) وكذا الأشرطة التي تحيط بالمدخل عموديا وأفقيا؛ وهي متساوية الأبعاد، فمن الجهة اليسرى للمدخل نجد: "أعوذ بالله من الشيطان الرجيم"، والتي كتبت بشكل عمودي، وأفقيا فوق المدخل: "بسم الله الرحمن الرحيم"، وعموديا يمين (وقلحل: هُ و اللّهُ أَح مَدٌ (11) الصّم مَدُ

لَم ْ يَ لِإِلَىٰ وَ لَمُوْ يَلُولُدُهُ ۚ لَاهُ كُفُو ً ا أَح مَدُ ﴾،(2) نقشت هاته الكتابة بالخط الكوفي. (3)

بالإضافة إلى الكتابة الموجودة على لوحة من الرخام ثب تت على الدعامة الأولى الموجودة في الجهة اليسرى للبلاطة الوسطى المقابلة للمحراب؛ وهي 36سطرا جاء في ثلاثة أسطر الأولى: "بسم الله الرحمن الرحيم وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وسلم تسليما، الحمد الله رب العالمين والعاقبة للمتقين". كتبت هاته الأسطر بخط أندلسي جميل. (4)

<sup>1</sup>\_ شلحاوي ربمة، الزخارف الجدارية في الآثار الزيانية والمرينية في المغرب الأوسط -دراسة أثرية فنية-، ماجستير في الآثار الإسلامية، إشر: صالح بن قربة، الجزائر، 2011م، ص: 84.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\_ سورة الإخلاص، الآيات: (3\_1).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>\_ معزوز عبد الحق، الكتابات الكوفية في الجزائر مابين القرنين (2\_8ه/8م\_14م)، منشورات الإعلام والترجمة والنشر، الحزائر، ط3، 2014م، ص ص: 297، 298.

<sup>4</sup>\_ بورويبة رشيد، المرجع السابق، ص: 83.

<sup>.</sup>  $^{5}$  رزقى نبيلة، المرجع السابق، ص ص: 106، 107.

<sup>)</sup>\_ سورة التوبة، الآيات: (18\_22)

هذا وقد احتوى مسجد أبي مدين العديد من الزخارف، لا يسعنا المقام لذكرها كلها، لكن سنواصل الحديث عن الكتابات الزخرفية في باقى المنشآت المرينية، ومنها:

مسجد سيدي الحلوي الذي لا يحتوي على زخارف كثيرة، وجلّها قد انمحى، إلا أنه يوجد بعض الزخارف الكتابية على بنيقات العقد جاء فيها كلمة: "البركة" وزيّ نت المساحات التي حولها بمراوح نخيلية فيها البسيطة ومزدوجة الفصوص، (1) بالإضافة إلى ذلك يوجد شريط ضيّ ق نوعا ما يعلو قوس المدخل، نقشت عليه الكتابة التأسيسية بالخط الأندلسي، وهذا نصها: «الحمد الله وحده أمر بتشييد هذا الجامع المبارك، مولانا السلطان أبو عنان فارس...مولانا السلطان أبي الحسن علي بن مولانا السلطان أبي يوسف ابن عبد الحق أيد الله نصره عام أربع وخمسين وسبع مائة». (2)

وهناك أيضا كتابة بخط النسخ على تاجي عمودي المحراب في ثلاث أشرطة يحيط بما شريطين من الأشكال الهندسية، وجاء في الكتابة التي على التاج الأيمن: «جامع ضريح. المبارك عبد الله المتوكل على الله فارس. أمير المؤمنيين»أما التاج الأيسر فقد تضم ّن ما يلي: «جامع ضريح. الشيخ الولي الر ّض ِي الحلوي. رحمة الله عليه». (3) فقد كانت كتابات جميلة تبرهن على مدى محكّن الفنان المريني في هذا الجال.

### شواهد القبور:

تعتبر من العناصر المعمارية الجنائزية التي حظيت بعناية خاصة، إذا ما تعلق الأمر بالملوك، بحيث نجد شواهد قبورهم احتوت على العديد من الزخارف الرائعة، ومنها:

شاهد قبر السلطان محمد الواثق بالله أبي عبد الله (804\_810\_1401م)، فالشاهد الذي عند الرأس صنع من مادة الرخام الأبيض، مقاساته 0.30متر في العرض، أما ارتفاعه الشاهد الذي عند الرأس صنع من مادة الرخام الأبيض، مقاساته 0.90متر، وجاء فيه: «الحمد الله وحده هذا قبر السلطان مولانا محمد الواثق أمير المسلمين...مولانا أبي يعقوب بن مولانا أبي زيد بن المسلمين بن...مولانا أبي يعقوب بن مولانا أبي زيد بن

<sup>1</sup>\_ شلحاوي ريمة، المرجع السابق، ص: 97.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\_ وليم وجورج مرسيه، المرجع السابق، ص ص: 402، 403.

<sup>277.</sup> لعرج عبد العزيز، جمالية الفن الإسلامي في المنشآت المرينية بتلمسان، ص: 277.

مولانا أبي زكريا. بن يغمراسن بن زيان رحمهم الله وبر "د ضريحهم، وكان متوفاه في يوم الثلاثاء سابع يوم من ذي القعدة عام ثلاثة عشر وثمانماية، رحمهم الله ورحم المسلمين جميعا». (1)

أما الشاهد الموضوع عند القدمين فقد صنع هو الآخر من الرخام، يبلغ ارتفاعه 50سم على 30م، وتضم "ن هاته الأبيات:

الحمد الله وحده

ي سكُن القب ْرَ زَوَايَو ِ عَلْ . ْوَ الرَ ا و س كَنَّا م َ قَ اص حر ا و َ قُصور ا و س كَنَّا ب ع شد القُص ُ حور قُب ُ حور ا ع اد ب ع شد الله لكاً . فق ي شرا

أَيُّهُ قَلِمُ النِرِيَايَأَ فَرِيِيْنَ قُ وا. يَهُ بــس ْ ــ تُلُمَّ لُبِنْدِيْ نَاابَكُلُما َ الَ و سَاكَةُ اَكس َ بنتر كَاكْنُر َ لِلاَّكالُ مَ و سَاكَةً يَا إِلَه الخَلاَيقِ أُلطُف ْ بِعَ بد كَ

هاته الأبيات نقشت على العديد من الشواهد التي تخص العائلة المالكة الزيانية كلا الشاهدين كتبا بخط أندلسي متقن، ويحيط بالكتابة إطارا من الزخرفة النباتية. (2)

أما الشاهد الثاني فيخص الأميرة العالية حفيدة السلطان أبي حمو موسى الثاني، وهو رخامي موشوري الشكل، كتب عليها بخط أندلسي جميل جدا ومتقن (3) ما يلي: «الحمد الله هذا قبر الحرة المكرمة العالية بنت الأمير عمر بن مولانا أبي حمو بن مولانا أبي يعقوب بن مولانا أبي زكريا.. بن مولانا عبد الرحمن بن المولى أبي يحي يغمراسن بن زيان، رحمهم الله وبر د ضريحهم، توفيت في ذي القعدة من عام ثلاثة عشر وثمان ماية». (4)

وهناك أيضا شاهد لقبر الملكة م لُوك َة (5) زوجة السلطان أبي عبد الله محمد (866هـ\_880هـ/ وهناك أيضا شاهد لقبر الملكة م لُوك َة (5) متر على 0.30متر، (6) وقد كتب فيه: «الحمد الله هذا قبر الحرة الجليلة المد َع م م له المرحومة، ملوكة بنت الشيخ المرحوم عثمان... بن مشعل

<sup>1</sup>\_ بروسلار شارل، كتابات شواهد وقبور وسلاطين بني زيان الملتقطة من روضاتهم الملكية بمدينة تلمسان، تر وتق: الرزقي شرقي، موفم لنشر، الجزائر، (د.ط)، 2011م ، ص ص: 34، 35.

<sup>2</sup>\_ بروسلار شارل، المرجع السابق، ص ص: 34\_36، 38.

<sup>3</sup> \_ المرجع نفسه، ص: 39.

<sup>4</sup>\_ بوخالفة عزي، شواهد الإحسان على مآثر المحروسة تلمسان، (د.د.ن)، (د.م.ن)، ط1، 2011م، ص: 184.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>\_ ينظر: الملحق رقم: (12).

<sup>﴾</sup>\_ وليم مرسيه، المرجع السابق، ص: 22.

رحمهاالله زوجة السلطان الملك الطاهر الأصيل أبي عبد الله محمد أيد له الله، توفيت في شهر رجب علم سبعة وستين وثمانماية». (1) ولكن هذا الشاهد جاء بسيط من ناحية الشكل، طبعا إذا ما قورن بشواهد قبور السلاطين، بحيث احتوى على زخارف نباتية متناظرة تحيط بعقد مفصص. (2) وممايلاحظ من خلال المقارنة، بين الزخرفة الخطية الزيانية ونظيرتما المرينية، أن هناك تشابه بين الزخرفتين لاستخدامهما نفس الخطوط تقريبا، حتى بعض العبارات تتكرر، ومنها: "العز لله"، "الملك لله"، وكذا "العز لله"، جاءت مقلوبة على الجدران المرينية، وهذا فسر وأصحاب الاختصاص على أن الفند ان المريني يسعى من وراء ذلك لجلب انتباه الملاحظ لها، (3) ومن بين أيضا الكلمات المتشابحة في كلا الزخرفتين كلمةاليد "م ن "التي زيد نت بحا بنيقات العقود في مسجد أبي الحسن، وتتكرر أيضا في أعلى مدخل منارة المنصورة. (4) ومن خلال ملاحظتنا للزخارف المرينية الزيانية، نجد أنها تتناوب مابين الخط الكوفي المور "ق والمزه" ر والخط الأندلسي، أما الزخارف المرينية ففي معظمها جاءت بالخط الأندلسي.

ما يمكننا قوله عن الزخرفة الخطية؛ أنها إحدى مراحل الإبداع الفني، فزيادة على منظرها الجمالي فهي أيضا تساعدنا على كتابة التاريخ، وذلك من خلال الكتابات التي تحتويها مثلا النصوص التأسيسية، والنصوص الدينية، ولا ننسى أيضا شواهد القبور التي تعتبر هي الأخرى من الوثائق التاريخية.

\_ بروسلار شارل، المرجع السابق، ص: 103.

<sup>.</sup> 2 موساوي عبد المالك، دور الزخرفة في الحياة الحضارية بتلمسان، ص: 132.

<sup>3</sup>\_ مهتاري فائزة، المرجع السابق، ص: 29.

<sup>4</sup>\_ موساوي عبد المالك، زخارف المنارات الأندلسية في إسبانيا وشمال إفريقيا، دار السبيل، الجزائر، ط1، 2013، ص: 162.

### ثالثا: الزخرفة الهندسية:

تقوم أساسا على خطوط معنية ومنكسرة، وأشكال هندسية كالمربع، المثلث والدائرة، وما ينشق عنهم من أشكال نجمية وغيرها، يسعى الفنان لتشبيك هاته الأشكال للحصول على أشكال جديدة أكثر تناسقا وتناسبا تشد نظر الملاحظ لها. (1)

والزحرفة الهندسية كغيرها من الزحارف شغلت اهتمام الفنان المغربي عما سواء ً في تلك الفترة أو الفترات السابقة، ونخص بالذكر العهد الزياني والمريني؛ لأن الفن الزحرفي آنذاك كان قد بلغ مرحلة النضج بحيث سعى الفنانون لابتكار أشكال جديدة أكثر دقة وإتقانا، وسنبدأ بالفن الزحرفي الزياني:

فمن بين أهم الزخارف الهندسية في العمائر الزيانية، تلك الموجودة في مسجد أبي الحسن، من كونه لا يزال قائما إلى اليوم، لكن "للأسف الكثير من زخارفه قد زالت، ومع هذا سنحاول تسليط الضوء على الجزء المتبقى منها.

فقد احتوى هذا المسجد على أشكال هندسية اجتمعت مع العناصر النباتية والكتابية، كالأفاريز الهندسية التي تحوي بعض الأشكال من كلا الزخرفتين، وهناك أيضا عناصر هندسية جاءت خالية من الزخارف الأخرى، وهذا قل ما يحدث في العمارة الزيانية، ومنها الأطباق النجمية؛ (2) وهي نجمات يتراوح عدد رؤوسها من 10 إلى 6 أأس، تزير ن الشمسية التي تعلو المحراب، وهناك بعض الأشكال الهندسية الأخرى التي تتقاطع فيما بينها مشكّلة مربعات ومعينات تستخدم في الغالب كإطار للزخرفة الكتابية، وجلّها في واجهة المحراب.

أما مدخل المسجد فقد زيِّن بدوائر تتقاطع فيما بينها مشكّلة أقواس تحيط بعقد المدخل، وحتى النوافذ، (3) هاته الأخيرة التي زيَّ نت بنجمات سليمانية ومشتقاتها (4) متراصة، جاءت باللون الأبيض، الأخضر، الأزرق والبني، وكذلك الأمر بالنسبة للمئذنة التي زخرفت بأشكال هندسية من الزليج

\_ بوسماحة حسن، المرجع السابق، ص: 14.

<sup>2</sup>\_ بوطارن مبارك، العمائر الدينية في المغرب الأوسط، ص ص: 161.

<sup>3</sup>\_ موساوي عبد المالك، فن الزحرفة في العمارة الإسلامية بتلمسان، ص: 49. بوطارن مبارك، العمائر الدينية في المغرب الأوسط، ص: 162.

<sup>4</sup>\_ ينظر: الملحق رقم: (10).

باللون الأبيض والأسود، قوامها معينات متقاطعة مع بعضها البعض، تتوسطها معينات أصغر حجمًا، ونفس الشكل أيضا نجده في صومعة مسجد أولاد الإمام. (1)

ننتقل لنموذج آخر من المنشآت الزيانية، والتي احتوت على زخارف هندسية، وهي أرضية قصر المشور التي بلّطت بالزليج، رسمت عليها مربعات ونجمات سليمانية بمشتقاتها، تراوحت ألوانها مابين الأحمر، الأزرق والأسود، ونجد نفس الزخرفة على أرضية المدرسة التاشفنية، (2) ودون أن ننسى الزخرفة الهندسية في المدرسة اليعقوبية، ومنها الطبق النجمي على شكل شريط طويل يحيط بالجزء العلوي من حدران قاعة الصلاة، وما بين هاته الأطباق توجد نجمات صغيرة ذات ثمانية رؤوس. (3) وهناك أيضا بعض الزخارف الجصية التي كست حدران ضريح سيدي إبراهيم المصمودي؛ وهي نجمة ذات أربعة وعشرون ضلعا بما مراوح نخيلية تتشابك فيما بينها، (4) أما قاعدة الجدران فهو تشبيك فسيفسائي من الخزف، يتشكل من نجمات سليمانية وسط مجموعة من الخطوط المتشابكة. (5)

والملاحظ أنه حتى شواهد القبور أخذت نصيبها من الزخرفة، كما سبق وأن أشرنا، ومنها شاهد قبر أخذ شكل عقد مفصص تعلوه نجمة ذات خمسة رؤوس، وزخارف هندسية أخرى تم تشكيلها بالدوائر، وكذا شاهد قبر أحد العلماء الذي جاء على شكل عقد حذوة الفرس، تزينه أنصاف دوائر متناظرة ومتقاطعة، وهذا النوع من الزخرفة وجد على مداخل المنشآت الدينية، الزيانية والمرينية. (6) وليكتمل الحديث عن الزخرفة الهندسية لابد آن نعر ج على الزخارف الهندسية المرينية، بحكم أن المرينيين حكموا المغرب الأوسط في فترات تخلّلت الحكم الزياني. ومن بين المنشآت المرينية والتي لا تزال قائمة مجم ع العباد؛ الذي يشتمل على المسجد والضريح والمدرسة وكذا قصر السلطان، غير أن هذا الأخير شبه مهد م ولا تت ضح الكثير من معالمه لاسيما الزخرفة، لكن من المؤكد أنه احتوى على زخارف كثيرة في وقت مضى، خاصة إذا شاهدنا زخرفة باقي المنشآت المرينية التي جاءت كثيفة جدا لاسيما الجصية، خاصة في المسجد.

<sup>1</sup>\_ موساوي عبد المالك، تطابق فن الزخرفة بين تلمسان والأندلس، ص: 36، 37، 75.

<sup>2</sup>\_ المرجع نفسه، ص ص: 32، 33. موساوي عبد المالك، فن الزخرفة في العمارة الإسلامية بتلمسان، ص: 81.

<sup>-</sup>أي بوطارن مبارك، العمائر الدينية في المغرب الأوسط، ص: 266.

<sup>4</sup>\_ مهتاري فائزة، المرجع السابق، ص: 27.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>\_ وليم وجورج مرسيه، المرجع السابق، ص: 432، 435.

<sup>﴾</sup>\_ موساوي عبد المالك، دور الزخرفة في الحياة الحضارية بتلمسان، ص: 126، 140.

ومما يلاحظ هو انتشار الزحرفة الكتابية والنباتية على حساب الهندسية، التي شغلت مساحات قليلة، ومنها سقف قاعة الصلاة، الذي زير ن بزخارف هندسية جصية؛ وهي عبارة عن نجمة ذات اثني عشر رأسا، رسمت داخل مربع، وفي السقف رواق آخر من قاعة الصلاة نجد أيضا زخرفة جصية لكن بأشكال مختلفة عن السابق؛ بحيث طبعت عليها نجمة ذات خمسة رؤوس، وأخرى ذات ثمانية، ترتبط فيما بينها، (1) مع وجود بعض العناصر الهندسية الأخرى صغيرة الحجم. (2)

ووجدت أيضا بعض الأشكال الرباعية والسداسية في الجزء العلوي من الجدران، وكذا واجهات المحراب، كما يلاحظ وجود زخرفة هندسية متمثلة في جملة من الخطوط المتقاطعة على شكل ضفيرة، تحيط بالمحراب من الداخل، وهي نفسها الموجودة على تاج العمود الرخامي للمحراب، (3) وما دمنا نتحدث عن المحراب يجدر بنا الإشارة إلى الزخرفة الجصية الهندسية التي تحيط بقبة المحراب، والتي تتكون من أنحمليمانية وبعض الأشكال المتفرعة عنها، وهي الزخرفة نفسها التي و مر دت في قصر الحمراء، (4) ومن المساحات المحدودة التي احتوت زخرفة هندسية نجد الشمسيات في قاعة الصلاة التي التي تحلّت بنجمة ذات ستة عشر رأسا. (5)

أما المئذنة فقد زير تن جوسقها بشرفات؛ وهي على شكل مثلث متساوي الأضلاع تتوسطه نجمة ذات تسعة رؤوس داخل دائرة من النجوم الخماسية، وتحيط به من الجانبين مثلثات صغيرة، غطيت هذه الشرفات بالزليج، هذا ولا يمكننا أن نتجاهل الباب الضخم للمسجد، وما يحويه من زخارف هندسية تتكون أساسا من أطباق نجمية، تتصل فيما بينها بنجمة ذات ثمانية رؤوس، نقشت على النحاس الذي يغطي الباب الذي هو في الأصل مصنوع من الخشب. (6)

وإذا أردنا الحديث عن أرضية مسجد العباد، فنجد أنها من الزليج رسمت عليه مربعات ملونة بالأسود والأخضر الفاتح، والبني، والأبيض، وهي نفس أرضية مسجد سيدي الحلوي، ومدرسة العباد؛ (7)هاته الأحيرة التي اشتملت على قبة خشبية تعلو قاعة الصلاة، والتي زيست بأشكال هندسية

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>\_ ينظر: الملحق، رقم: (5).

<sup>2</sup>\_ موساوي عبد المالك، فن الزخرفة في العمارة الإسلامية بتلمسان، ص: 159، 162.

<sup>ُ</sup> \_ بوطارن مبارك، العمائر الدينية في المغرب الأوسط، ص: 217.

<sup>4</sup>\_ موساوي عبد المالك، تطابق فن الزخرفة بين تلمسان والأندلس، ص: 80.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>\_ رزقى نبيلة، المرجع السابق، ص: 113.

<sup>6</sup>\_ موساوي عبد المالك، فن الزخرفة في العمارة الإسلامية بتلمسان، ص: 143.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>\_ موساوي عبد المالك، تطابق فن الزخرفة بين تلمسان والأندلس، ص: 26، 28، 29.

هندسية منها نجمة ذات ستة رؤوس وعددها أربعة وعشرون نجمة بين كل نجمة وأخر هناك نجمة صغيرة. (1)

أما فيما يخص مسجد سيدي الحلوي فقد تحلّى بجملة من الزخارف الهندسية من الزليج الأبيض، والأسود، والأخضر والبني، والأزرق، ويتشكل من نجمة سليمانية ومشتقاتها داخل معين، هاته الزخرفة تتكرر على أرضية مسجد المشور، مع اختلاف بسيط من ناحية الألوان فقط، فأرضية المشور جاءت باللون الأسود، والأخضر، والأبيض فقط. (2)

وهكذا نستطيع القول أن هنالك تشابه كبير بين الزخرفتين الزيانية والمرينية، التي اعتمدت بشكل واضح على عنصر النجمة بجميع أنواعه، ومن الملاحظ أيضا كثرة الزخارف الجصية، سواء وإذا تعلق الأمر بالزيانيين، أو نظرائهم المرينيين، وهذا أمر طبيعي فكل من الطرفين تأثر بالفن الأندلسي الذي كان يحتل الصدارة آنذاك.

لقد تمكن الفنان الزياني والمريني من البلوغ مرحلة من النضج الفني، وهذا ما ظهر بشكل واضح في كل المنشآت سواء كانت دينية أو مدنية التي أكساها حلّة زخرفية تشع بالدقة والإتقان، وهذا ليس بغريب عن الفنان المسلم في تلك الفترة الذي كان يطبق حديث الرسول عليه أفضل الصلاة وأزكى التسليم الذي يدعو فيه لإتقان العمل.

### المبحث الشاني: الفنون الصناعية

<sup>1</sup>\_ ينظر: الملحق رقم: (6)

<sup>2</sup>\_ موساوي عبد المالك، تطابق فن الزخرفة بين تلمسان والأندلس، ص ص: 58، 59.

تعتبر الصناعة من بين الجوانب الهامة في تاريخ أي دولة، فهي التي تعبر عن درجة الرقي والازدهار الذي بلغته، وقد تنوعت هذه الصناعة حسب توفر المواد الأولية، كما أنها تميزت بالبساطة؛ الأمر الذي جعلها متوفرة لدى أغلب العائلات، خاصة الفقيرة منها، ولكن نحن ما يهمنا في الأمر هو الصناعة الفنية، كالنسيج، الفخار ...الخ، وكيفية زخرفتها.

ولقد اشتهر المغرب الأوسط بكثير من الصناعات خلال العهد الزياني وقبله، واست ت حتى فيما بعده، فقد وجدت العديد من المصانع لإنتاج مختلف السلع والوسائل التي تحتاج إليها الدولة، ولعل الدليل الواضح على ذلك هو قول يحي بن خلدون: «وبها للملوك قصور زاهراة اشتملت على المصانع الفائقة ...»، (1) ووصف الحسن الوزان هذه الطبقة أي الصناع بأنهم أقوياء ويحبون التمتع بالحياة. (2)

وكانت هذه الحرف موزعة عبر الأحياء في المنطقة الواحدة، وغالبا ما يتخذ كل حي اسم الحرفة التي تقام به، أو القريبة منه، وكان الحرفيون منتظمون في شكل طوائف أو جماعات حرفية يشرف عليها رجل يسمى الأمين، أما النساء فكانت تعمل فيوتمن ".(3)

وبذلك فقد ازدهرت الصناعة التقليدية وبالخصوص مع أواخر الدولة، والسبب الأول في ذلك هو العناية التي أولاها الملوك الز يانيون لأرباب هذه الحرف والص ناعات؛ فهذا أبو حمو موسى الثاني الذي جعلهم في مرتبة تلي مرتبة الأشراف والفقهاء، وكان يخص ص يوم الجمعة كيوم استقبال لمختلف فئات المجتمع بقصره المشور، (4) إضافة إلى ذلك أنشأ لهم دارا تعرف بد "دار الصناعة" اشتملت على عتلف الصناعات، الأمر الذي ساعد على إنمائها وتطورها إلى الأحسن. (5)

### أولا: صناعة الفخار والخزف:

<sup>1</sup>\_ ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج1، ص: 10.

<sup>2</sup>\_ الوزان الحسن، المصدر السابق، ج2، ص: 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\_ عاتي لعيبي كريم الخزاعي وحارث على عبد الله، أنواع الحرف في بلاد المغرب من خلال كتاب المعيار المعرب للونشريس المتوفى عام 941هـ، جلة كلية التربية الأساسية للعلوم التربوية والإنسانية، جامعة بابل، ع<sub>22</sub>، آب 2015م، ص ص: 413، 414.

<sup>4-</sup> حاج عيسى إلياس، الحرف اليدوية في المغرب الأوسط "تلمسان نموذجا"، تلمسان الإسلامية بين التراث العمراني والمعماري والميراث الفني "، ج2، أعمال ملتقى دولي بتلمسان، أيام: 3، 4، 5 أكتوبر 2011م، ص ص: 34، 35.

<sup>5</sup>\_ شقدان بسام كامل عبد الرزاق، المرجع السابق، ص: 190.

لقد عرف الإنسان صناعة الفخار منذأقدم العصور، خاصة وأن المادة الأولية لهذه الصناعة متوفرة في الطبيعة، ولا تكلف صاحبها أموالا؛ فغالبا ما كان يتم جلبها على البهائم أمثال: الأتربة وغيرها من المواد التي كانت تستعمل في صناعة الأواني التي يحتاجها الإنسان في حياته اليومية، سواء للأكل والطهي أو التخزين، وكذا المزهريات التي تستخدم عادة لوضع باقات الورود. (1) وقد ذكر الفخار في القرآن الكريم؛ من حيث أنها المادة التي صنع منها الإنسان، فقال الله تعالى ﴿ حَ لَمُ فَسَانَ مَ نَ صَ لَمُ الله كَالْفَحَّار ﴾.(2)

أما عن الفرق الموجود بين الفخار والخزف، فالكلمة الأجنبية (Portery) تطلق على الفخار، أما الكلمة الإغريقية "سيراميك" (Ceramic) فهي التي تطلق على الخزف المزح ج أما الكلمة الإغريقية "سيراميك" (Glazing)؛ وهي عملية إضافة طبقة رقيقة من الخامات المكونة للزجاج على سطح الأواني الفخارية. (3)أي أن للزف هو المرحلة الأخيرة من تحضير الفخ ار.

والشيء المعروف لدينا في المغرب، وحتى في المشرق هو انتقال أو توارث هذه الحرفة كغيرها من الحرف من الآباء إلى أبنائهم، وعرفت بمصطلح "الحرفة" أو "الصنعة"، (4) حتى وإن تكن الكتابة حديثة التي تناولت ذلك؛ أي بعد الفترة راؤسة، إلا أنه يظهر أن هذا أمر معروف منذ القدم.

وقد وحدت بالجزائر بعض المواقع الأثرية بها الكثير من القطع الخزفية المنحوتة تعود بعضها إلى ما قبل دخول الإسلام، وهذا إنمّا دليل على أن هذه الحرفة كانت منتشرة في فترات سبقته، وظلّت حتى بعد انتشاره بالمنطقة،غير أنمّا أخذت منحى جديد؛ والمتمثل في الطابع الإسلامي. (5)

كما تعتبر مدينة تلمسان واحدة من المدن التي يختص " أهلها بصناعة مثل هذه الحرف. (6) والشيء الواضح الذي يدل على رواج هذه الصناعة وتطورها في مدن المغرب الإسلامي بصفة عامة

<sup>1</sup>\_ عبد العزيز محمد الحسيني، الخزف الإسلامي ذو البريق المعدني، ع<sub>184</sub>، ربيع الثاني 1400هـ، ص: 75.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\_ سورة الرحمان، الآية: 14.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>ناهض عبد الر ّزاق القيسي، الفنون الزخرفية العربية والإسلامية، دار المناهج للنشر والتوزيع، عمان (الأردن)، (د.ط)، 1429هـ/2009م، ص: 31.

<sup>4-</sup> غطاس عائشة، الحرف والحرفيون بمدينة الجزائر (1700- 1830م) "مقاربة اجتماعية اقتصادية"، المؤسسة الوطنية للاتصال والنشر والإشهار، رويبة، (د.ط)، 2012م، ص: 113.

<sup>5</sup>\_ عروة نجاة، من وحي التراث المعماري والحرفي في الجزائر، دحلب، (د.م.ن)، (د.ط)، 2011م، ص ص: 138، 139.

<sup>6</sup>\_ بوسماحة عبد الحميد، بوسماحة عبد الحميد، تلمسان تاريخ وثقافة، (د.د.ن)، (د.م.ن)، (د.ط)، 2011م، ص: 126.

والأوسط على وجه الخصوص، هو تلك الفتوى التي أوردها الونشريسي في عدم جواز تراب القبور لصناعة الفخار. (1)

ولقد عرفت هذه الحرفة صبغة جديدة، تمثّلت في تأثّرها بالطابع الأندلسي، وذلك منذ القرن حيث توافدت كه/وم، ولا سيما في مدن المغرب الأوسط كالجزائر، تلمسان وغيرها من المدن، حيث توافدت جماعات من الحرفيين الأندلسيين في مختلف الاختصاصات حاملة معها خبراتها الفنّية وتقنياتها الصناعية، فكانت المربعات الجزفية آنذاك تتميز بالأطباق النجمية، والأشرطة البيضاء المتشابكة المحيطة بها، ثم شهدت حرفة الجزف تطورا ملحوظا فيما بين القرنين (6\_7ه/13\_11م)؛ والذي عرف قيام الدولة العبد وادية؛ إذ أضيفت إلى مجموعة الألوان أصنافا جديدة في صبغ نباتية وخطية مبسر علة. (2)

وعليه فإن صناعة الفخار عرفت رواجا منذ تأسيس الدولة على يد يغمراسن بن زيان، بحيث كانت تسمية بعض المواضع منها تحمل أسماء بعض الحرف كباب القرميدين مثلا، مما يوحي لنا بأن الطذ مواقع كانت بالقرب منها مصانع وأفران لصناعة الآجر والفخ ار، وحد د مكافها أيضا ألفرد بل، وجعلها بجوار باب العقبة. (3) كما اشتهرت واحدة من المدن التابعة لها، ألا وهي ندرومة بممارسة حرفة الفخار، والتي اشتهرت بها منذ القدم، حتى أضحت تسم ي بما المعالم الأثرية والدروب، ومن ذلك المسجد الذي أطلق عليه اسم مسجد القد ارين "، وكذلك الدرب الذي عرف بـ "درب الفخارين"، وذلك لتوفره على أفران لصناعة الفخار، وباعتبار أن ندرومة من المدن التابعة لتلمسان، فإن هذا ينطبق عليها وعلى مدن المغرب الأوسط عموما. (4) كما عثر جورج مارسي أثناء دراسته للخزف الحمادي على بعض القطع الخزفية الزيانية بتلمسان يعود تاريخها إلى القرن 7ه/13.

ومع تزايد الهجرة الأندلسية إلى بلاد المغرب زاد تأثر السلاطين الزيانيين بالأساليب الفنية الأندلسية، ولعل "ذلك يظهر من خلال الرسائل المتبادلة بين السلطان أبي تاشفين الأول وملك

<sup>1</sup>\_ الونشريسي، المصدر السابق، ج7، ص: 336.

<sup>2</sup>\_ عروة نجاة، المرجع السابق، ص: 140.

<sup>3</sup>\_ بلعربي خالد، الدولة الزيانية في عهد يغمراسن، ص: 239.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>يوحس ون العربي، الحرف والصناعات التقليدية بمدينة ندرومة فضاء للأصالة والتحدي، ندرومة مدينة عبد المؤمن مجتمع أنثروبولوجية وذاكرة، ج1، حم وإع: عز الدين ميدون، دار السبيل، الجزائر، ط1، 2011م، ص ص: 382، 383.

<sup>5</sup>\_ حسايي مختار، **تاريخ الدولة الزيانية**، ج2، ص: 96.

أراغون، بحيث طلب هذا الأخير من السلطان الزياني إطلاق سراح الأسرى المسيحيين الموجودين بتلمسان، ولكن أبا تاشفين رفض ذلك مبررا أن أغلبهم من الصناع المتفنانين يتم الاعتماد عليهم في زخرفة القطع الخزفية، وخاصة المستخدمة في الزخرفة المعمارية. (1) كما أن هذه الحرفة كانت أيضا من اختصاص الجالية اليهودية المقيمة بالمنطقة، بحيث عرفت مدن المغرب الإسلامي بما في ذلك الأوسط إقبالا كبيرا لهذه العناصر، وذلك بعد ظهور حركة الاسترداد المسيحية، واضطهادهم من قبل النصارى. (2)

وكان الفخار يصنع في غرفة تسمى الورشة؛ والتي كانت مثلها مثل البنايات البسيطة غرفة صغيرة الحجم تشتمل على أربعة جدران وباب صغير. (فكانت عملية صنع الفخار تمر " بثلاث مراحل، فبعد جلب الطين من أماكن تواجد الصلصال يقوم الفخاري بتحضير الطينة، من غربلة التراب وتنقيعه بالماء لعدة أيام ثم " تصفيتة، ثم " تأتي مرحلة العجن، ويقوم بحا لعدة مرات حتى يمكنه التخلص من الفقاعات الهوائية الموجودة بداخله؛ لتصبح العجينة ملساء سهلة الاستعمال، تحفظ بعدها في مكان رطب لتحافظ على وحدة تجانسها وتماسكها.

تليها المرحلة الثانية؛ والتي تتمثل في تشكيل الأواني، (4) وتستعمل قطعة من القماش المبللة لتنعيم سطح الأواني المصنوعة، وعندما تأخذ شكلها وتجف قليلا تنزع من القوالب، وتترك للتحفيف مدة من الزمن، وثمّة يلاحظ إذا ما وجدت عيوب بالإناء، فيتم نزعها بأداة تسمى الكاشطة، ثم يقوم بدعكها وترطيبها بواسطة حجارة ملساء تساعد على ذلك، ثم تترك للتحفيف للمرة الأخيرة.

تليها آخر مرحلة؛ وهي وضع الأواني في الفرن للحرق لمدة يوم كامل، بينما تدوم مدة الحرق حوالي ساعتين، (5) وكانت درجة الحرارة المستخدمة في أفران الفخار تتراوح مابين 900 و1300 درجة مئوية، وبعد إتمام عملية الحرق تترك الأواني في الفرن لتبرد تدريجيا، مع الحرص على عدم فتح الفرن مباشرة حتى لا تتعرض للبرودة القوية.

<sup>1</sup>\_ حساني مختار، تا**ريخ الجزائر الوسيط**، ج<sub>5</sub>، ص ص: 237، 238.

 $<sup>^{2}</sup>$  - 2 حاج عيسى إلياس، المرجع السابق، ص ص: 37، 38.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>\_ فاطمي عائشة، **الحرف التقليدية بمنطقة ندرومة "الفخار كنموذج"**، ندرومة مدينة عبد المؤمن مجتمع أنثروبولوجيا وذاكرة، ج، حم وإع: عز الدين ميدون، دار السبيل، الجزائر، ط، 2011م، ص: 408.

<sup>4</sup> ناهض عبد الر" زاق القيسي، المرجع السابق، ص: 31.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>\_ فاطمي عائشة، المرجع السابق، ص ص: 411، 412.

وبعد نزع الأواني من الفرن تأتي مرحلة التزجيج؛ وهي عملية تحويل الفخار إلى خزف، وذلك لعدة أسباب؛ منها كثرة المسامات على سطحها، ووجود بعض الشوائب العالقة بها، فعمد بذلك الفخاري إلى طلائها بالزجاج الذائب ليصبح بذلك الفخار خزفا، مما يعطيها نظرة جمالية أكثر. (1)

ومما يدل على أن صناعة الخزف كانت رائحة في المغرب الأوسط خلال العهد الزياني، هو تلك القطع الخزفية التي عثر عليها في مدينة المنصورة داخل بيت كشفت عليه إحدى الحفريات الأثرية، هاته القطع تتمثل في بعض الصحون والأكواب والأباريق، وهي نوعان؛ فالأول جاء بلون واحد إما أبيض غير ناصعواً أخضر، والتي صنعت من الطين الأحمر، ثم غطيّت بمادة بيضاء، وتمييّز هذا النوع بخلُو "ه من أي زخرفة. (2) أما النوع الثاني، فقد صنع بنفس المادة؛ وهي الطين الأحمر مغطي بطبقة بيضاء سميكة أخفت تماما لون الطين الأحمر، ثم رسمت عليه زخارف نباتية، وهناك الهندسية وحتى لكتابية، أيضا منها ما كان من الداخل والخارج، ومنها ما وجد على الداخل فقط، لو "نت بطلاء زجاجي ملون بالأزرق والبريق المعدي، وهناك نوع لو "ن بألوان مختلفة. (3)

وقد تنوعت الأواني الفخارية حسب تنوع المواد الغذائية الصلبة والسائلة، ومنها: مقلة لطهي الخبز. قدرة (حلاب)؛ ويستعمل خصيصا لوضع الحليب. طاحين. قدرة باليدين. موقد حرس كانون). قصعة. محبقة؛ وهي إناء لوضع الأزهار. (4) وكذلك الكؤوس والأقداح والأطباق والأباريق. (5) والأباريق. (5)

ومع التطور الملحوظ الذي صاحب الإنسان في مختلف مجالات حياته، شهدت تلك الحرفة الكثير من التغير "ات والتأثيرات، فأصبحت الصناعة التقليدية ويا للأسف تتلاشى شيئا فشيئا، وحلّت مكانها الوسائل والآلات الحديثة هذا إلا "أن بعض المناطق والمدن العريقة في التاريخ لا زالت تحافظ على عاداتها، وتُقُد م على ممارسة مثل هذه الصناعات، والتي تدل على الفن الراقي لتطور المدينة من

<sup>1</sup> ناهض عبد الر" زاق القيسي، المرجع السابق، ص: 32.

<sup>2</sup>\_ لعرج عبد العزيز، مدينة المنصورة المرينية بتلمسان، ص ص: 224-222.

<sup>2</sup>\_ لعرج عبد العزيز، المرجع السابق، ص ص: 224، 225.

<sup>4</sup>\_ فاطمي عائشة، المرجع السابق، ص ص: 412، 413.

<sup>5</sup>\_ بلعربي خالد، الدولة الزيانية في عهد يغمراسن، ص: 239.

جهة، كما أنها تعبر عن عراقة المنطقة في التاريخ من جهة ثانية، ولارتباطها بالجانب السياحي من ناحية أخرى. (1)

# ثانيا: صناعة النسيج:

تعتبر الصناعة النسيجية من بين الصناعات البسيطة التي عرفتها الأمم قديما، ولا سيما العرب، ومع مجيء الدعوة الإسلامية ازدهرت هذه الصناعة لتتلاءم والتعاليم التي جاء بها الإسلام، وخاصة الحرير الذي أشار إليه القرآن الكريم في جَولَه العالي عَرَاد في الله القرآن الكريم في جَولَه العالي عَرَاد في سكان المغرب مثلهم مثل أهل المشرق، و لَو لُو لُو لُو الفترة الوسيطة التي عرفت توافد عناصر مختلفة من العرب، الأندلسيين واليهود، إلى جانب السكّان المخلين للمنطقة "البربر"، وبذلك فقد امتزجت فيها التقاليد الخاصة بحذه الصناعة، وأصبحت بذلك حرفة تتوارثها الأجيال أبا عن حد.

وعرفت هذه المنسوجات التطريز بكافة أنواعه: الآدمية، الحيوانية والنباتية، وكذا النصوص الكتابية بمختلف أنواع الخطوط كاكوفي، النسخي، الديواني ...الخ، (3) ويتم تنفيذ الكتابات على نوعية المنسوج عن طريق التطريز، بحيث تكتب الحروف عليها بخيوط مختلفة الألوان، وهي تحمل في ذلك معنيين؛ إخفاء للشقوق التي يمكن أن تظهر على الكتان من جهة، ومن جهة ثانية إضفاء الصبغة الجمالية عليه، وتعتبر هذه الطريقة من أصعب الطرق فيلية الزخرفة النسيجية، إلا أخا كانت تتم وبطريقة فنية رائعة. (4)

وكانت صناعة الصوف والنسيج من بين الصناعات السائدة في المغرب الأوسط في كل مدنه تقريبا، وكانت غالبا من عمل النسوة، والتي كن حريصات على تعليم بناتمن هذه الحرفة، (5) ودليل ذلك ما أورد لمعقباني فيما كان يقمن به في شأن اجتماعهن عند امرأة واحدة في بيتها، لإعانتها في

<sup>1</sup>\_ فاطمى عائشة، المرجع السابق، ص ص: 405\_407.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\_ سورة فاطر، الآية: 33.

<sup>3</sup>\_ ناهض عبالر " زاق القيسي، المرجع السابق، ص: 20.

<sup>4</sup>\_عبد الست ار محمد عثمان، أدوات الكتابة بين النه شأة والتطور، عه، 2013م، ص: 214.

<sup>5</sup>\_ حساني مختار، **تاريخ الدولة الزيانية**، ج<sub>2</sub>، ص: 90.

غزل الص وف والكتان، وهو ما يسمى بالتويزة وهدا لا يعني أنها كانت منعدمة عند الر جال، وإنم الكانوا يمارسون حرفتهم هذه في دكاكين صغيرة، (2) يبدو أنه اكانت عبارة عن ورشات لتعليم الصبيان الصناعات بأنواعها، والقائم عليها يدعى "المعلم"، وهذا ما أكده ابن مريم في حديثه عن الفقيه سيدي أحمد بن محمد بن زكري، (3) فقال ثم أن أم ه أتت به ليتعلم الصنعة، وأدخلته في طراز عند معلم ليتعلم الحياكة، وبقي عنده حتى تعلم النسيج». (4)

وبهذا فقرع الرجال مثلهم مثل النساء في التفنين والإبداع في هذه الصينه؛ فهذا أحمد بن مرزوق العالم الجليل كان يحترف صناعة الصينوف بتلمسان، وأدين دورا كبيرا في رواج هذه السينلية بالمنطقة، (5) وكذلك الشيخ أبو إسحاق إبراهيم بن علي الذي كان يكسب قوت يومه من الخياطة، (6) الخياطة، (6) الخياطة، (6) على الرغم من بساطتها إلا أنها كانت مصدر رزق لأغلب الفئات الاجتماعية المتوسطة والفقيرة.

ولم تقتصر هذه الصناعة على المدن فحسب، بل امتد ّت أيضا إلى البوادي، وكانت تتوفر بكثرة عند القبائل العربية منها والبربرية، وخاصة البدو الر حل من كونها مختصة في تربية المواشي، وبالتالي تتوفر لديها المواد الأولية من الصوف والوبر وغيرها، بحيث كانت المرأة آنذاك تقوم بنسج ما تحتاج إليه من الملابس والأغطية، (7) إذا قلنا أن الدولة الزيانية ترجع في أصلها إلى قبيلة زناتة البترية، فإن هذه الأخيرة تختص بتربية المواشي والإبل التي هي مصدر المادة الأولية، كالصوف والوبر وغيرها مما يحتاجه الإنسان في الصناعات النسيجية بأنواعها المختلفة، ومنها ضناعة الص وف وحياكته. (8)

<sup>1</sup>\_ العقباني أبي عبد الله محمد بن أحمد بن قاسم بن سعيد التلمساني (ت 871هـ/1467م)، كتابحفة الناطر وغذية الذاكر في حفظ الشاعر، تح:على الشائوي، Tome XIX، (د.ط)، 1967م، ص: 264.

<sup>2</sup>\_ برنشفيك، المرجع السابق، ج2، ص: 209.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>\_ ابن زكري: هو أحمد بن محمد بن زكري، يكني بأبي العباس، من فقهاء تلمسان، أخذ عنه أبو العباس أحمد الونشريسي. ينظر: المكناسي أحمد بن القاضي، المصدر السابق، ص: 40.

<sup>4</sup>\_ ابن مريم، المصدر السابق، ص: 38.

<sup>5</sup>\_ ابن مرزوق، المناقب المرزوقية، ص ص: 188، 189.

<sup>6</sup>\_ ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج1، ص: 54.

<sup>7</sup>\_ حساني مختار، تاريخ الدولة الزيانية، ج2، ص: 92.

<sup>-</sup> عبدلي لخضر، التاريخ السياسي والحضاري لدولة بني عبد الواد، ص: 190.

عليه فقد كان الإنسان يجتهد في توفير المواد الأولية سواء من مصدر حيواني أو نباتي، فمن المواد المستخدمة في صنع الأقمشة عموما نجد: القطن؛ والذي قام الإنسان بزرعه منذ أقدم الأزمنة، ونجح في جعله مصدرا للخيوط التي استعملها في نسج الملابس، ومن بين مدن المغرب الأوسط التي اشتهرت بزراعة القطن هي ندرومة. الكتانوهو نبات ي مُ ق طَف قبل نضوجه لتكون خيوطه ناعمة، وبعد تجفيفها تحت أشعة الشمس تضرب وتمشط، فتكون بذلك جاهزة للنسج. الصوف؛ هو أيضا من بين المواد الهامة المستخدمة في صناعة النسيج، فبعد غسله وتجفيفه في الشمس يتم غزله بواسطة المغزل ليصبح بذلك جاهزا لصناعة الأفرشة والملابس. الحرير؛ هو الآخر من بين المواد المستخدمة في عملية الذسيج؛ بحيث يتم استخراج المادة الملونة من ديدان القز. (1)

وبعد الحصول على المواد الأولية جاهزة من القطن، الكتان، الصوف والحرير تغزل بواسطة مغزل خشبي تلف عليه الخيوط المغزولة. بعد إتمام الغزل تصبح المواد الخام جاهزة لعملية النسيج، ويأتي بعدها دور النول؛ والذي يتكون من عارضتين عموديتين، وآخرين أفقيتين ليشكلوا بذلك أربع زوايا قائمة، وتمتد بين العارضتين العموديتين خيوط السدى (الخيوط الأفقية)، أما خيوط اللحمة فتنزل بواسطة بكرات معلقة في سطح الغرفة لتتم بذلك عملية النسج. (2) ورغم أن هذه المناسج لم تكن متوفرة لدى أغلب من يحترف هذه الصناعة، إلا أضم اجتهدوا في توفيرها بكرائها من كبراء التجار رغبة منهم في مزاولة هذه الحرفة، وخاصة النساء. (3)

ثم تأتي بعدها مرحلة الصباغة، ومصادرها اثنين: نباتي وحيواني، إلى جانب المعادن، وذلك حسب اللون المراد الحصول عليه، فاللون الأحمر مثلا نتحص ل عليه من لحاء شجر البلوط، كما يتم الحصول عليه أيضا من بعض المصادر الحيوانية، ومنها دودة القز والقرمز، وبعد تحفيفها وغليها في الماء يتم وضعها في محلول ملحى حامض يساعدها على أخذ اللون، أما الأزرق فيأخذ من نبتة النيلة.

<sup>1</sup> ناهض عبد الر" زاق القيسي، المرجع السابق، ص ص: 17، 18. بلبشير عمر، جوانب من الحياة الاجتماعية والاقتصادية والفكرية في المغربين الأوسط والأقصى من القرن (6\_9ه/ 12\_15م) من خلال كتاب (المعيار) للونشريسي، أطروحة دكتوراه، إشر: غازي مهدي جاسم، كلية العلوم الإنسانية والحضارة الإسلامية، جامعة وهران، 2010م، ص: 218. شقدان بسام كامل عبد الرزاق، المرجع السابق، ص: 187.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ناهض عبد الر" زاق القيسي، المرجع السابق، ص ص: 17، 18.

<sup>2</sup> حساني مختار، **تاريخ الدولة الزيانية**، ج2، ص ص: 83، 84.

وأما الأصفر فيستخرج من نبات الزعفران والكركم، وفيما يخص اللون الأخضر يتم الحصول عليه بخلط مادة من اللون الأصفر مع مادة من اللون الأزرق.

وتتم طريقة الصّ بغ بمواد مختلفة كوقشالر مان وأشجار الفستق، الجوز، وكذلك الشّب الذي يساعد على تثبيت اللون في القماش، لتأتي بعدها مرحلة الزخرفة، وكانت متعددة حسب مصادرها حيوانية أو نباتية، وتضاف لها الهندسية. (1)

وهكذا فقد انتشرت صناعة المنسوجات بالمغرب الأوسط خلال العهد الزياني، وكانت رائحة تصد را إلى دول إفريقية والمغرب، فقد ذكر أن سلطان تونس كان يلبس قماشا يعرف بالت لمساني، إم الصوف خالص أو حرير خالص مختم، (2)هذا ما أورده ابن مرزوق في خضم قوله: «وملوك إفريقية والمغرب إذّما يلبسون حينئذ ما كان يعمل بتلمسان من رفيع الصوفي وفي، (3) كما يبدو ذلك واضحا جليا من كثرة الفتاوى التي أوردها الونشريسي في شأن صناعة الحرير، والذي اعتبروه محرم على الرجال، (4) وهذا إنما دليل على ازدهار هذه الرجال، (5) وهذا إنما دليل على ازدهار هذه الصناعة وتطورها تدريجيا، كذلك المدايا التي كان يتبادلها ملوك الدول فيما بينهم، ومن ذلك أبو الحسن المريني لم الما دانت له تلمسان بعث بمدية إلى الملك الذاصر بالإسكندرية، (6) تشتمل على منتوجات فنية رائعة من أواني وملابس، ومنها لجرير، الكتان والصوف، والتي كانت مطراق في بخيوط من الذهب والفضة. (7)

<sup>1</sup> ناهض عبد الر" زاق القيسي، المرجع السابق، ص ص: 19، 20. شقدان بسام كامل عبد الرزاق، المرجع السابق، ص: 188. عيدلي كامل عبد الرزاق، المرجع السابق، ص: 188. عيدلي كان التاريخ السس ياسي والحضاري لدولة بني عبد الواد، ص: 291.

<sup>2</sup>\_ ابن مرزوق الخطيب، المناقب المرزوقية، ص: 189.

<sup>4</sup>\_ الونشريسي، المصدر السابق، ج<sub>11</sub>، ص: 92، 166.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>\_ بلبشير عمر، المرجع السابق، ص: 220.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>\_ الإسكندرية: هي مدينة في المغرب من أرض مصر، تبعد عن خط المغرب بإحدى وخمسون درجة، وعن خط الإستواء ثلاثون درجة، وهي من عجائب البلدان، قيل أنما بنيت في نحو ثلاثمائة سنة. ينظر: ابن الحسين إسحاق (عاش خلال ق 4هـ)، أكامر المرجان في ذكر المدائن المشهورة في كل مكان، تح: فهمي سعد، عالم الكتب، بيروت، ط1، 1408ه/1988م، ص: 85.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> اين خلدون عبد الر عمان، التعريف بابن خلدون، ص: 373. حساني مختار، تاريخ الدولة الزيانية، ج2، ص: 90.

ولم يقتصر الحرير على الألبسة فقط، فحتى ستائر النوافذ والأبواب، (1) وكذا الأفرشة كانت تصنع من الحرير، وخاصة إذا تعلّق الأمر بالسلاطين، وهذا ما نجده عند ابن بطوطة في وصفه لقصر المشور: وهلالك مصطبّة تحت شجرة لها ثلاث درجات يسمّ ونها الينّي ...، وتفرش بالحرير، وتجعل المخّاد عليها، ويرفع عللّهار وهو شبه قبّة من الحرير». (2)

ومن بين المدن التي ازدهرت بها صناعة الحرير نجد: شرشال والقليعة، وخاصة بعد استقرار الجالية الأندلسية بها، وكذلك مليانة التي اشتهرت بها صناعة الحرير، وأيضا منطقتي مزغران ومستغانم، إلا أنها عرفت تراجعا في الفترة الأحيرة من حكم الدولة، لعدة أسباب منها ضعف الدولة، وسيطرة الأجانب على الجانبين الصناعي والتجاري. (3)

ومن بين الألبسة التي شاعت خلال العصر الوسيط نجد الملابس الصوفية؛ من كونها لباس المتصوفة، والذين ذاع صيتهم بالمغرب الأوسط آنذاك، وهذا ما أورده ابن الخطيب في حديثه عن ابن مرزوق. (4) كذلك صناعة القطن التي اشتهر بها أهل ندرومة؛ لكثرة نبات القطن بهذه الضاحية، وعن وعن تبحريت هي الأخرى التي قيل أن "أغلبهم نساجون. (5)

ولكن مع التطور الذي شهده الإنسان بظهور الآلات الضخمة اندثرت الصّ ناعات التقليدية تقريبا، ولم يبق منها غير النّسيج بأنواعله وانس، الجلاّ بة، الحنابل، الزّرابي والملحفة، (6) والذي كان ومازال لحدّ السّاعة؛ بحيث أضفيت عليه العديد من التحديثات من حيث كيفية الصناعة والتطريز.

وكان اللباس خلال هذه الفترة يخضع للحالة الاجتماعية التي تعيشها كل أسرة، فقد تميز سكان الحضر بلباس رفيع جميل، بينما اكتفى أهل البوادي باللباس الخشن البسيط حسب طبيعتهم البدوية، أما الوزراء والأعيان فكان لباسهم من القطن والحرير. (1)

<sup>1</sup>\_ بلبشير عمر، المرجع السابق، ص: 220.

<sup>2</sup> \_ ابن بطوطة أبو عبد الله محمد بن عبد الله رحلة ابن بطوطة المسم ّاة الحفة النّظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار"، المطبعة الخيرية، مجريه، ط1، 1322هـ، ص: 239.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> حساني مختار، تاريخ الدولة الزيانية، ج<sub>2</sub>، ص ص: 87، 88.

<sup>4</sup>\_ ابن الخطيب لسان الدين ذي الوزارتين (ت 776هـ/1374م)، الإحاطة في أخبار غرناطة، مج3، تح: محمد عبد الله عنان، عنان، الشركة المصرية للطباعة والنسّر، القاهرة، ط2، 1393هـ/1937م، ص: 373.

<sup>5</sup>\_ الوزان الحسن، المصدر السابق، ج2، ص ص: 14، 15.

<sup>6</sup>\_عز ّي بوخالفة، تلمسان منارة إشعاع فكري وحضاري، ص: 430. حساني مختار، تاريخ الجزائر الوسيط، ج5، ص: 293.

إذن فمن بين الألبسة المشهورة خلال هذه الفترة نجد البرانس، وهذا ما يتضح عند يحي بن خلدون في وصفه لأهل تاڤرارت: «...غالب تكسيبهم الفلاحة، وحوك الصوف يتغايون في عمل أثوابه الرقاق فتلقى الكساء والبرنوس عندهم ثماني أواقي، والإحرام من خمس، بذلك عرفوا في القديم والحادث، ومن لديهم يجلب إلى الأمصار شرقا وغربا»، (2) فكان هذا اللباس ولازال لباسا ثميزا لدى الر جال يرتدونه في الولائم الأفراح منها والأقراح؛ وهو عبارة عن لباس تقليدي يصنع من الصوف ووبر الإبل والماعز، وهو على عدة أنواع، منها المطر "ز بخيوط الذهب؛ وهو خاص بموظفي الدولة والرتب العليا، بينما هناك من هو أقل منه فنا وجمالا، ويخص ص لذوي الرتب العسكرية، أما طبقة العامة فيظهر أن غالبيتها لم تكن تمتلك مثل هذه الألبسة الباهضة الثمن إلا الميسوري الحال، ويظهر ذلك ثمّا جاء عن العقباني الذي أخذ برنوسا إلى صانع لحياكته، غير أن الصانع اد عي بأذ ه قد ضاع منه، ثما اضطر " إلى دفع غرامته. (3)

كذلك الشواشي التي كانت من لباس السلاطين أيضا، وهي مصنوعة من الذهب، (4) كما كانت أيضا من لباس الفئات الاجتماعية الأخرى، ولكن لا تتعدى صناعتها من الكتان أو الصوف.

أم لا النساء فإن اللباس المشهور لديها هو الحايك؛ والذي هو أيضا من بين الألبسة التقليدية التي الشهرت منذ القدم، وترتديه المرأة كلباس للخرجة. كذلك اللباس المعروف باسم "سترة الكراكو"؛ والذي يمثل لباس العروس في العهد الزياني، وبداية العهد العثماني ولا يزال حتى الآن؛ ويصنع أساسا من قماش الق ط يف ة، ويطر "ز بتقنية المجبود، ويز "ين بصفحات من الذهب، توضع على السترة أزرارا تصنع من خيوط مذه "بة أو فض "ية، وأحيانا من الصدف أو النحاس، لتزيين الطوق والصدر والأكمام. وترافق هاته السترة ما يعرف بالبلوزة؛ والتي تصنع من الحريروالذهب، ثم يوضع حزام يشد "على الخصر. كما

<sup>1</sup>\_ فيلالي عبد العزيز، المرجع السابق، ج1، ص: 266.

<sup>22 .</sup> ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج<sub>1</sub>، ص: 22.

<sup>3</sup>\_ عوف مخالفة، تاريخ الألبسة التقليدية الجزائرية، المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية، الجزائر، (د.ط)، 2007م، ص: 21. حساني مختار، تاريخ الدولة الزيانية، ج2، ص: 91.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>\_ ابن بطوطة، المصدر السابق، ص: 239.

نجد القفطان؛ وهو الآخر من الألبسة التقليدية التي لا تزال حاضرة إلى الآن. (1) هذا إلى جانب اللباس اليومي كالمعاطف الكبيرة والصغيرة وغيرها.

وكانت أغلب الألبسة مطر ّزة بطرق حرفية إما مسطّحة أو بارزة من الخيوط المعدنية الذهبية منها أو الفض ّية. (2) وكان سكان المغرب يعتمدون على المنتوج المحلي بصفة خاصة، بحيث يتولى الخياطون والخياطات المهرة إنجاز هاته الملابس التي يقتنيها في الغالب ميسوري الحال أما الأسر الفقيرة فتقوم نساؤهم بخياطة أقمشتهم. (3)

### ثالثا: صناعة الحلى والمعادن:

## 1-3. الحـــلي:

وكان الذهب يستخدم في صك العملة، وفي صناعة الحلي ، وكانت تلمسان تستورده على شكل سبائك من مدن سجلماسة والمدن الصحراوية بصفة عامة، كما كانت الحلي والأقراط تصنع أيضا من النحاس. (7) والدليل الواضح أن صناعة الحلي كانت متوفرة في مدن المغرب هي الفتوى التي أدلى

<sup>1</sup>\_ الحياة اليومية في تلمسان، وزارة الثقافة، 2011م، ص: 144.

<sup>2</sup>\_ عوف مخالفة، المرجع السابق، ص ص: 13، 14. حساني مختار، تاريخ الدولة الزيانية، ج2، ص: 86.

<sup>2</sup> عاتي لعيبي كريم الخزاعي وحارث على عبد الله، المرجع السابق، ص: 417.

<sup>4</sup> سورة الكهف، الآية: 31.

<sup>5</sup>\_ سورة الزخرف، الآية: 53.

<sup>6</sup>ناهض عبد الر" زاق القيسي، المرجع السابق، ص: 20.

<sup>7</sup>\_ شقدان بسام كامل عبد الرزاق، المرجع السابق، ص: 188.

بها الونشريسي حول إذا ما يجوز تحويل أو سبك الدراهم لصناعة الحلي، فيقول: أن العلماء أفتوا بعدم جواز قطع الدراهم الكبار. (1)

ومن المواد الأولية المستخدمة في صناعة الحلي، سواء تلك التي اشتهرت بحا المنطقة، أو التي استوردت من دول أخرى نجد: الذهب؛ ومادته الخام هي التبر، وبعد تصفيته وتصنيعه يصبح يسمى بالعين، وتعتبر دول إفريقيا أغنى المناجم بالذهب. الفضة؛ وتأتي في الدرجة الثانية من حيث التصنيف في صناعة الحلي. اللؤلؤ؛ وهو سيد الأحجار، ويستخرج من البحار والأنحار، وهو على عدة أنواع منهاالمدر ق، العذراء وغيرها من الأحجار. الياقوت؛ ويقع على عدة ألوان منها: الياقوت الأحمر؛ العقيق؛ وهو نوع من الحجارة، وهو أيضا ألوانه متعددة كالأحمر، الأصفر، الأزرق ...الخ، وهو الأكثر جودة، وكذلك الأزرق، أما الأبيض فهو أقل جودة منهما. المرجان؛ وهو نبات بحري متشع ب. الألماس؛ وهو من الأحجار الكريمة، وهو أيضا ذو ألوان متعددة الزمر د (الزبرجد)؛ وكلما زادت حضرته زادت جودته، أيضا فناك الفيروز؛ وهو نوع من الأحجار الكريمة، وأجودها اللون الأزرق. ومن الأحجار الكريمة أيضا نجد الجزع. (3)

وهذه المواد كلها كانت تستعمل في صنع الحلي التي كانت ولازالت تتخذها النساء للزينة، ومن بين أنواع الحلي التي شاعت في تلك الفترة نجد: الخلخال الذي يعرف في مدية تلمسان به "البريم"؛ وهو عبارة عن حلقة دائرية مفرغة ينتهي طرفاها بشكل رأس عبان يزين سطحها الخارجي بزخارف نباتية تمثل تفريعات وأوراق، وتشتمل على حبيبات من الذهب أو الفضة تحدث رنينا عند المشي، (4) كذلك هناك الأساور والخواتم والخامسة التي تستعمل للحماية من العين، وغالبا ما تعلّق في العقد، كما توضع أيضا فوق قبيّعة الطفل، وتكون على شكل يد، كما نجد الأقراط أيضا والعصابة التي توضع على الجبين؛ تصنع من الذهب أو الفضة المذهيّبة، وكذا العقود المملوءة بالجواهر، وهناك عقود من الذهب الخالص، (5) بحيث تفديّن الصاغة الذي كان جلّهم من اليهود في هذا المجال، ولم يقتصر من الذهب الخالص، (5) بحيث تفديّن الصاغة الذي كان جلّهم من اليهود في هذا المجال، ولم يقتصر

<sup>1</sup>\_ الونشريسي، المصدر السابق، ج5، ص: 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ناهض عبد الر" زاق القيسي، المرجع السابق، ص ص: 84، 85.

<sup>3</sup>\_ المرجع نفسه، ص: 85.

<sup>4</sup>\_ حنفي عائشة، الحلي الجزائرية بمدينة الجزائر في العهد العثماني، ج1، SHFAR، الجزائر، (د.ط)، (د.ت)، ص: 199.

<sup>5</sup>\_ الحياة اليومية في تلمسان، ص: 18.

عملهم على صنع حلي الزينة للنساء فقط، بل اشتغلوا في تزيين السيوف والسروج، وتزيين المصاحف. (1)

ومن الأساليب التي كان تستعمل في صناعة الحلي نجد التزيين بالمينا؛ وهو طلاء زجاجي لامع تزخرف به المعادن، وقد شاع استعمال هذه التقنية في القرن 9ه/15م؛ بحيث دخلت عن طريق الأندلسيين واليهود إلى المناطق الساحلية كتلمسان، الجزائر وبجاية، ثم انتقلت إلى المدن الداخلية، فالطّلاء بالمينا خاصية تميز الحلي في المغرب خاصة الفضة؛ بحيث يقوم الصائغ بتركيب أجزاء الحلي وترصيعها ثم سكب سائل المينا في الأماكن الفارغة ويجفّف في الهواء، وبعد أن يجف وعا ما يقوم بإدخاله إلى الفرن لإتمام عملية التجفيف النهائية ليظهر لمعانه وشفافيته. (2)

### 2-3. النحاس:

لقد عرف المغرب الأوسط هذا النوع من الصناعة؛ بحيث كانت هناك ورشات لصناعة الحديد (3) والنوا يصنعون من النحاس والنوا يصنعون من النحاس الشمعدان الذي يمثل رمز الحياة عندهم. (4)

ومن بين الزحارف التي ترسم على النحاس هي الأربيسك؛ الذي يتكون من عناصر نباتية وزهرية متشابكة متكررة وغير محدودة، أحيانا تضاف إليها أشكال هندسية كالمربع والمثلث، لتصبح بذلك أشكالا نجمية مزحرفة بطريقة فنسية رائعة، فالملاحظ لهاته الزحارف يتذكر الزحرفة الهندسية الموجودة على مآذن مدينة تلمسان. نجد هذا الفن في الأواني النحاسية كالدلاء والقدور والأباريق، وكذلك في في الثريات التي تستخدم في تزيين المساجد والقصور، والتي كانت تغطى بصفائح نحاسية صغيرة، كتلك الصفائح النحاسية التي كانت تكسو ثريسة المسجد الكبير، وهي الآن موجودة في متحف تلمسان، ويرجس ح أنها راجعة لفترة حكم يغمراسن، وتمثل هذه الآثار موروثا نفيسا، يعكس مدى

\_ بلبشير عمر، المرجع السابق، ص: 223.

<sup>2</sup>\_ حنفي عائشة، المرجع السابق، ج2، ص: 129.

<sup>3</sup>\_ الحياة اليومية في تلمسان، ص: 69.

<sup>4</sup>\_ غيش سميرة، دور أهل الذمة بالمغرب الأوسط خلال العهد الزياني من القرن (7ه\_10ه/13م\_16م)، رسالة ماجستير، إشر: عبدلي لخضر، حامعة أبي بكر بلقايد، تلمسان، 1435ه/2014م، ص: 57.

<sup>5</sup>\_ الحياة اليومية في تلمسان، ص: 70.

التطور الذي عرفه الحرفي في المغرب الأوسط خلال القرون الوسطى، متأثرا بلا شك بالفن الأندلسي الذي بلغ العنان آنذاك. (1)

## 3-3. صك النقود:

لقد كان التعامل قديما في المعاملات التجارية بين الدول يتم عن طريق المقايضة، ومع التطور الملحوظ الذي شهده الإنسان قام باكتشاف العملة، ويعود ذلك إلى القرن 7 ق، وعرفت تغير "ا وتطو "را عبر الزمن، (2) ومع ظهور الدعوة الإسلامية أخذت بلا شك " سمة الفن الإسلامي، وتطور هذا الفن " مع ظهور وتوالي الدول والحضارات.

والمغرب الأوسط من بين الأقطار الإسلامية الذي تعاقبت عليه الدول، عبر "ت كل دولة عن نفسها بصك العملة ليعكس مدى تطورها، وصولا بذلك إلى الدولة الزيانية التي لم تخرج عن سابقاتها من الدول في هذا الإطار، بل عرفت ومنذ قيامها ظاهرة سبك النقود من طرف مؤسسها الأول يغمراسن بن زيان.

هذا الذي كان ديناره يزن حوالي 4.2غ، ومقاساته 30ملم، ومكتوب عليه بالخط النسخي المغربي عن طريق الحفر البارز كتابتين إحداهما مركزية، والأخرى على الأطراف "الكتابة الهامشية" في الموجه والظهر، ففي الوجه كتب في المركز أربع كلمات: "الواحد الله"، "لا إله إلا الله"، "القرآن كلام الله"، و"تلمسان"، والكتابة الموجودة على الأطراف هي أيضا أربع كلمات: "بسم الله الرحمان الرحيم"، "صلى الله على سيدنا محمد"، و"إلهكم إله واحد"، لا" إله إلا الله هو الرحمان الرقع حيم"، أما التي نقشت على الظهر، فهي تتألف من ثلاثة أسطر: "الشكر لله"، "المنة لله"، و"الحول والقوة بالله". (3) فالملاحظ أن الدينار الزياني كان يحمل من وراء الكتابات المنقوشة عليه منحى دينيا، إضافة إلى اسم مدينتهم تلمسان.

ولم يخرج خلفاؤه عن طريقته في النقش على الدينار، إلا ما مس من بعض التغييرات المتمثلة في ذكر اسم السلطان، أو ما صاحب الدولة في جانبها السياسي، ومن هؤلاء السلطان أبو حمو موسى الأول الذي اشتملت نقوده هو الآخر على كتابتين مركزية وهامشية، هذلاً اخيرة التي تضم نت الآية

<sup>1</sup>\_ وليم مرسيه، مقتنيات متحف تلمسان، موفم للنشر، الجزائر، (د.ط)، 2011م، ص: 54.

<sup>2</sup>\_ معريش كريمة، نقود سلاطين بني زيان وبني مرين من خلال مجموعة المتحف الوطني للآثار، مذكرة ماجستير في الآثار الإسلامية، إشر: صالح بن قربة، جامعة الجزائر2، 2012م، ص ص: 2، 3.

<sup>3</sup>\_ المرجع نفسه، ص ص: 42، 43. <sup>-</sup>

فمن خلال العبارات المنقوشة على الدينار نلاحظ أن السلطان كان متأثرا بالأوضاع السياسية التي كانت تعيشها المنطقة من اللاإستقرار.

وهناك نموذج آخر للعملة الزيانية ومنها الدينار الذهبي لأبي تاشفين الثاني الذي يحيط به دائرتين الدائرة الدخلية عادية، أما الخارجية فهي على شكل حلقة من الحبيبات المتراصة، ونفس شيء بالنسبة للظهر، واحتوى هذا الدينار كتابة مركزية متكونة من خمسة أسطر متاوزية، وكتابة هامشية تحيط بالحواف الأربعة، ووجدت بما الدوائر الصغيرة تتخلل الكتابة. (3)

هذا ولم يقتصر الفن الصناعي في المغرب الأوسط على ما تم ّذكره بل كانت هناك صناعات خرقى تبين " لنا مدى حرفية أصحابها، ومنها الخرازة وتتمثل في خرز الجلود وخياطتها بخيوط من الجلد أو الكتان تستعمل في أغراض مختلفة منها السروج وخاصة الأحذية، (4) وكذا الوراقة؛ وهي من بين الصناعات التي كانت رائجة خلال تلك الفترة، وهذا راجع إلى الازدهار الثقافي الذي شهده المغرب الأوسط خاصة في العهد الزياني.

وكانت تقوم هاته الصناعة على اختيار النّاسخين من ذوي الخطّ البارع أمثال: أبو عبد الله الأكبر محمد بن أبي بكر بن مرزوق (5) الذي اشتهر بنسخ القرآن الكريم بنفس طريقة أهل الأندلس في دكّانه بقيسارية تلمسان، وإلى جانب جودة الخطّ اعتنى أصحاب هذه الصنعة بتزيين الكتب بالأشكال الهندسية وتذهيبها؛ أي الكتابة بمعدن مستخلص من الذهب يسمى حبر الذهب، أو ماء

<sup>1</sup> \_ سورة البقرة، الآية: 163.

<sup>2</sup>\_ معريش كريمة، المرجع السابق، ص ص: 45، 46.

<sup>3</sup>\_ بواشي خديجة نشار، العناصر الزحرفية على المسكوكات المغربية من القرن 10م إلى القرن 14م، Sh'farK، الجزائر، (د.ط)، (د.ت)، ص:215.

<sup>4</sup>\_ عاتي لعيبي كريم الخزاعي وحارث على عبد الله، المرجع السابق، ص: 420.

<sup>5</sup>\_ **محمد بن أبي بكر بن مرزوق:** هو محمد بن أبي بكر بن مرزوق بن الحاج التلمساني، ولد سنة 629هـ، كان فقيها وزاهدا. ينظر: ابن مريم، المصدر السابق، ص: 226.

الذهب، لذا ففن تذهيب الكتب من أسمى الفنون بعد تجويد الخط، ومن بين الكتب التي عنيت بالتهذيب في تلك الفترة كتاب: "نظم الدر والعقيان الذي ذه بت أطر عناوينه، وشجرات النسب التي تضم نها الكتاب، وكذا نقاط الحروف التي جاءت على شكل أزهار. (1)

وعلى الرغم من أن المادة العلمية في هذا الجال شحيحة، وخاصة خلال الفترة الوسيطة، إلا ما تحصلنا عليه من بعض الشرّ ذرات التي أشارت إليها كتب الحسبة والنوازل، إضافة إلى ما جاء بصفة عامة عن أهم الصناعات التي سادت وقتذاك، وكذا بعض الكتابات الحديثة التي تعود إلى الفترة العثمانية، والتي من خلالها تمكنا من رصد بعض التصاميم العامة عن كيفية الرسم والزسّخوفة على مختلف الصناعات اليدوية، وهذا هو ما يهمنا في الأمر.

1\_ العربي لخضر، صناعة المخطوط في المغرب الأوسط على العهد الزياني، مجلة التراث، ع2، فبراير 2014م، حامعة الجلفة، ص: 19، 21، 22.

### المبحث الثالث: الفنون الصوتية

## أولا: الفسن الأدبي:

يعتبالشعر غرض من الأغراض الأدبية، ولعل "ابن خلدون يعطينا الفرق الواضح بينه وبين النثر، فالشعر هو الكلام الموزون والمقفى؛ ومعناه أن تكون أوزانه على رو "ي واحد وهو القافية، وهو أنواع: المدح، الهجاء، الرثاء. (1) أما النثر فهو الكلام غير المقيد بقافية. (2) ونحن سوف نقف في دراستنا هذه على الشعر؛ باعتباره جانبا من الجوانب الفنية، ونتبعها بالزجل والموشحات من كونه فرع منه.

### 1-1. الشعر:

لقد ازدهر الشعر بصفة عامة على العهد الزياني، وعلى وجه الخصوص في عهد السلطان أبي حمو موسى الثاني؛ بحيث كان هو نفسه شاعرا، وإلى جانبه نبغ العديد من الأدباء في نفس المحال.

## 1. المدح:

المدح من الأغراض الشعرية التي عرفت ازدهارا كبيرا في هذه الفترة، إن لم نقل احتل المرتبة الأولى بين الأغراض الأخرى، وخاصة إذا ما تعلق الأمر بمدحهم النبي -صلى الله عليه وسلم-، وهو ما

<sup>1</sup>\_ عن التفصيل في التعريف بالشعر. ينظر: ابن الخطيب لسان الدين ذي الوزارتين (ت 776ه/1374م)، ريحانة الكتاب ونجعة المنتاب، مج<sub>1</sub>، تح: محمد عبد الله عنان، المطبعة العربية الحديثة، القاهرة، ط<sub>1</sub>، 1400هـ/1980م، ص ص: 30 26.

<sup>2</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، المقدمة، ص: 781.

عرف لديهم بشعر المولديات، فكان السلاطين حريصين على إقامتهم لليلة المولد النبوي الشريف، (1) وأولهم أبو حمو موسى هذا، والذي بدوره أوصى بنيه بإقامتها من بعده، حتى أصبحت سنّة يقيمونها كل سنة. (2)

وعليه فقد أورد أبو حمو قصائد كثيرة في مثل هذا الغرض؛ فكان كل عام يجتهد في إنشاء قصيدة حديدة تحتوي نفس الموضوع، ولكن بطريقة مغايرة، ولكن لا يسعنا الجال لذكرها كلها، بل نكتفي بمقتطفات منها، ومن بين ما قاله في مدح النبي -صلى الله عليه وسلم- ما يلى:

يع مُ مَ كَ لَمَ عَن مَ لَ فَشِيفَع مَ اللهُ لُمُوبَ مَا اللهُ لُمُوبَ مَا اللهُ لُمُوبَ مَا حَ مَ وَ وَ لَمِ مَ وَ وَ لَم مَ وَ اللهُ مَا يَا جَمَ مِيلاً وَ هُ وَبا اللهُ مَا يَا جَمَ مِيلاً وَ هُ وَبا اللهُ مَا يَا جَمَ مِيلاً وَ هُ وَبا اللهُ مَا يَا جَم مَ يَالاً وَ هُ وَبا اللهُ مَا يَا جَمَ مِيلاً وَ هُ وَبا اللهُ مَا يَا جَمَ مِيلاً وَ هُ وَبا اللهَ مَا يَا جَمُ مِيلاً وَ هُ وَبا اللهَ مَا يَا جَمُ مِيلاً وَ مَا يَا جَمُ مِيلاً وَ مَا يَا جَمُ مَا يَا جَمُ مِيلاً وَ مَا يَا جَمُ مَا يَا جَمُ مَا يَا عَمْ مَا يَا جَمْ مَا يَا جَمْ مَا يَا جَمْ مَا يَا جَمْ مَا يَا عَمْ عَلَا عَالِمُ عَلَا عَمْ عَلَا عَمْ عَلَا عَمْ عَلَا عَمْ عَلَا عَمْ عَلَا عَمْ عَلَا عَمُ عَلَا عَا عَمْ عَلَا عَا عَمْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَا عَلَا عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَمْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَاعِلَا عَلَا عَلَا

في هذه الأبيات يحاول السلطان أن يعظم شهر ربيع الأول، باعتباره الشهر الذي ولد فيه أحسن الخلق محمد رسول الله -صلى الله عليه وسلم للذي أنزل رحمة للعالمين، ويبين دوره في إقرار الشريعة الإسلامية وترسيخها لدى المؤمنين، ومحو أثر الكافرين.

ويقول في قصيدة أخرى، ويبين مدى اشتياقه لزيارة قبره -صلى الله عليه وسلم- بالأراضي المقدسة، ويشتكي من الظروف السياسية، وأمور الرعية التي حالت دون نيل مبتغاه، فينظم قصيدة ميمية (جميع أبياتها تنتهي بحرف الميم) قائلا:

135

<sup>1</sup>\_ كان عشية كل مولد يفتح قصر المشور أبوابه لاستقبال أقارب السلطان من بني عبد الواد، وكبار رجال الدولة، وحتى عامة الناس لإحياء هذه الليلة المباركة. ينظر: DJILALI Sari, **Tlemcen la zyanide**, p: 170

<sup>2</sup>\_ أبو حمو موسى الثاني (ت 791ه/1388م)، واسطة السلوك في سياسة الملوك، منشورات بونة للبحوث والدراسات، عن "ابة، (د.ط)، 1431ه/2011م، ص: 200.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>\_ أبو حمو موسى الثاني، المصدر السابق، ص ص: 201، 202.

شْدُ عَاقُ بِيزَ فَرْجِر رَبِّهِ مِ

يْ ت و َ قَدْ و َ قَطَفُولُوا بِالبِ و َ د َ ع َ و ا إ ذْ ذَ اك َ ل ر ب ب له م فَ ِ ہِي مُ غُورِدِ له ِ يَ بَدُّ كَرِي لِلهِ مِ وَ القَـلـ ْ ــب ُ رَ ه ــين ٌ بـالح َ ــر َ م ـِ ّ ـ َ لَا يَ مِ الْقَلَّــِ قُلَّــِ فَيَ م ِن الم ر ح ك يم ذي ح كم أَم ِير ُ الْخَلْقِ فَوَلَمَ لا يَر يَ أَم اللهِ مَ اللهِ مَ اللهِ مَ اللهِ مَ اللهِ مَ اللهِ مَ الله

وللشاعر محمد بن يوسف الثغري قصيدة نظمها بمناسبة مولد سنة 761ه/1351م، وسوف نذكر منها بعض الأبيات تشتمل على أهم المعجزات التي خص " الله وحل " جما نبيه المعظم محمد -عليه الصلة والسلام، وهذا نص ها:

> ـرَ اءِ إِلاَّ مُحُلُومًـ ُ لَهُ وَ مَا جَالَ فَو ْقَ الْعَلِر ْشَ إِلاَّ هُ جَائلَ لُ م م ُع ْ حِدِ زَ اتِ لَلنَّنِي ِ مِحُ ُ مَّ لَا لِلْاَطْتَوِ لِهَ بِي عَلَيْ َ لَهَ الْاَلَ رُلِلُ لده الأيرَام بُمرر َ اقْ وَ هُمَا اللهُ وَ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ أَشَهُ م ْ ر َ بيع ح ُ ـز ْت َ كِ ۖ لَأَفُّ ۚ ضَالِيلَة َ ـن ْ تَمَ َّــت ْ لَـد َي ْه الفَضَائِل ٰ َ ةَ مِنْكَ شُوِّ فَلَيَتْ لَمَة اثْنَا. فَفِيهَ ابَابَدْر الهُدَى وَهُو كَامِل (2)

وكذلك السلطان أبو تاشفين الثاني الذي سار على نمج والده في إحياء ليلة المولد النبوي الشريف، ومنها تلك القصيدة التي جاءت عن الشاعر عبد الله بن يوسف الثغري:

ى ۚ ذُنُ وِي وَكَاثِرِ سِيِّيَ قُو ۗ إِن ْ كَوَا آثَـر َت ْ غَيِّي إِذْ تَعَ الْمَ يَـ ْتُ عَ نَ ْ ر ُشْ لَـ إ ا لذنبين علا أَمَر " هـ أَلوشَفي أَشْف عام الله و لي فَي شَدْ فع الخع الخع بالد أَحْ مَ لَدًا وَ مَحُ مَذَّ بِلَمْ وَ لَطْنَبَ وَ أَطْنَبَ وَ فِيهِ الوَحْ يُ بِلِمْ وَلَا لَحِ مِ لَد السُل تحَاثَ لوزَاللهِ " و قَد ح ص فَض الله د و نه م بلو الح م د (3) فالشاعر هنا يحاول رجاء الشفاعة من الرسول -صلى الله عليه وسلم-، ولو كثرت ذنوبه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>\_ ابن خلدون أبو زكريا يحي، **بغية الرواد في ذكر الملوك من بني عبد الواد**، ج2، تق وتح وتع: عبد الحميد حاجيات، عالم المعرفة للنشر والتوزيع، الجزائر، (د.ط)، 2011م ص: 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\_ المصدر نفسه، ص: 67.

<sup>3</sup>\_ التنسى، المصدر السابق، ص: 198.

كما أجاد الشعراء آنذاك في مدح السلاطين الزيانيين، فهذا ابن يشت الغرناطي الذي يحاول ذكر مزايا وخصال السلطان أبي حمو موسى الثاني، ودوره في استرجاع ملك الدولة بعدما انمحي أثرها،

> هِ هِ لَـذَّةٌ مُ بِ اللَّهُ وَتُلِّهُ مَ طُلَبِهِ وَ لاَ تَنعَكُم بِاللَّهُ نُيمَ لَا فَيها ا الأُمْ للا كِ مَ خَوْ عَيِلاً تَهُ وَ حَلاً مِنْ رَ تَّب الدُّونْ يَ الدُّونْ يَ الدُّونْ يَ الدُّون لْكَ بَن عِي رَبِوَّ مَا شَالِهُ يَمِهُ مَ وَرَدَّهُ مَا دَو لَمةً خَصَّت أَه َال يها ا ا دَو اللهَ قَالَةَ النَّظِير مُ لهَ مَا كَأَنَّهُ مَا لَمُ تُدُلُّهُ مَا كَفَ شَانيها اللهَ اللهَ الله

ولابن خميس شاعر تلمسان المعروف قصيدة حائية في وصف المدينة، ومناظرها الخلابة، وهذا

حَ اب أُو لِللَّمُّو سَالَ لِمِن مُ حَ اد َ وَهِكَ أَرالْسِمَّ تَ تَ وَ اد ِ يك ِ الرِّي َ اح ُ اللَّو َ اق ح الغَدِيرِ و َ قَدْ بَكَ كُ عُ ِ لَا يَنْسَ لِا يَنْسَ لِا يَنْسَ لِا يَنْسَ لِلْ عَلَيْنِ مَ نَنْ صَ فَائلِح أ أَمُ لَا وَ لَكَ أَمْ عَي عَي ؟ عَعَشَلَيَّةٌ صَةً فَلَيقتَا مَا يَ قُولُ الله كَاش حَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَي اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

كما يحاول بعض الشعراء، وعلى رأسهم محمد بن أبي جمعة التلالسي مدح مدينة تلمسان، ويربطها بالسلطان أبي حمو، ويبالغ في ذلك فيجعلها جنة به، حتى أنَّ القارئ يتصور وكأنَّه هو المؤسس الفعلى لها. (3)

> وجاء في مدح قرية العباد وصاحبها أبي مدين شعيب على لسان ابن خميس أيضا: العُهُ. َ عَد م نِّي عَكَلَمِي قَةٌ له كَم افَاح َ من مساك اللَّط يم َة فَعَالُ الم وَ الْحِفَادَدَ تَيْمَةُ كَى تَاجَ تُنَغُضُ بِهِ مَا تَا لِلْكُ الرِّبِي وَ الأَب اَط حِ ب ْن ُ الح ُ الج ُ الجِ يُعْنِي ۚ قِهُ لُوبَ يَدْ َ إِن ۗ ن َ حِ َ ازْعَ ۗ لاَ كَ حِنَّ الجَدُ عَس ُ ومَ نو َ للزِح ْ سذَّهِ لِي بَعْ اَي فَقَم القَص رُوفَتِد مَنْ فِي لِهِ كُ مَ شَدْ كُور وَ تَحَ . م كُ رَاب حَ اللَّ

\_ مجهول، زهر البستان، ص: 282.

<sup>2</sup>\_ توات الطاهر، **ابن خميس شاعر تلمسان الأكبر**، دار الأوطان، الجزائر، ط1، 2011م، ص: 424.

فيقول في وصفها:

<sup>ُ</sup>هِ مِي َ وَحَدَّ اَفِلَ فَحَدَ الدَهُ مَا صَيِّبَ السَّحَ الدِب اَتُ حُسْن ن مَ نَظْل مُهَاالْ أُدُدُ ا ` " ُ بـ ه حَ نَّةٌ وَ صَ َ عَارَ تَ ۚ فَي ِ الغَرَ ْبِ تَحَلِّمُ لَلْاَ الْمِيَّكَ الرِّبُ ُ . ينظر: ابن خلدون يحي، المصدر السابق، ج2، ص: 71.

ومن بين الشعراء الذين برزوا خلال هذه الفترة أيضا ابن الخطيب<sup>(2)</sup> الذي تحدث عن تلمسان وأهاليها في جل مؤلفاته، ومن بين ما جاء عنه في وصف المنقانة:

نْ جَ َ انَ مُ نَ فَ عَطَرَ عَمُّ لَ الرَّ يَجَ ْ رِي و َ قَ لَرِّ ه ُ عُمُ رَّ المِ نَكَ مُ نَ ثَا هِ يَ الله د ِي الرَّمْ لُو ِ اللَّهُ فِلَا لِللهِ فَكُو لُدُكُمُ أَن و اللهِ مَ اكا ان كَ المِ لِلهُ و وَ قَ لَدْ ذَه بَا

ومن بين الأشياء التي لفتتأنظار الشعراء والأدباء ازدهار العمران بتلمسان، فجعلوه محل المتمامهم في كتاباتهم، وأبو عبد الله محمد القيسي الأندلسي واحد من هؤلاء الذين برعوا في مجال الوصف، ومما جاء عنه في ذكر منشآتها:

َا دَ نَتُ شَمَّ سِ ُ الأَصِيلِ لِغَرَ بِهِ َا مَفْطِيلَ اَنتَ لِلأَصِيلَ فَادْ خُ لِ هَ اللَّبَ اللَّ حَمَدِنِ يُدْ بِهَابُ مَ مُتَ نَا خِهًا فِي كُللَّ حَفْل أَحْفَ لل فَا لَا عَلْمَ الأَعْدَ ل عَدْ اللَّهُ خُول ِ هُ وَنَايَدُ هَ اَ قَالَ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ مَامً الأَعْدَ ل إِلَى اللَّهِ مَامً الأَعْدَ ل إِلهِ مَامً الأَعْدَ ل إِلهَ اللَّهِ مَامً الأَعْدَ ل إِلهَ اللَّهِ مَامً الأَعْدَ ل إِلهَ اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وعليه فقد كان لإحياء ليلة المولد النبوي الشريف أثر كبير في بروز الكثير من الشعراء الذين تميزوا بأدائهم هذا الفن.

## 2. الفخر:

يعتبر الفحر من الأغراض الشعرية المعروفة لدى العرب قبل الإسلام، (5) وقد عرفت انتشارا في المغرب الإسلامي عامة، والمغرب الأوسط على وجه الخصوص، وبما أن الدولة الزيانية كانت تتوسط الدولتين الحفصية والمرينية، فقد أحرزت عليهما انتصارات في فترات محدودة من تاريخها، فوجد الشعراء ولا سيما الملوك سبيلا للافتخار والإشادة بأعمالهم البطولية.

<sup>3</sup>\_ ديب محمد سهيل، الوجوه المجيدة للحضارة الأندلسية بتلمسان، منشورات التفاحات الثلاث، (د.م.ن)، (د.ط)، 432هـ/ 2012م، ص: 38.

<sup>2</sup>\_ ابن الخطيب: هو محمد بن عبد الله بن سعيد بن عبد الله، يلقب بابن الخطيب، وبلسان الدين، ولد سنة 713هـ، انتقل إلى الأخطيب: وبلسان الدين، ولد سنة 713هـ، انتقل إلى الأخطيب: وبلسان الدين، ولد سنة 371هـ، ينظر: السملالي، المرجع السابق، جه، ص: 443، 459.

Land Sari, Tlemcen la zyanide, P: 149. أزهار الرياض في أخبار القاضي عياض، ج1، ضب و تح وتع: مصطفى السرّ قا وإبراهيم الأبياري وعبد الحفيظ شلبي، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، 1358ه/1939م، ص: 309. 4\_ DJILALI Sari, Tlemcen la zyanide, P: 149.

<sup>5</sup>\_ حاجيات عبد الحميد، أبو حمو موسى الزياني "حياته وآثاره"، ص: 278.

ومن هؤلاء السلطان أبو حمو الذي يفتخر بنسبه العربي من جهة، ومن جهة أخرى من كونه مجدد الدولة بعدما دثرت، ولعل الأبيات التي بين أيدينا توضح ذلك:

ُ ذُو التِّيجَ ان ِ مُونَنْءُ ۚ آل ِ حَم ِ أَي لَهُ مَ لَعَ مَ يُوجُكَانَ مِ غَلَيَالْتِّرَ العَ مَ ايم لعُ لي َ ما سم َ عَوِيمُ نَمَّا عَإِلَىٰ عَا العُ عَلَى وَ كَم م مِن العَالِ عَالِيَ الْحَرِينُ مَ للا ح ِ مم شَـدَدُ نَلْمِاً هُــَـلَا أَزْرَ اولَكُنْلَم بِهِ ۖ كَثْبَتَ كَدُه ۚ ـرَ ۗ ابِغَ ـير ۚ دَعَ ـارً ـم َجْ لَ بِ مَعْ نَظَا لَهُ أَمُدُ وَنَ نَاطِمِ وَ كَ مِ م بَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ مُدُونَ نَاظِمٍ ُ لَمْكُ بَا عَوْدَ وَخِمْ مُ الْحَاجِ عَهِ الشَّاكَ الشَّاكَ الشَّاكَ الشَّكَايِمُ الشَّكَايِمُ الشَّكَايِمَ بُ رُي َ عَانَ نِي َ عَانَ نِي َ القَّهِ مُ وَسا وِي َ سِنَّا اللَّهُ الْمَلُوكِ القاّم َ اق ِ مِ أَ (1) فالشاعر في هذه الأبيات يحاول أن يقرن اسم الدولة بأكملها باسمه افتخارا بقيامها على يده،

كما يعبر في قصيدة أخرى لامية عن مدى انتصاراته على أعدائه في الحرب. (2) ويعرب في ميمية أخرى عن شجاعة فرسانه في ساحة الوغي، ومنها الأبيات الآتية:

هَ الخَي ْ لَ نُطَبِ اللِّخَذُ يُ فَلِي م شُلَه مَا فَكَانَ عَلَى الأَع ْ لَ رَاءً الْحَكَ رَ اللَّم حمَ الْذَ لِ عُيلَيْ قَهِ م شَمْ وَلَلَةً و كُلُهُ عَلَي النَّعَ اللَّهِ اللَّهِ النَّعَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ إلى أن يقول:

ادِي مُ للَّ لهُ شُائِمٌ مُن القَوْمِ صَرَ عَي لِلنَّس ُورِ وَ القَشَاءِمِ (3) وما يمكن قوله عن الفحر بصفة عامة، فيكاد ينحصر فيما أورده هذا السلطان عن نسبه وانتصاراته على أعدائه المرينيين.

### 3. الرثاء:

يظهر الرثاء كذلك عند أبي حمو، وذلك أثناء وفاة والده؛ فلم يجد بدّ ا من الشعر ليعبر عن مدى لوعته وحسرته على أبيه، والفاجعة التي أصابته، وهذا مطلعها:

> قَلي مُكَاناً عَلِيهُ فِي فِي الدُّنَا فَأَصّ أَارَ تَحَ ثَتَ الثَّرَى فِي لِحَ ثَدِهِ اكْتَاناً هَا لِ ّ نَعْمُ مَامِدُ زَدَمْتَ نُهَ فِي ظِ مِ وَ نَلْتُ مُ مِنْ رَفْدِهِ فِي دَهُ رَاهَاتُ حَفَا يَ اكَ لَمِيدَ بَالْهَا ۗ هِ ْ رِ فِي وِ اَلثَّيْرَ بَوْعَ َلَّ خِي كُلِّي فِي نَيه ْ لَلِ العُكُلَّ سَى غُر َ فَ ا

<sup>1</sup>\_ ابن الخطيب، **الإحاطة في أخبار غرناطة،** ص: 291.

\_ عن هذه القصيدة. ينظر: حاجيات عبد الحميد، أبو حمو موسى حياته وآثاره، ص ص: 278، 279.

<sup>3</sup>\_ المرجع نفسه، ص: 279.

الفصل الثاني:

ِ صِ ْتَ فِي يِ تَسَائُرَ مَرُّفُ أِن وَ يَ سَ مَ زَيد ُ عَلَمَى الأَعْ لَدَ اء بِي صَلَفَا وَ إِنْ رَ آيَ مِنَا لَغَيْ شِاء مَهِ مَكْ عَدُو رَ وَ قَ وَ أَضْ حَ مِي يَشْ مَذَا لَغَيْ شَا (١)

وله قصائد أخرى تدور حول نفس الموضوع، فمرة يلوم الزمان على غدره له الذي أخذ له والده على حين غفلة، ومرة أخرى يرى أن حتى المنازل والديار قد اشتاقت إلى هذا الشخص العزيز عليها، ولكن يطول بنا الجحال إلى ذكرها هنا. (2)

### 4. الهجاء:

من بين الشعراء الذين تميزوا بأدائهم هذا الفن ابن خميس، (3) والذي يحاول في قصائد كثيرة أن يربط مدى شوقه وحنينه إلى مدينة تلمسان (4) بملوكها الزيانيين، والذين في نظره هم السبب في تسلط المرينيين عليها، ومما أورده:

ُمُ ورَ فِي شَعَةً عُمَّيْلُ نَا فَمَ تَاجِرِكُم ْ رَبِح ُ وَ لاَ عَيْشُهُ نَا رِيخِ َ عَيْشُهُ نَا رِيخِ َ عَ بَحَ بِي مَ بِن ۚ صَالَاَعَ عَوْ تَهُ مِهِ إِلَى مَ فَرَ دَكُ مَ التُّعُ جَ ْ صِرْ فَ وَ الجَامَ عَ ۚ (5)

<sup>1</sup>\_ حاجيات عبد الحميد، أبو حمو موسى حياته وآثاره، ص ص: 286، 287.

<sup>2</sup>\_ للإطلاع على هذه القصائد. ينظر: المرجع نفسه، ص ص: 287، 288.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\_ **ابن خميس:** هو أبو عبد الله محمد عمر بن محمد بن عمر الحجري الرعيني الشهير بابن خميس، كان من كبار المتصوفين والشعراء، ولد بتلمسان سنة 645هـ، ونشأ بما وأخذ العلم عن مشيختها، ثم انتقل إلى سبتة، ومنها إلى الأندلس، وتوفي سنة 708هـ. ينظر: نويهض عادل، المرجع السابق، ص ص: 135، 136.

<sup>4</sup>\_ وعن اشتياقه لمدينة وتلمسان يقول:

سَير ْ يَ ءَ نَهُ لَا فَلَم ْ يَ لَدَ ءَ نِي أَو َ دِّع ُ تَ لَمْكَ البطَاحَ ا ، عَ ـَن ْ رُ بِ بْ ع ــه فكَانَ لَه ُ النَّ أَي َ مَ وَ ْ تَا صَهُ رَ احاً. ينظر: توات الطاهر، المرجع السابق، ص: 365.

<sup>5ً</sup>\_ توات الطاهر، المرجع السابق، ص: 362.

<sup>6</sup>\_ **عبد العزيز:** هو عبد العزيز بن أبي الحسن، يكني أبأ فارس، بويع سنة 767هـ، وتوفي 774م، وكانت دولته ست سنين وأربعة أشهر. ينظر: ابن الأحمر، روضة النسوين، ص: 33.

بَ نَهُ اللَّهُ كَا عَدْ لَكُنَّ عَالِمُ لَكُ لَهُ مَا نَحَ مْ إِنَّ عِنْ صَ الو َ ار ثَيَّ يَا ا الدَّه ْ خَرَابُ عَ كَنْهُ جَالِه َ زَ تَر كَنْهَ الْهِ الْقِ وَ مَ آخَرِيدَ اللهَ فقام عبد العزيز بتغييرها، وكتب مكانها:

َ الْيَ الِي سَ حَكَناً لَفاهيذًا و أَي ام ًا تَس مُ الْظالنَّريذ كا و كُنَّدَّ ـَا نَحَ ْ نِن ُ شَالُولِرَ أُارِ ثَايِدَ لَـا َ السَّيْ فَفَلُمَّ مَنَ نُهَا جَا لِلاَ نَ تُر كُنْ َاهَ الْقِ َ وَ مَ غَالِبِينَ ا<sup>(2)</sup>

بُ نــُ اهـ َ ــا جـ َ لـُّ زَ ــا شيخ المعاصي

# 5. الزهد والتصوف:

وجد طبقة المتصوفة من الشعر وسيلة للتعبير عن أفكارهم في انعزالهم عن الخلق، وتخصيص حياتهم كلُّها لعبادة الله، وهو ما عرف لديهم بالحب الإلهي، ومن بينهم سيدي أحمد بن أحمد الفاسي الشهير بزروق، (3) ومن نظمه ما يلي:

> َلْقَ وَطَرَإً انِي ِّأَهُ وَهُ رَسْمَ ۗ الخَ لَعَ لَنِّي أَر َى محَ ۚ بـ ُ وب قَلْبِي بم ثُقْلاً تِي ابي و َج ِيــَرُوَ تَرْحِيَلَتُهُ ۗ أُصوْحَ يَــَتُّم ْتُ نَجَ ْلْمِي و َ اعْ تَــَرَ لْتُ ۚ عَ شَر ِيـر َ تي . لمُذ ي فَطَرَ السَّمَا و أَعْر ض ت عَن أَفْلا كَهِ الله س تَ نير ة إلى أن يصل إلى قوله:

ا أُعْ طيت وكَلْلُهُ عَدّ وحارث م عَامات العلكي الماست عنير و يِق و هَ إِنْمُ الْوُذُعُ لِهُ عَلَهُ فِي ض و قَلْب كَس بِير ثُمُّ سَقَم و فَاقَ لَمْ سْ رَعْ بَحْ َ وِ كُلْجِقً لِهِ رُهُ إِن ثُمُ ۖ أَ فَنَا لَا إِلَّا إِنَّا رَأُولَ آتِ بِلِّسَا رِ عَ لَمَا لَمَى إِذَا ذُكِرَ فَكُسُمْمُ نُكُلُر "بَاً وَ كَم " ثَمَا رَ أَنَّ تَجُالَنِي الإِفْرَ الدِ صَاحَ بَتِي الله

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>\_ ابن الأحمر أبو الوليد إسماعيل بن يوسف الغرناطي الأندلسي (ت 807هـ/1405م)، أ**علام المغرب والأندلس (نثير** الجمان في شعر من نظمني وإياه الزمان)، تح وتق: محمد رضوان الداية، مؤسسة إقرأ، (د.م.ن)، (د.ط)، (د.ت)، ص: .111

<sup>2</sup>\_ ابن الأحمر، **روضة النسرين**، ص: 56.

<sup>3</sup>\_ **أحمد بن أحمد الفاسي:** هو أحمد بن أحمد بن محمد الفاسي الشهير بزروق، ولي صالح زاهد، ولد سنة 846هـ، تعلم على يد الزرهوني والمحاصي والمحدولي وغيرهم من العلماء، توفي سنة 899ه. ينظر: التنبكتي، نيل الإبتهاج، ص ص: 130-132. 4\_ ابن مريم، المصدر السابق، ص: 48.

فيحاول الإشارة هنا إلى انعزاله عن الخلق، ومدى تعلقه بالله -سبحانه وتعالى-، إلى جانب الكرامات التي خص ه بما جل حلاله-.

ومن الشعراء الذي تركوا بصمتهم في مثل هذا الجحال ابن خميس، ومن بين ما أورده: و َ م َ ـا أَس َ هَ يَعِ إَ لِاْنَّهُ شُهَ بَ عابِي وِ مَشْحَ يَلْمَ بِ أَ أَبِي َ إِلاَ ۖ نُصِهُ ولُ خَ ضَ عاب ح ْ ل َ م ِ مْ هُ ۚ بِ طَائرِ لِ الْ َ سُرِ و َ ى م َ ا خَ لَمَى م ِ ن َ لَو ْ عَ لَهَ ٍ و َ زَصِ عَ ابِي ِ (1)

فالشاعيعبر "بصدق عما ينتابه من شعور، فهو يتأسف على شبابه الذي مضى، ولم يستغلّه فيما ينتفع به في الآخرة.

#### 6. الغزل:

يعتبر الغزل أيضا من الأغراض الشعرية الذي عرف لدى العرب منذ القدم، وهو نوعان: العذري والماجن، ومن الشعراء الذين اشتهروا في هذا الميدان نجد محمد الحوضي<sup>(2)</sup> الذي ألّف قصيدة في الغزل يقول فيها:

ولَ اللَّو م إِنِي شَدَائِع قِ رَقَ طَبَه عِي دُونَ صُنْعِي فِي الْأَزَلِ

سَ عِي الْعَ هِ لَدَ قَلْبُ دَ نَقِ وَ الْهَ وَ كَ قَبْلُ الْمُلَّذِ كَي هُ نَزَلُ لَهُ وَ كَا قَبْلُ الْمُلَّذِ كَي هُ نَزَلُ لَا لَهُ وَ كَا قَبْلُ الْمُلَّذِ فَي الْأَزَلُ لُهُ وَ الْمُ وَ كَا قَبْلُ اللَّهُ وَ كَا لَا اللَّهُ وَ كَا لَا اللَّهُ وَ كَا لَا اللَّهُ وَ كَا لَا اللَّهُ وَ كَا لَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الَ

فالشاعر يعبر من خلال هذه الأبيات عن مدى شوقه لمحبوبته الذي يرجو وصالها بعدما أضنى الفراق فؤاده.

كذلك العفيف التلمساني الذي يشكو مدى لوعته وفراقه عن محبوبته، وأنه لا معنى لحياته من دونها، فيقول: (4)

<sup>1</sup>\_ توات الطاهر، المرجع السابق، ص: 440.

<sup>2</sup>\_ **محمد الحوضي:** هو محمد بن عبد الرحمان الحوضي شاعر وعالم أصولي، توفي سنة 910هـ. ينظر: ابن مريم، المصدر السابق، ص: 252.

<sup>3</sup>\_ سعد الله أيو القاسم، المرجع السابق، ج<sub>1</sub>، ص: 80.

<sup>4</sup>\_ العفيف التلمساني: هو سليمان بن علي بن عبد الله بن علي بن ياتينن، ولد سنة 620هـ، وتوفي سنة 690، من قبيلة كومية، برع في العديد من العلوم منها النحو، الأدب والفقه. حميش عبد الحق، المرجع السابق، ص: 293.

ي في اله َ ــو َ عَإِن ْ تَكَعَيان َ قَنَة ُ ـ يَ ا قَات لم ي فَبِس َ ي ْ فَ طَر ْ فَ ـك لَهُوْ ـَ نُ حَ سَدْ بَامُلِئعَ يَأَن ْ تَكُفُوندَ ْ مُلَا يَ وَ َ فِي ثَو ْ بَ السِّ قَام أَكُ هُ مَن ُ حَ سَدْ بَامُلِئعَ يَأَن ْ تَكُفُوندَ ْ مُلَا يَ وَ َ فَ ي وَ يُنْ وَ مَن وَ مَا لَا يَ مَ لَكُ مِن ُ (1) ــدِّك َ و وَ الو و ر دُ فَ ــوانيْ قِ مَالَبَ اَــلا َ يَم ُ كُ مِن ُ (1)

# 2\_1. الأزجال والموشحات:

وما يدخل في باب الشعر وضروبه الزجل والموشحات، وعن ظهوره وانتشاره أولا بالأندلس، فقد أد "ى الامتزاج بين لغة العرب الفاتحين، واللغة اللاتينية الأوربية إلى ظهور ما يسمى بالأدب الشعبي؛ وهو على نوعين: الزجل والموشحات وفي هذا الصدد يحدثنا ابن خلدون، بحيث يقول أنه لم " اكثر التعبير عندهم أظهر المتأخرون منهم ما يعرف بالموشح، إذ ينظمونه كما يوردها أسماطا، وأغصانا أغصانا، ويسم "ون المتعدد منها بيتا واحدا، وكل بيت يشتمل على أغصان عددها بحسب الأغراض والمذاهب، وتتضمن أغراضا مختلفة مثلها مثل القصائد. (4)

وهناك فرق واضح بين الزجل والموشح؛ فالزجل هو عبارة عن شعر يصاغ في شكل فقرات تسمى أبياتا، وتبدأ مقطوعته ببيت يسمى المركز أو السمط تليه أغصان تنتهي بقافية واحدة ووزن واحد، ويتكون الغصن من ثلاثة مصاريع أو أكثر، ثم يعقبها بيت في نفس وزن المركز وقافيته، وتكون كلماته دارجة. (5) أما عن الموشح فيطلق إن صح التعبير على المهذب من الزجل؛ أي أنه ينظم بالعربية الفصحى، والموشحة هي نظم تكون فيه القوافي اثنتين اثنتين؛ أي أخه ا تتألف من فقرات تعرف بالأبيات، وكل فقرة تتكون من عدد معين من أشطار البيوت في قافية واحدة، وكل فقرة تعقبها ما يسمى بالخرجة في بحر أشطار الغصن، ولكن في قافية أخرى، ويلتزم في هذه الخرجة على قافية واحدة في كل خرجات الموشحة، أما الأغصان فقد تكون كل منهما على قافية بشرط أن تكون على بحر واحد. (6)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>\_ المرجع نفسه، ص: 293.

<sup>2</sup>\_ آنخل جنثالث بالنثيا، تاريخ الفكر الأندلسي، تر: حسين مؤنس، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، (د.ط)، 1955م، ص ص: 142، 143.

<sup>2</sup>\_ السمطيقصد يه الشطر من البيت، فالمسم ط من الشعر هي أبيات تجمعها قافية واحدة، وأحيانا في قافية مخالفة، وصدرا كل قصيدة يسميان بالمصراعين. ينظر: ابن منظور، المصدر السابق، مج7، ص ص: 322، 322.

<sup>4</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، المقدمة، ص: 817.

<sup>5</sup>\_ آنخل جنثالث بالنثيا، المرجع السابق، ص: 143.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>\_ آنخل جنثالث بالنثيا، المرجع السابق، ص: 143.

وهناك من الشعراء والأدباء من بلغوا شأوهم في قول الموشحات أمثال: أبو عبد الله بن أبي جمعة التلالسي الذي نظم موشحة بمناسبة المولد النبوي الشريف لسنة 767هـ/1365م، ويقول فيها:

سَ عَ ْ لَ وَ هُ مَ نَ يُزَارَ ۚ قَ بَ ْ سِ النَّبِ عِي الْم أَ صَ ْ طَهَ عَي الْم أَ صَ ْ طَهَ عَي الْم أَ خَ تَ سِلَامُ حُ هُ مَ لَدُ وَ الْم فَ عَلَي وَ الْو فَ الله مَ خَ نَ الله مَ عَ كَارِح ْ الله مَ كَارِح ْ الله مَ كَارِح ْ الله مَ كَارِح فَ عَي الله مَ الله مَا الله مَ الله مَا الله مَ الله مَ الله مَ الله مَ الله مَا الله مَا

ومن بين الذين برعوا في هذا الجال كذلك المولى أبو حمو، والذي له موشحة منها هذه الأبيات:

وما يدخل في إطار الموشحات ما يسمى بالتخميس، (3) وأبو عبد الله محمد بن يوسف الثغري الأندلسي واحد من الذين اشتهروا في قول التخميسات، ومنها التي نظمها بمناسبة مولد سنة 764هـ/1360م، فيقول في مدح السلطان:

حمَّ أُوسَ يَ فَ يُ لَلْسُّلْطُولْلْ عَأَيِهِ لَهُ أُهِ بِهِ نَجَ . ْ مَ فَ يَهُ لَ شَنَيهُ الطَّ يَهُ الطَّ يَهُ الطَّ يَهُ اللَّهُ وَ يَ يَ عُ فَ وَ يَ يَ عُ فَ وَ يَ يَ عُ فَ وَ يَ يَ هُ وَ يَ يَ عُ فَ وَ لَي وَاعَ لَدَّتَ فَا أَسْنَى الدُّولَ لَ حَ لَا لَا عُلَا اللهُ عَلَى اللَّهُ وَ لَلْ عَلَى اللَّولَ اللهُ عَلَى اللَّهُ وَ لَلْ عَلَى اللَّهُ وَ اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّه

<sup>1</sup>\_ المقري، أزهار الرياض، ج<sub>1</sub>، ص ص: 247- 249.

<sup>2</sup>\_ ابن خلدون يحي، المصدر السابق، ج2، ص ص: 120، 121.

<sup>2</sup>\_سمي بالتخميس لأن عدد أسماطه خمسة، وهذا ما سبق الإشارة إليه في التعريف بالموشحات. ينظر: ابن خلدون عبد الرحمان، المقدمة، ص: 817.

<sup>4</sup>\_ ابن خلدون يحي، المصدر السابق، ج<sub>2</sub>، ص: 124.

وأما عن الزجل فقد ازدهر هو الآخر، وذكره ابن خلدون باسم عروض البلد، إذ انتقل من الأندلس إلى مدن من فاس وتلمسان، واشتهر بها علي ابن المؤذن، فمما جاء عنه في قصيدة يصف فيها رحلة أبي الحسن المريني إلى إفريقية، وهزيمتها أمام الحفصيين، ويعز "يهم في ذلك، فيقول: فيها رحلة أبي الحسن المريني إلى إفريقية، وهزيمتها أمام الحفصيين، ويعز "يهم في ذلك، فيقول: كُ خ و سَمُ و رَبِي م ان ع ح و سَمُ و رُبِي م ان الله في الله أن علم الله أن يقول: الله أن يقول: الله أن يقول: الله أن يقول:

و ْمُ عَارِي ُ وَالْاَ ۗ فَقَالِا ۗ سِتْ رَا جَعَ ْهِ لُا وَلِمِيَ نِكَانُ وَ لاَ إِمْ كَانَ فَ يُصَارِي ُ وَاكْرِسْ ُ وَالْكِيْسِ وَ كَيْ فَ دَخَ لَمُوا مَد يلاقَيَّةَ رَوَان يَ أَبُرُو الْحَسَرَنِ خَطِيب ُ البَابِ قَضِيدَ سَةُ سَرَفِذَ الْإِلَى تُونُ سِسِ (1)

وما يمكن أن يقال عن الشعر بصفة عامة هو أنه قد ازدهر مع أواخر العصر الوسيط، وخاصة فيما يتعلق بالجانب الديني منه، كما أن جل "الشعراء كانوا لا يلتزمون غرضا واحدا، ففي القصيدة الواحدة نجده يجمع بين فروع المدح، فغالبا ما يبدأ الشاعر بمدح النبي -صلى الله عليه وسلم-، ثم يثني إلى تمجيد السلطان، وذكر أعماله وبطولته، ومنها إلى وصف المدينة وطبيعتها الساحرة، ثم ينتهي إلى الدعاء ورجاء شفاعته -صلى الله عليه وسلم- في خلقه يوم القيامة.

<sup>1</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، المقدمة، ص ص : 833\_836.

# ثانياللفن الموسيقى:

# تعريف الغناء:

أ. لغق: الفعل غنى "، وهو التطريب والترنم " بالكلام الموزون، ويكون مصحوبا بالموسيقى أو بدونها. (1)

ب. اصطلاحا: هو تلحين الأشعار الموزونة بتقطيع الأصوات على نسب منتظمة عند نعايته يكو "ن نغمة، ثم" تتألف وتتناسق هذه النغم فيما بينها فيلذ "سماعها. (2)

<sup>1</sup>\_ المعجم الوسيط، ص: 64.

<sup>2</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، المقدمة، ص: 534.

وظهر هذا الفن عند مختلف الأمم كالفرس والعجم، وكذا العرب الذين عرفوه قبل الإسلام، حيث كان في البداية عندهم عبارة عن شعرتم أضافوا إليه شيئا من النغم والترنم وأطلقوا عليه اسم الغناء، وعنهم تناقلته الأمم والأجيال، واستمر لديهم حتى بعد ظهور الإسلام، فبرز العديد من الفنانين خاصة مع الفترة العباسية، وأشهرهم إسحاق الموصلي وزرياب، ثم انتقل إلى الأندلس، ومع بداية تراجع الحضارة في الأندلس انتقل إلى المغرب مع الهجرات الأندلسية المتتالية، (1) وتأسست مدرسة أندلسية هناك كان لها الأثر البارز في الحفاظ على هذا التراث الثمين. (2)

ويرجع تاريخ دخوله للمغرب الأوسط إلى العهد الحمادي، غير أن "انتشاره ظل محدودا لا يتعدى الجاية، ومع سقوط الإمارات العربية في الأندلس زاد توافد الهجرات الأندلسية إلى السواحل المغربية، ولا شك في أنها مملت معها الحضارة الأندلسية، ومنها الغناء الذي نتحدث عنه، (3) فانتشر بذلك انتشارا واسعا ممتزجا بالموسيقى البربرية والزنجية بحكم الموقع الجغرافي، ومن بين الفئات التي اهتمت بالموسيقى، نجد اليهود الذين توافدوا إلى المغرب عبر مراحل مختلفة من التاريخ، خاصة بعد سقوط قشتالة سنة 494ه/1391م، حيث برزت شخصيات يهودية لامعة في مجال الغناء في المغرب عموما والمغرب الأوسط بالخصوص، (4) فامتزج بذلك الفن الأندلسي بالفن المغربي، لهذا نجد أن الفن الجزائري لحد الساعة ذو صبغة أندلسية. (5)

وقد أخذ الملوك الزيانيون على عاتقهم الاهتمام بهذا الفن؛ بحيث عرفت المنطقة آنذاك حفلات غنائية في مختلف المناسبات، (6) كالختان والمولد النبوي الشريف، وكذا الأعراس التي كانت تقام في النهار على أنغام المزامير والدفوف، ومشاهدة سباق الخيل، وفي الليل تحضر فرق الإنشاد وتقوم الجواري بغناء أغانى زناتية والرقص أيضا؛ لذا كانت تجارة الجواري المطربات رائحة آنذاك، على الرغم

<sup>1</sup>\_ القاضي علي، مفهوم الفن الإسلامي بين الحضارة الإسلامية والحضارات الأخرى، دار الهداية للطباعة والنشر والتوزيع، (د.م.ن)، ط1، 1423هـ/ 2002م، ص: 23. ينظر: ابن خلدون عبد الرحمان، المقدمة، ص ص: 538 - 540.

<sup>2</sup>\_ بوفلاقة سعد، أوراق تلمسانية، منشورات بونة للبحوث والدراسات، الجزائر، ط1، 1432هـ/2011م، ص: 156.

<sup>3</sup> عزي بوخالفة، تلمسان منارة إشعاع فكري وحضاري، ص: 388.

<sup>4</sup>\_ سعد الله فوزي، صفحات مجهولة من تاريخ الغناء الأندلسي بتلمسان ومدن أخرى، دار قرطبة، الجزائر، ط1، 1432هـ/ 2011م، ص: 39، 41، 65.

<sup>5</sup>\_ سفطى أحمد، دراسات في الموسيقى الجزائرية، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، (د.ط)، 1988م، ص: 52.

<sup>6</sup>\_ عزي بوخالفة، تلمسان منارة إشعاع فكري وحضاري، ص: 388.

من نفي الفقهاء عن ذلك، (الكماكان المغنّون يرافقون السلاطين في خرجاتهم، وهذا ما تحدّث عنه ابن بطّوطة في رحلته، فقال: ولإخرج السمّ لمطان من ركن من باب القصر [أي المشور] ...، ويخرج بين يديه المغنّون بأيديهم قنابر الذهب والفضّة وخلفه نحو ثلاثمائة من العبيد ...ثمّ يصعد برفق كما يصعد الخطيب المنبر، وعند جلوسه تضرب الطّبول والأبواق». (2)

وعليه فقد كان الغناء من إنشاد الرجال وكذا النساء، ويتضح ذلك من خلال تنديدات العقباني المتكررة حول اجتماعهن في الملاهي للغناء والرقص، (3)عد ي ذلك تلقينهن عن رجل كن يذهبن إليه: قلت وأما ما يقع في بلدنا ووطننا من اجتماعهن على احتفال أو تزيين فيحلّقن دائرة على رجل غير مَح م يهن ويطربهن "»، (4) كما أشار النميري إلى انتشار ظاهرة الغناء بتلمسان، وبالضبط في مدينة المنصورة عاصمة المرينيين، وكان من قبل الجواري اللائي عبر "ن عن فرحتهن بقدوم السلطان أبي عنان. (5)

وعليه فلم يلتزم المجتمع التلمساني بالأخذ بالآراء والفتاوى التي أوردها الفقهاء والعلماء حول تشد دهم في تحريم الغناء، وإنم استقبلوا الغناء الأندلسي بكل رحابة صدر، (6) لذلك ظهرت أسماء لامعة في مجال الغناء والموسيقى، ومن بينهم عبد الواحد الونشريسي (880\_858ه/ الذي كان محبا لهذا النوع من الفن، على الرغم من تشدد والده الفقيه أحمد الونشريسي في موضوع الموسيقى والغناء، ولم يكتف بسماع الموسيقى فحسب، بل تعد اه إلى تأليف كتاب في مجال الغناء سم اه: "في الطبائع والطبوع والأصول". (7)

<sup>1</sup>\_ بودالية تواتية، **وسائل الترويح عن النفس في المغرب الأوسط**، مجلة العصور الجديدة، العدد: 14، 15، أكتوبر 143هـ/2014م، ص ص: 170، 171.

<sup>2</sup>\_ ابن بطوطة، المصدر السابق، ص ص: 239، 240.

<sup>3</sup>\_ العقباني، المصدر السابق، ص: 269.

<sup>4</sup>\_ المصدر نفسه، ص: 264.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>\_ النميري، المصدر السابق، ص ص: 496، 497.

<sup>6</sup>\_ بوعياد محمود آغا، جوانب من الحياة في المغرب الأوسط في القرن 9هـ/15م، منشورات شالة، الأبيار (الجزائر)، ط2، 2011م، ص: 86.

<sup>7</sup>\_ سعد الله فوزي، المرجع السابق، ص: 195.

وقد أخذ الغناء الأندلسي عد ّة تسميات، فكان بالمغرب الأوسط يعرف باسم غرناطي، أما في المغرب الأقصى فحافظ على تسميته الأصلية الموسيقى الأندلسية. (1)

ويتألف كل نوع من هؤلاء من نوبة تدوم حوالي ساعة كاملة مقس مة إلى مقاطع موسيقية تبدأ بمدخل كتمهيد للموضوع، ويعزف جماعيا وبدون إيقاع، ثم يتبعه مقطع موسيقي يسمى بالتوشية (البشراف)؛ والذي يمكن الموسيقيين من الدخول في جو الموسيقي، ثم يليه الاستخبار؛ وهنا يرفق الغناء بالعزف دون إيقاع، وبهذا يتمكن المغني من إظهار قدراته الصوتية، وبعد الاستخبار يأتي المصدر؛ وفيه تشترك الفرقة الموسيقية في أداء المقطع، ويكون على إيقاع ثقيل، إما بصوت فردي أو جماعي، يأتي بعده مقطع البطهي؛ ويكون بإيقاع أخف ، تليه مرحلة الدرج تعود فيه الفرقة إلى الإيقاع الثقيل، يأتي بعده الانصراف؛ ويكون مصحوبا بالآلة والصوت، والخلاص؛ ويؤدى بإيقاع سريع وراقص. (2) واشتهرت هذه النوبات الإيقاعية بتلمسان خلال العصر الوسيط، والتي حافظت على النظام الإيقاعي العباسي. (3)

وكانت هذه النُّو َب مقس مة إلى أربع وعشرين نوبة، لم يصلنا منها إلا اثنا عشر نوبة كاملة، نذكر منها: الرمل، ورمل الماية، الذيل، رصد الذيل، الحسين، الجنبة، الغريب، الزيدان، المزموم والرصد، وهناك نوب أخرى ناقصة. (4)

ومن الطبوع الغنائية التي انتشرت ببلاد المغرب الأوسط خلال العصر الوسيط: الغرناطي، الحوزي والحوفي.

#### 1. الغرناطي:

انتقل هذا النوع من الغناء إلى تلمسان بفعل التبادلات الثقافية بينها وبين غرناطة، وانتشر في بعض مدن المغرب الأوسط، تحت تسميات أخرى، ومنها الصنعة، (5) ويعتمد على مفهوم النوبة والتي

<sup>1-</sup> الحسن السائح، الحضارة الإسلامية في المغرب، دار الثقافة، الدار البيضاء، ط2، 1406ه/1986م، ص: 264.

<sup>2</sup>\_سعد الله فوزي، المرجع السابق، ص: 27، 28.

<sup>3</sup>\_ ابن قلفاط فيصل، الموسيقى الكلاسيكية في الدول المغاربية "مقاربة تاريخية"، ج1، Editions New Sound، (د.م.ن)، (د.ط)، 2011م، ص ص: 43، 44.

<sup>4</sup>\_ شاوش الحاج محمد بن رمضان، المرجع السابق، ج1، ص: 140.

<sup>5</sup>\_ سعد الله فوزي، المرجع السابق، ص: 110.

والتي يقدر عددها بإثني عشر نوبة تستوفي جميع المراحل الإيقاعية، بالإضافة لبعض المقاطع الاختيارية تعزف بشكل فردي أو جماعي. (1)

#### 2. الحوزي:

وهو نوع من أنواع الشعر الشعبي، ويطلق عليه في مناطق أخرى "الشعر الملحون" لعدم خضوعه لقواعد الإعراب، (2) وشاع هذا النوع من الغناء بتافلالت خلال القرن 8ه/14م، ومنها انتقل إلى تلمسان، (3) ويقال أنّه وريث عروض البلد الذي ذكرناه سايقا، وهو غناء بلهجة تلمسان يتناول عدة جوانب من الحياة الاجتماعية، وكذلك الجانب الديني المعروف بـ"الصوفي"، كما تعرض إلى وصف مدينة تلمسان ومناظرها الخلابة. (4)

# 3. الحوفي:

وهو من بين الأنواع الغنائية التي تمخضت عن الحضارة الأندلسية المغربية، اشتهر خلال القرن وهو من بين الأنواع الغنائية التي تمخضت عن الحضارة الأندلسية المغربية، ويعبر "ن من خلاله عن الحب " والشكوى، والتشو "ق إلى الغريب والحبيب. (5)

وتنقسم الآلات الموسيقية المستعملة في الغناء إلى ثلاثة أنواع: الآلات الوترية، والآلات الإيقاعية، وآلات النفخ.

# 1. الآلات الوترية:

أ- العود: يعتبر من أقدم الآلات الموسيقية بحيث يعود إلى الألفية الثانية قبل الميلاد، أي مع حضارة بلاد مابين النهرين، وهو نوعان؛ الأول يكون وجهه مصنوع من الجلد؛ شاع عند باقي الأمم

<sup>1</sup>\_ بن سنوسي كمال، الطرب الغرناطي بمدينة تلمسان "الشيخ العربي بن صاري أنموذجا"، موفم لنشر، الجزائر، (د.ط)، 2011م، ص: 40.

<sup>2</sup>\_ أبو مدين شعيب، الجواهر الحسان في نظم أولياء تلمسان، تق وتح وتع: عبد الحميد حاجيات، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، (د.م.ن)، (د.ط)، 1394هـ/1974م، ص: 15.

<sup>3</sup>\_ قلفاط أمين ورفال، مدرسة تلمسان "مختارات من الموسيقى الكلاسيكية (مجموعة أشعار وأزجال موسيقى: الصنعة، الحوزي، العروبي، المديح والسماع)"، Editions New Sound، (د.ط)، 2011م، ص: 17.

<sup>4</sup>\_ سعد الله فوزي، المرجع السابق، ص: 131. قلفاط أمين ورفال، المرجع السابق، ص: 17.

<sup>·</sup> \_ بوعياد محمود آغا، المرجع السابق، ص ص: 87، 88.

من غير العرب، بينما الثاني يصنع من الخشب (حشب اللوق) وهو العود العربي، وتسم يه العرب قديما الم ز ه ر، وشكله كمثري؛ أي نصف حبة إجاص، رأسه مائل إلى خلفه، يتألف من اثني عشر إلى عشرين ضلعا مغزليا، له مقبض يقدر طوله بحوالي 25م، ومشد التناغم تعلوه دعامة تثب ت فيها الأوتار التي كانت من قبل أربعة (1) قبل أن يضيف زرياب الوتر الخامس، هذا ما جعل للعود نغمة حادة بعيدة المدى، ويعزف بقطعة صغيرة من الخشب. (2)

وقد استعملت هذه الآلة في المغرب الأوسط خلال العهد الزياني في مختلف مدنه، ومنها دلس وهو ما أشار إليه الوزان من خلال قوله: «وهؤلاء السكان[دلس] ذو بشاشة ومرح، يحسنون تقريبا كلهم العزف على العود والقيثار».(3)

ب- الرباب: هو آلة موسيقية عربية ظهرت منذ القرون الأولى قبل الميلاد، كانت تحتوي على وتر واحد، ثم أصبحت ذات وترين، لتصبح في الأخير بأربعة أوتار، (4) أما الذي دخل إلى المغرب فهو الرباب ذو الوترين، وكان ذلك مع بداية القرن 6ه/12م عن طريق الأندلسيين الوافدين إلى المنطقة. (5)

يصنع الرباب من الحطب الجفف المنحوت من الوسط، وهذا ما يعطي تمو تجا في الصوت، يغطّى الجزء العلوي منه بنحاس أصفر، أما السفلي فيغطّى بجلد رقيق، ويثبت على سطحه وتران أحدهما غليظ ويسمى "الذكر"، أما الثاني رقيق ويدعى "الأنثى"، يعزف عليه بشعرٍ من ذيل الحصان يثبت

\_ بن سنوسي كمال، المرجع السابق، ص:86.88.

 $<sup>^{2}</sup>$  القلقشندي أبو العباس أحمد بن علي (ت 821هـ/1418م)، صبح الأعشى، ج $_{2}$ ، المطبعة الأميرية، القاهرة، (د.ط)، 1333هـ/1915م، ص: 143. بن عبد الجليل عبد العزيز، الموسيقى الأندلسية المغربية، عالم المعرفة، الكويت، (د.ط)، 1988م، ص: 221.

<sup>2</sup>\_ الوزان الحسن، المصدر السابق، ج2، ص: 42. شوقي ضيف، المرجع السابق، ص: 64.

<sup>4</sup>\_ بن سنوسي كمال، المرجع السابق، ص: 115.

<sup>ٰ</sup>\_ سعد الله فوزي، المرجع السابق، ص: 119.

في طرفي قوس، (1) مهمة هاته الآلة دعم النظام الإيقاعي للفرقة الموسيقية له صوت أبح يشعرك بالمتعة. (2)

ج- القانون: يعود تواجده إلى حضارة مابين النهرين، عرفه العرب في القرن 10م، وانتقل من الأندلس إلى المغرب وسائر البلدان الأوربية في القرن 12م.

يتكون القانون في المغرب من عدة أجزاء نذكر منها: الصندوق المصوت؛ وشكله شبه منحرف، (3) يتراوح طول قاعدته الكبرى مابين المتر و75سم، وعرضه حوالي 44سم، وسمكه 10سم، أما قاعدته الصغرى فتسمى القبلة، (4) يوضع على سطح الجهاز أوتار مشدودة في رأس الآلة؛ (5) أي على ما يطلق عليه اسم مسطرة الملاوي؛ وهي مسطرة خشبية تلتصق بالصندوق وتحتوي على ثمانية وسبعون ثقبا، والملاوي هو تلك القطع الخشبية الأسطوانية الشكل، بما الثقوب التي تثب عليها الأوتار، وهنالك أيضا ما يعرف بالأنف؛ وهو قضيب خشبي مثب ت فوق مكان اتصال الصندوق المصوت بمسطرة الملاويه لعدة حزز تمر من خلالها مجموعات، كل مجموعة على ثلاثة أوتار، أما الرقبة؛ فهي إطار خشبي مجز الله أربعة أو خمسة أجزاء، كل جزء منها يسمى الكيلة يشد عليها الجلد من أجل تضخيم الصوت.

هذا وهناك مكونات أحرى (6) لهذه الآلة. (7) وعند العزف على القانون يشد العازف على يديه يديه علمتين من النحاس أو فضة مثبت عليهما ريشتان، وهكذا يكون العزف باستعمال كلتا اليدين، ويخيس ل للسامع أنه يستمع لآلتين معا. (8)

<sup>1</sup>\_ الغوثي أبو علي محمد، كتاب كشف القناع عن آلات السماع، موفم للنشر، الجزائر، (د.ط)، 1995م، ص: 201، 203.

<sup>2</sup>\_ سعد الله فوزي، المرجع السابق، ص: 119. زغبيب سميرة، المألوف من الأندلس إلى قسنطينة النشأة والخصوصيات، دار مداد بيونيفارسيتي براس، قسنطينة، ط1، 2009م، ص: 163.

<sup>3</sup>\_ أما ابن خلدون فيقول أنه مربع الشكل أجوف، ربما تكون آلة القانون التي شاعت في المغرب آنذاك تختلف بشكل بسيط نوعا ما عن القانون في عصرنا الحالى. ينظر: ابن خلدون، المقدمة، ص: 535.

<sup>4</sup>\_ بن سنوسي كمال، المرجع السابق، ص ص: 122، 123.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>\_ ابن خلدون، **المقدمة**، ص: 535.

<sup>6</sup> ومنها الشمسية، الع رب، الكيزة والإستبان. ينظر: بن سنوسي كمال، المرجع السابق، ص: 124.

<sup>7</sup>\_ المرجع نفسه، ص: 123.

<sup>8</sup>\_ زغبيب سميرة، المرجع السابق، ص ص: 164، 165.

وفي المجمل يمكننا القول أنه من أجمل الآلات الموسيقية التي حظيت بشعبية واسعة سواء عند العرب عامة أو سكان المغرب بصفة خاصة وهذا طبعا لروعة الصوت المتناغم، الذي تنفرد به هاته الآلة.

# 2. آلات النفخ:

أ- المزمار فهو من الآلات الموسيقية التي تعتمد على النفخ في قصبة مجو فة منحوتة من الجانبين، ويسمى أيضا الزلامي، ينفخ فيها بقصبة صغيرة، (1) وله سبعة ثقوب (2) أو ثمانية، تغلق هاته الثقوب وتفتح بالأصابع بعد نفخ الهواء فيها، وهذا ما يعطى نغم موسيقى.

ب- الناي: ويسمى الجواق أو الفحل، مصنوع من الخشب أجوف له أبخاش معينة، يعزف عليه بوضعه على الفم بشكل مائل بعيدا قليلا عن الشفتين. (3)

جالشب ببة: وهي تشبه إلى حد كبير المزمار<sup>(4)</sup> أو الناي، وتسمى بالقصبة لأنها تصنع من القصب، ولها سبعة ثقوب، وهي الأحرى يتم العزف عليها عن الطريق النفخ وإغلاق الأمشاج وفتحها.<sup>(5)</sup>

**د- البوق:** يصنع من النحاس يكون أجوف يبلغ طوله حوالي ذراع، يحتوي هو الآخر على ثقوب، ويتم العزف عليه مثل المزمار والشب<sup>®</sup> ابة. (6)

#### 3. الآلات الإيقاعية:

أ- الطار: (<sup>7)</sup>وهو دائرة خشبية تغطّى من جهة بجلد رقيق، وعلى حواف الدائرة نجد قطع معدنية صغيرة دائرية الشكل مصنوعة من النحاس.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>\_ ابن خلدون، ا**لمقدمة**، ص: 535.

<sup>2</sup>\_ سعد الله فوزي، المرجع السابق، ص: 120.

<sup>2</sup>\_ زغبيب سميرة، المرجع السابق، ص: 166.

<sup>4</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمان، المقدمة، ص: 535.

<sup>5</sup>\_ الغوثي أبو على محمد، المرجع السابق، ص: 209.

<sup>6</sup>\_ ابن خلدون عبد الرحمن، المقدمة، ص: 535.

<sup>7</sup>\_ يسمى في تلمسان بالخشخاش، لكن لا ندري فيما إذا كانت هاته التسمية قديمة أو حديثة. ينظر: زغبيب سميرة، المرجع السابق، ص: 166.

وهو ذو أصل فارسي دخل إلى المغرب عن طريق الهجرة الأندلسية مع أواخر القرون الوسطى. أما طريقة استعماله فيتم القرع عليها بيد واليد الأخرى تقوم بحز الطار (1) وتدويره، لذا يتطلب أن يكون صغير الحجم و خفيف الوزن، وهذا التدوير يتطلب مرونة ومهارة. (2)

•- الطبل: يعتبر من أقدم الآلات الإيقاعية، وهو على شكل صندوق حشبي أسطواني الشكل، يصنع من حشب الزان، تغطيه من الجهتين جلدتين مربوطتين ببعضهما عن طريق رباط يدور على كافة الطبل، يكون استعماله بتعليقه على الكتف، ويقرع على الجلد بواسطة مطرقة أو قضيب مقو "س(3)

كان ملوك الدول يستعملونه للتبليغ عن خبر يهم الدولة أو الخليفة أو المجتمع بصفة عامة، واشتهر خلال العهد الزياني، فتحدث عنه يحي بن خلدون في عهد السلطان أبي حمو الأول فقال: «وفي سنة عشر وسبعمئة شرق فنزل تفرجيننت من وطن تجين فأطاعوه عن آخرهم، فأخذ مراهينهم وأعطى إرث ملكهم للحشم من قبيلهم سياسة فرقت بين فصلتين إلى آخر الدهر، واستعمل فيهم يوسف بن حيان الهواري، وأعطاه الطبل والبند، واستعمل علجه مسامحا بشلف وبلاد مغراوة بالطبل والبند أيضا». (4)

ج- الدف: وهو آلة مصنوعة من غشاءين من جلد الماعز، مشدودين ببعضهما إما بمسامير أو خيط، اشتهر بالأندلس ثم دخل إلى المغربين الأوسط والأقصى. (5)

وبصفة عامة فقد أشار العقباني إلى بعض هذه الآلات، وهو دليل على تواجدها بتلمسان في عهده، ومنها البوق، العود الكبير، الكير، المزمار والدف ، وأورد الخلاف بين العلماء حول إجازتها أو مكروهية استعمالها في الأعراس. (6)

<sup>1</sup>\_ الغوثي أبو على محمد، المرجع السابق، ص: 211.

\_ زغبيب سميرة، المرجع السابق، ص: 166.

<sup>3</sup>\_ بحلول إبراهيم، الآلات الموسيقية التقليدية في الجزائر، تس: عثمان تاجنانت، دار الخلدونية، الجزائر، (د.ط)، 2007م، ص: 66.

<sup>4</sup>\_ ابن خلدون يحي، المصدر السابق، مج1، ص: 128.

<sup>5</sup>\_ بملول إبراهيم، المرجع السابق، ص: 72.

<sup>6</sup>\_ العقباني، المصدر السابق، ص ص: 242، 241.

ورغم أننا لم نعثر على قصائد غنائية تعود إلى العهد الزياني، إلا أننا من خلال ما وجدناه في الكتابات نستنتج أن أبا مدين شعيب هو واحد من هؤلاء البارعين في هذا الجحال، ويعود إلى أواخر القرن 6ه/12م، ومن بين ما أورده:

مُ الْحُ سِبُ الْعَالِقُهُ عَامَ اللهُ عَالَهُ اللهُ عَلَيْ مَ اللّهِ عَهِ هَ لَكُ اللّهِ وَ عِهِ هَ الْوَ وَ هَمْ اللّهِ وَ وَ اللّه اللّهِ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَا اللّهُ وَاللّهُ وَ

ومن بين الذين اشتهروا في مجال الغناء حلال العصر الوسيط نحد ابن حفّ اجة (576-631هم/ 601-1234 الدين بن الششتري (608-667هم/1212-1269م)، ولسان الدين بن الخطيب (713-775هم/1313)، وومن بين القصائد المدونة عن الششتري قوله المأثور:

. َحْ بُوبُ عَنْ قَلْبِي الغطَا وَ بَحَ َلَّـى جَهُ سِرَ تَهَيَّ اللَّهِ سِي َ مَا لِنَّـَ سِي َ الغطَا وَ بَحَ سُ ذُهُ فَ عَيْ سِرِ عَيَ وَيُلْهَٰ مُ اللَّهِ مَا اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مَ عَ اللَّهُ مُودِ فِي عَالَمَ مَا عَ ي عَنْدٌ ـ بِي حَبْمَ وَ اللَّهُ مَا كُذُ تُهُ هِ وَ تَلاَ شَيَى الكَ وَ مُن لَا جَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الكَ وَ مُن لَا عَمَ الكَوْ نَ طَي ً مَا الكَوْ نَ طَي ً الكَوْ نَ عَلَى الْعَاقِ اللَّهُ مَا عَالِكُ وَ نَ عَلَيْ الْعَاقِ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللْمُنَالِقُولُ اللْمُولِ اللَّلِمُ اللْمُنْ اللَّلِلْمُ اللْمُنْ اللْمُنَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>1</sup>\_ سري سيد أحمد، الطرب الأندلسي "مجموعة أشعار وأزجال موسيقى الصنعة"، موفم للنشر، الجزائر، (د.ط)، 2007م، ص ص: 3، 4.

<sup>2</sup>\_ ابن قلفاط، المرجع السابق، ص: 52.

شَي ْ عُ ً ا وَ وَحَرِ ـَ لَكَ الأَشْي َ بَكُل ْ ر َ أَى الو َ اح ِ لد ُ و َ تَ ل ً ا د ُ ونَ شَ ي ّ (1)

فمن خلال هذه القصيدة نستنتج أن الشاعر يعد د محاسن محبوبه، فبمجرد لقائه ذهب عنه الكرب الذي كان به.

هذا وهناك بعض القصائد كانت تقال باللغة العامية، وهي من الأغاني التراثية التي تتناول كغيرها من القصائد مواضيع مختلفة، وأغراض أخرى متعد دة، ولكن لا نعرف إلى أي فترة تعود، وربما كانت متدوالة خلال العهد الزياني، ومنها تلك التي تتضم ن الحديث عن المدينة تلمسان، وهي كالآتي:

ُ اَقَ يَ ـَة بَ اَبُ الْجَ يَ الدَّ فِي الصَّيْ فَ مَ الحَ للاَ هَ الْكَ هَ الْكَ يَ كُبُ مَ الْعَ للاَ هَ ال َ كُنْ بَ ـَة خَ َايُ الْحَ بَرِيبِ فِي السَّوقِ مَ الْعَ للاَ هَ الْكَ هَ الْكَ يَ السَّوقِ مَ الْمَ الْعَ للاَ هَ الْكَ يَ الْكَ عَلَى اللهِ وَقَ مَ الْمَ الْمَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ عَلَى اللهُ اللهُ

كما تناولت هذه القصائد مختلف المواضيع الاجتماعية، فمن خلالها يشكو القائل ما يعيشه من مشاكل وهموم في حياته، ومنها هذه التي بين أيدينا:

لدَّاشْ نَصْ بَرَ قُوَ قُدْ َاشْ نَكُونْ هَ َايَ - َامْ طَالَتُ وَ الْ َالاَ خُبْرَ رِ مَا جَ الِي صَابِ َالْ نَسْ تَ نَّاكُ بُ لَلاً كُ تَنْ سَا حَالِي (3)

وبماذ نستنتج أن الغناء بالمغرب الإسلامي كان أندلسيا بنسبة كبيرة، وانتشر في كامل ربوعه، ومنها المغرب الأوسط الذي عرف عدة طبوع غنائية ع رفَت مع الهجرات الأندلسية إلى السواحل المغربية.

وقد اهتم سكان المغرب بالموسيقى والغناء والرقص، حاصة في المناسبات الاجتماعية كالأعراس والختان، و الاحتفال بالمولد النبوي الشريف وغيرها، باعتبارها وسيلة للتعبير عن الفرح وكذا الترفيه عن النفس، هذا ما أدى بالضرورة إلى انتشار العديد من الآلات الموسيقية، ومجالس اللهو، على الرغم

<sup>1</sup>\_ قلفاط آمين وروفال، المرجع السابق، ص: 239.

عدو غزلان، تلمسان أغاني ومعاني، منشورات أمال، (د.م.ن)، (د.ط)، 2011م، ص: 43.

<sup>3</sup>\_ عدو غزلان، المرجع السابق، ص: 42.

من موقف الشريعة الإسلامية الواضح تجاه هاته الأمور، والتي يمكننا القول أنها خرجت عن ما هو جائز.

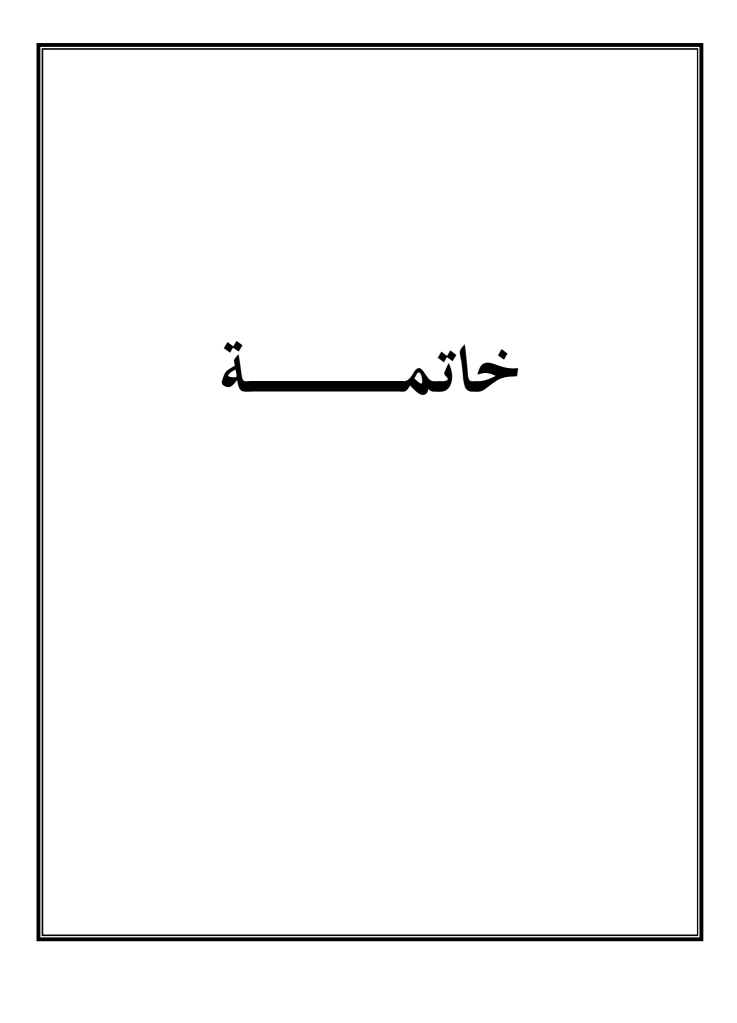
#### خلاصة:

لقد كانت حقبة الدولة الزيانية حقبة تطور حضاري للمغرب الأوسط، على الرغم من الظروف السياسية المضطربة، التي عرفتها المنطقة آنذاك، والشواهد المعمارية بما اكتنفها من زخرفة، وتصميم معماري فني يثلج الصدر لخير دليل على ذلك، فعندما يجتمع الفن الإسلامي الأندلسي والفن البربري، يخلص لنا فنا إبداعيا، يستحق منا الوقوف عليه.

ولم يتوقف التميز الزياني عند هذا الحد، بل نراه أيضا في الجال الصناعي، بحيث تعددت الحرف والصنائع من خزف وفخار وتليين للمعادن، وكذا النسيج، التي أحبه ها أصحابها وسعوا لإتقافها، فإتقان العمل من الأمور المهمة التي تدعو إليه الشريعة الإسلامية، لذا نجد الحرفي في العصور الوسطى قد تفنن في مصنوعاته، فأعطى لنا تحفا فنية لم تزل إلى الآن تنافس ما بلغت إليه الحداثة في مجال الصناعة، ومن ذلك لباس الكراكو، وحتى بعض الحلي التقليدية التي لاتزال تحافظ على بعض لمسات ذلك العصر.

وعندما نتحدث عن الفن الصناعي، فهذا لا يختلف كثيرا عن فن الصناعة اللفظية، والمتمثل في الأدب بشقيه الشعر والنثر، الذي شغل حيزا مهما في تلك الفترة، وهذا ما أدى إلى ظهور نخبة من الشعراء أثبتوا جدارتهم في قول الشعر بمختلف أغراضه ولا سيما مدح الرسول \_صلى الله عليه وسلم\_، وهذا راجع لانتشار التصوف آنذاك، كما دخلت الموشحات والأزجال التي تعتبر فنا أندلسيا خالصا عن طريق المهاجرين الأندلسيين، وشاعت الموسيقى والغناء في كل ربوع المغرب، وظهرت العديد من الآلات الموسيقية، كالعود والقانون والرباب وغيرها من الآلات المشرقية.

هذه هي الفنون في المغرب الأوسط خلال القرون الوسطى، فهل مجتمعنا الآن يعي تماما المعنى الحقيقي للفن؟ وهل هذا الفن مازال محافظا على معانيه السامية؟ أم أصبح محصورا بين الرقص والغناء؟



من خلال ما سبق التطرق إليه يمكننا القول أن الدولة الزيانية من الناحية السياسية عاشت ظروفا صعبة؛ إذ أنم اكانت تتوسط قوتين تكالبتا عليها بالغزو المتكرر، ورغم ذلك عم رت أكثر من ثلاثة قرون، وهذا راجع إلى عد ق أسباب أولها العامل الطبيعي؛ والمتمثل في حصانة المنطقة وموقعها الجغرافي المتميز عن غيرها، وكذلك إصرار ملوكها على النهوض بدولتهم، على الرغم من أنم افتت من أيديهم أكثر من مر ق، إلى جانب الازدهار الذي شهدته في المجال الاقتصادي؛ الأمر الذي جعلها تواجه الحصار المريني لمدة ثماني سنين.

فرغم الظروف السياسية غير المستقرة التي طالما رافقتها طيلة فترة تواجدها، إلا أنمّا أعطت الجانب الحضاري حقّه من الاهتمام، وإذا اعتبرنا أن الدولة الزيانية شهدت تطورا ملحوظا في الجال الحضاري بصفة عامة، فهذا مما ينعكس إيجابا على الجانب المعماري فيلي اللذين يعتبران جزء لا يتجز المعماري بدوره واسع الجال، فيشمل بذلك أهم المدن التي كانت تابعة للدولة، والتي نجدها قد فاقت العشرين مدينة، اكتفينا بتلمسان قاعدة المغرب الأوسط، وعاصمة ملك الزيانيين، إلى جانب بعض المدن التي كانت تابعة له، وركزنا اهتمامنا على التي شهدت تطورا في الجالين الفني والمعماري، وخاصة على العهد الزياني، ومن الملاحظ أنه لم تكن المدن الداخلة في اطارها كلها زيانية، بل أن منها ما تشهد على حضارة المرينيين وتاريخهم هناك، وأبرز دليل على ذلك مدينة المنصورة التي توفرت على كامل عناصر المدينة الإسلامية، ولا تزال شامخة بأطلالها، ومركزا سياحيا للزوار.

وفيما يدخل في إطار المنشآت المدنية فإلى جانب المدن نجد الدور التي اتخذها الإنسان للوقاية من قساوة الطبيعة، والمتمثلة في المنازل والقصور، وقد توزعت هذه المساكن حسب الطبقات الاجتماعية، وكذا المستوى المادي لكل عائلة، فنجد الملوك والوزراء وأرباب الدولة قد اتخذوا القصور الأنيقة مساكن لهم، وهذا حسب وظيفة كل فرد في البيت الحاكم، فقد كانت قصور الملوك أكثر فخامة وفنا عن بقية قصور مختلف رجال الدولة.

أما الطبقات الاجتماعية الأحرى، فأغلبها ينتمي إلى طبقة العامة، والتي كانت تتخذ من البيوت مسكنا لها، وحتى هذا إنما متوقف على المستوى المعيشي لكل منها، فقد كانت مساكن الميسوري الحال منها واسعة، وربما تتألف من أكثر من طابق، بينما البسطاء منهم كان بيته لا يتعدى الغرفة الواحدة أو الاثنين، كما اتخذت بعض البقئل منها الخيسم كمأوى لها.

كما لا ننسى الحمامات، بحيث عرفت الدولة الزيانية عدة حمامات منها ما هو راجع لفترات سابقة عنها، وامتد حتى إلى عهدها، ومنها ما كان حديث العهد بها. بالإضافة إلى الفنادق، فمن كون أن الدولة الزيانية قد عرفت رواجا في المحال التجاري، وكانت من الدول المتعاملة معها الأوربية، فقد قامت ببناء فنادق لحؤلاء التجار والقناصل وغيرها، ولم تكن الفنادق خاصة بالأجانب فقط، بل أن منها ما هو خاص بالسكان المحلين.

ولعل الشيء المميز هنا هو أن العمران بالمغرب الأوسط على العهد الزيابي قد زاد عم اكان عليه في الدويلات السابقة، لا من حيث العدد، ولا من حيث الفن، حتى أصبح من المنجزات الشائعة في المغرب الإسلامي ككل وحتى في المشرق، وخاصة الدينية منها من المساجد، الزوايا والكتاتيب، وقد أد ت هذه المؤسسات إلى جانب مهمتها الدينية دورا بالغا في تطوير الجانب الفكري، إلى جانب المدارس التي لا تقل أهمية عنهم؛ كانت تلمسان حاضرة علمية، ساهمت في تخريج الكثير من العلماء، عما انعكس إيجابا على ازدهار العمران بها، ولم يقتصر الجانب الديني على المساجد فحسب، بل تعداه إلى الأضرحة؛ بحيث بلغت مكانة الأولياء الصالحين والعلماء مكانة هامة لدى الخلفاء الزيانيين وحتى المرينيين، فقاموا ببناء أضرحة على قبورهم، واتخذت مزارات للتبرك بها، وهي عادة علقت بالمختمع منذ القديم، ولا زالت حتى الآن.

والشيء الملاحظ هنا هو تأثر الملوك الزيانيين بالفن الأندلسي، لا في البناء والتشييد، ولا في الزخرفة، كماأن هذه المنجزات لم تكن كلها من طرف بني زيان، فحتى المرينيين ساهموا في تطوير تلمسان، وما أتيح لهم من المناطق أثناء دخولهم المغرب الأوسط، فهناك الكثير من المنجزات تحمل بصمتهم هناك.

وإذا صر حنا بالقول أن الدولة الزيانية عاشت في عداء مستمر مع جيرانها من الشرق والغرب، فإن هذا ما يستلزم منهم تحصين منطقتهم، وبالفعل ساهموا في تزويدها بكافة المنشآت العسكرية من الأسوار التي كان غالبا ما يتبعها بناء الأبواب، وهذا ما ينطبق أيضا على الأبراج. كذلك الحصون والقلاع التي كانت تقام عند إخضاعهم لمنطقة معينة، فرغم التخريب الذي شهدته هذه المنشآت من قبل المرينيين خاصة، إلا أن هذا لم يزدهم إلا إصرارا على التشييد المحكم لهاته المنشآت، وتجديدها بعد أفولها العديد من المرات.

أما ما يدخل في إطار الجانب العمراني، ولم نجد من المؤرخين إشارات لذلك فهي المستشفيات أو ما عرف خلال العصر الوسيط بالبيماريستانات، فمن غير المعقول أن تكون دولة بهذه الفخامة، ولم يكن من اهتمامها ما يتعلق بهذا الجال، خاصة وإذا اعتبرنا أن هذه الدولة عرفت الحروب متواصلة، فهي بذلك تحتاج إلى مراكز مثل هذه للتداوي ومعالجة المصابين من أثر الحروب.

أما عن الجانب الفني فيتفرع إلى عدة تخصصات، أولها ما اندرج في إطارها ما هو خاص بالفن المعماري، وما تضم تنه عن الزخرفة بتفرعاتها: وما هو أهم في موضوعنا، وهو ما يربط بين جزئي الموضوع العمارة والفن، ويتمثل في الزخرفة المعمارية بأنواعها الثلاثة: النباتية، الهندسية والكتابية، وهي الزخارف التي قام الفنان المعماري بتنفيذها على المنشات المعمارية من المساجد، المدارس، القصور وغيرها من المنشآت، والتي تأثّر فيها الزيانيون تأثرا بالغا بالأندلسيين، فقد أضاف هؤلاء كثيرا إلى الخبرة التلمسانية، ولهذا استعان بهم الخلفاء في العمارة والتشييد.

أما ما يتعلق بالجانب الصناعي من الفن فيكمن في صناعة الفخار والنسيج، وكذا الحلي والمعادن، فقد ازدهرت كلها خلال العصر الوسيط، ولكن نحن ما يهمنا في الأمر هو زخرفة هذه المنتوجات سواء تلك التي يستعملها الإنسان للتزين بما، أو لمختلف الأغراض في حياته اليومية، خاصة الحلي التي تفنن الصائغ في تزينها، وحتى الملابس قد أبدع الخياطون في تفصيلها، وفي بعض الأحيان تطرز بالذهب، وفي الغالب تكون لباس الملوك والأميرات، وهذا وازدهرت العديد من الصناعات التي عبرت عن معنى الإبداع الحقيقي للحرفي في ذلك العصر ومنها صناعة المعادن وزخرفتها بما في ذلك النحاس الذي صنعت منه الثريات المستعملة في المساجد والقصور، وكذا الوراقة وما يتبعها من تحسين للخط وزخرفة للكتب.

ومما هو ملاحظ بصفة عامة هو التطور الذي بلغه بنو زيان في مجال العمران، وما تمي ّزوا به من إبداع فني ، وحتى المرينيين لا يقلوا عنهم أيتم في ذلك، فكلا منهم تأثر بالحضارة الأندلسية، لذا لم تختلف منشآتهم كثيرا، إلا في بعض النقاط، التي تظهر جليا من خلال منجزات كلا الطرفين وبالأخص الدينية منها، التي إن صح القول اقتصرت على مدينة تلمسان وبعض المناطق المجاورة، خاصة الدولة الزيانية، التي عرفت اتساعا في رقعتها الجغرافية أحيانا كثيرة، لكن لم يحرص سلاطينها على التعمير خارج العاصمة، فأغلب المنشآت التي أقاموها على الحدود الشرقية كانت ذو طابع عسكري الهدف منها إحكام السيطرة على المنطقة.

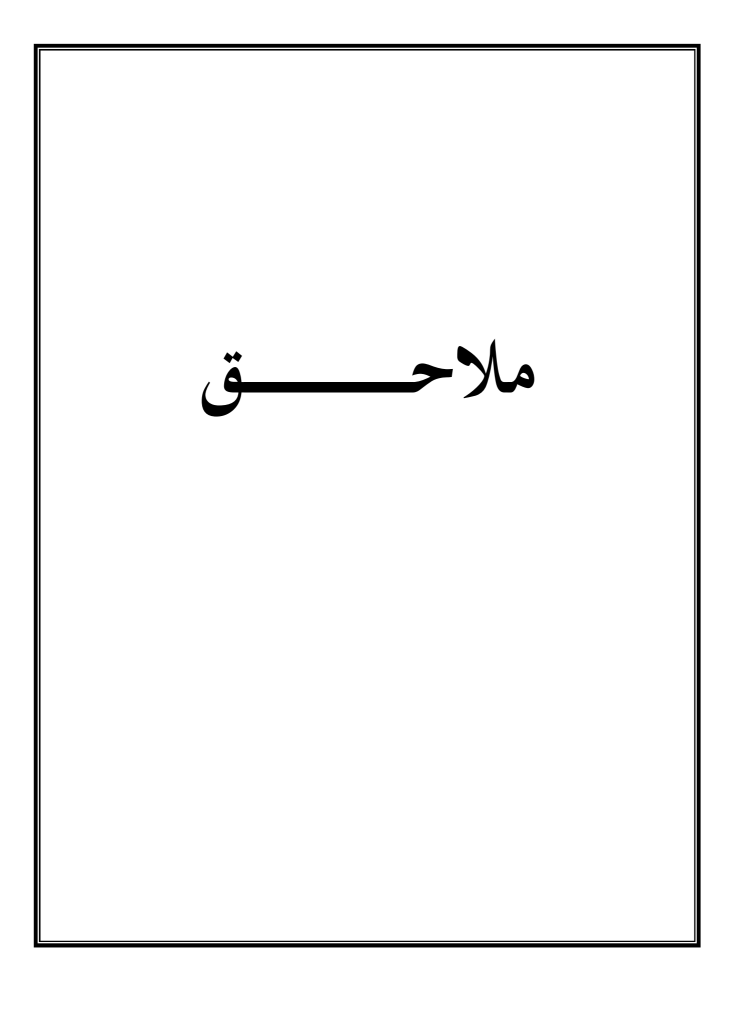
كما يعتبر ولا شك الجانب الأدبي من الجوانب الفنية الراقية، والتي بلغ فيه العلماء والشعراء مبلغهم، فكان بعض خلفاء الدولة شعراء، ساهموا في إنماء الجانب اللغوي فيها، هذا إلى جانب شعراء آخرين، منهم ذوي أصل أندلسي، ومنهم المحليون، برعوا جميعهم، بحيث تعددت الأغراض الشعرية، فمنها: الشعر الديني؛ وهو أكثر الأغراض ازدهارا في هذه الفترة على وجه الخصوص، بحيث عرف الزيانيون ظاهرة الاحتفال بالمولد النبوي، وذلك منذ عهد أبي حمو الثاني.

ثم تليها الجوانب الأخرى من المدح؛ الذي تجلى خاصة في التغني بالمنطقة تلمسان وجمال مناظرها الطبيعية، هذا إلى جانب مدح سلاطينها الذين ساهموا بكل ما في وسعهم من أجل استرجاع مدينتهم، خاصة بعدما فقدوها أكثر من مرة. أما الفخر فلا يخرج عن إطار إبراز السلطان أبي حمو لما قام به من مساهمته في إعادة إحياء الأثر الزياني بعدما انمحى من المنطقة. أما الهجاء فيكمن مما كان من قبل أعدائهم المريينين الذين يعتبرون سقوطهم ليس قدر ا، وإنما ضعفا منهم، كما يتجلى ذلك عند ابن خميس الذي يعبر عن شوقه وحنينه لمدينة تلمسان بعتابه لملوكها الزيانيين، كما عرف الغزل أيضا، بحيث وجد بعض الأشخاص كانوا يعبر ون عن اشتياقهم إلى من يحبون، ويشكون بعدهم عن طريق الشعر.

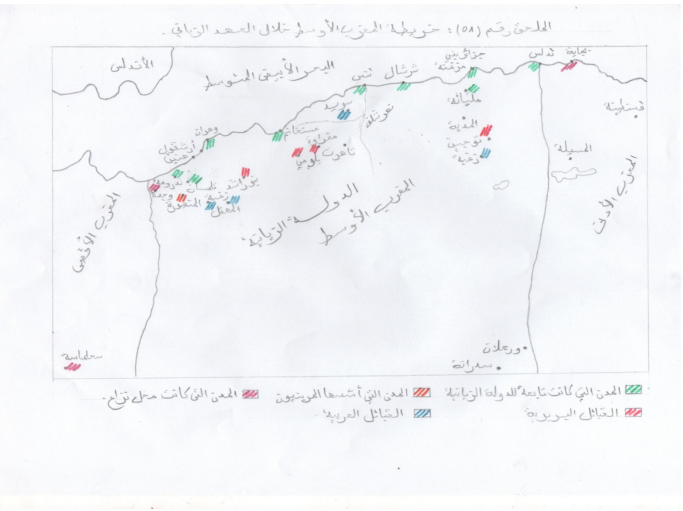
ولا ننسى أن ننو "ه بنوع آخر يأخذ من الشعر ميزة تتمثل في القافية، ويخرج عنه في الوزن، وهو ما عرف بالموشحات والأزجال، والذي عرف هو الآخر ازدهارا مثله مثل الشعر، بحيث لاقى إقبالا كبيرا من قبل شعراء تلمسان، وحتى خلفائها، وعرف مثله مثل الشعر أغراضا متعددة تمثلت في شعر المولديات، المدح، الفخر.

و الفنون الصوتية كما هو معروف متعددة، فإلى جانب الفن الأدبي نجد الفن الموسيقي، وحسب ما وجد من إشارات المؤرخين فإنه قد ازدهر ما بعد العهد الزياني، أي بعد الهجرة الأندلسية التي شهدها المغرب الإسلامي بعد سقوط غرناطة، أما خلال الفترة الوسيطة، فلم نجد إلا بعض ما أشير إليه من اهتمام بعض الخلفاء الزيانيين بالغناء وأصحابه، وبعض الآلات الموسيقية التي وجدت هناك.

وختاما يمكننا القول أن موضوع العمران والفنون واسع الجال، والفترة الزمنية، وكذا الإطار الجغرافي، وعليه فلم نستطع الإلمام بكافة العناصر التي تدخل في هذا الإطار، ولهذا اكتفينا في معظم الأحيان بدراسة بعض النماذج، والتي من خلالها نتعرف على العنصر المدروس.



# الملحق رقم (1): خريطة المغرب الأوسط خلال العهد الزياني



من رسم الطالبتين

عن: حسين مؤنس، أطلس تاريخ الإسلام، ص: 167.

لعرج عبد العزيز، مدينة المنصورة المرينية، ص: 307.

بواشي نشار خديجة، العناصر الزخرفية على المسكوكات المغربية من القرن 10م إلى القرن 14م، ص:210.

# الملحق رقم (02): مئذنة مسجد المشور.



من تصوير الطالبتين

الملحق رقم (03): مئذنة مسجد العباد.



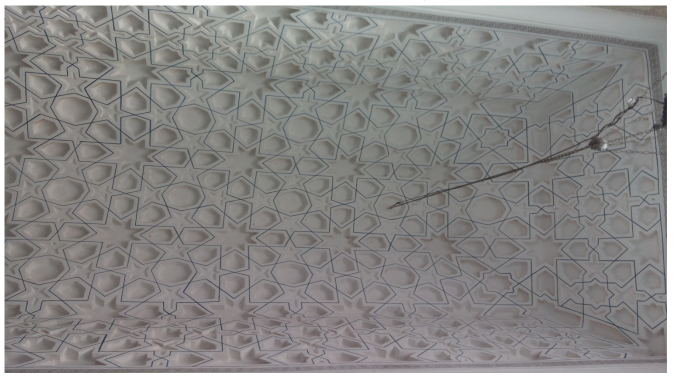
من تصوير الطالبتين

الملحق رقم (04): نافورة مسجد العباد.



من تصوير الطالبتين.

الملحق رقم (05): سقف مسجد العباد



من تصوير الطالبتين

الملحق رقم (06): القبة التي تعلو قاعة الدروس في مدرسة العباد

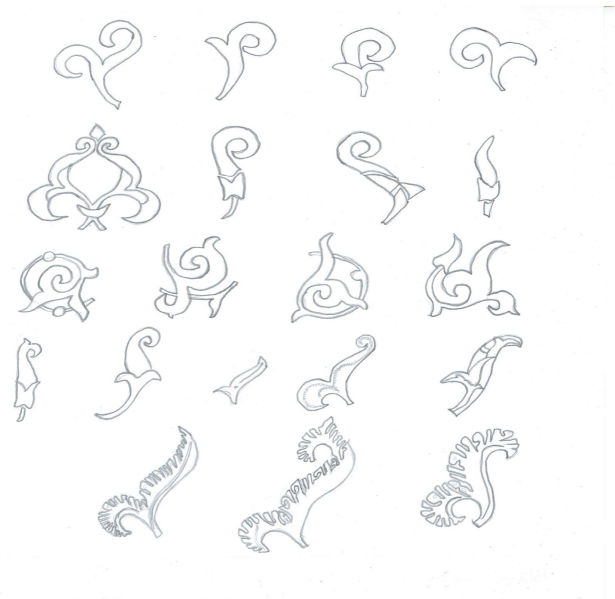


من تصوير الطالبتين الملحق رقم (07): القبة المقرنصة التي تعلو محراب مسجد العباد



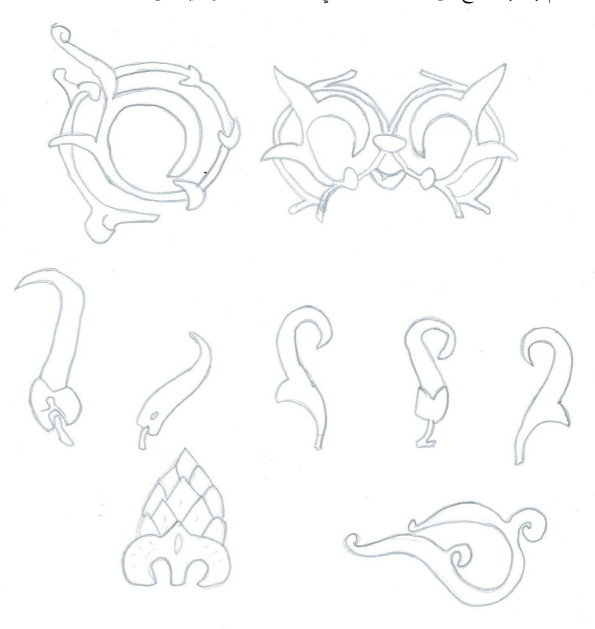
من تصوير الطالبتين

الملحق رقم (07): نماذج عن الزخرفة النباتية الزيانية



من رسم الطالبتين عن: موساوي عبد المالك، فن الزخرفة في العمارة الإسلامية بتلمسان، ص ص: 52،53.

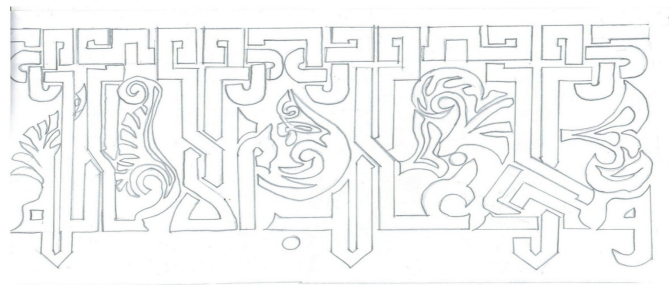
الملحق رقم (08): نماذج عن الزحرفة النباتية التي استخدمها المرينيون في تزين مسجد العباد



من رسم الطالبتين

عن: موساوي عبد المالك، فن الزخرفة في العمارة الإسلامية بتلمسان، ص: 163. بوطارن مبارك، العمائر الدينية في المغرب الأوسط، ص: 359.

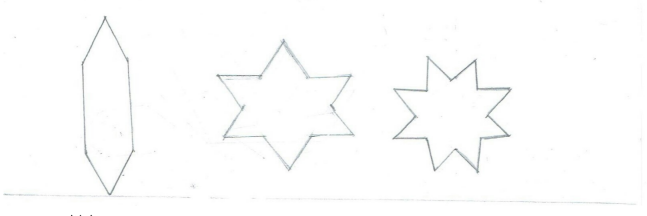
# الملحق رقم (09): عبارة "لا غالب إلا الله" بالخط الكوفي المورق والمزهر بمسجد سيدي إبراهيم المصمودي



من رسم الطالبتين

عن: موساوي عبد المالك، تطابق فن الزخرفة بين تلمسان والأندلس، ص: 194.

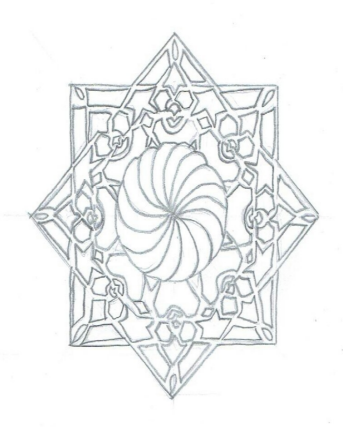
# الملحق رقم (10): نجمة سليمانية ومشتقاتما



من رسم الطالبتين

عن: موساوي عبد المالك، فن الزخرفة في العمارة الإسلامية بتلمسان، ص: 85.

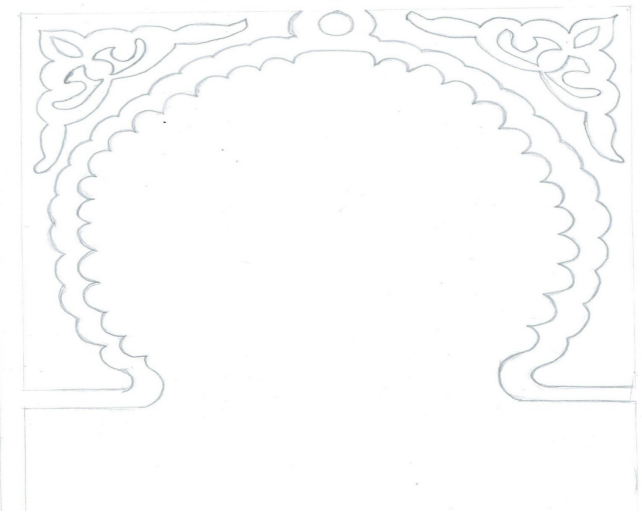
# الملحق رقم (11): محارة تحيطها بما زخارف هندسية بضريح سيدي إبراهيم المصمودي



من رسم الطالبتين

عن: مهتاري فائزة، الزخارف في المساجد الزيانية والمرينية، ص: 27.

الملحق رقم (12): قبر الملكة مركبة يحوي عقد مفصص تحيط به زحارف نباتية متناظرة



من رسم الطالبتين

عن: موساوي عبد المالك، دور الزخرفة في الحياة الحضارية بتلمسان، ص: 132.

# قائمة المصادر والمراجع

القرآن الكريم برواية ورش عن نافع.

#### الحديث النبوي الشريف:

- 1. الترمذي محمد بن عيسى بن سورة (ت 279هـ)، سنن الترمذي، تح وتع: محمد فؤاد عبد الباقى، ج<sub>3</sub>، مكتبة البابي الحلبي، مصر، ط<sub>2</sub>، 1395هـ/1975م.
- 2. الكنتي باي بن سيدي عمر الوافي، السنن المبين في شرح أحاديث أصول الدين، إع:مالك كرشوش، وحيمد الكنتي، ج4، مركز الإمام الثعالبي لدرسات والنشر والتراث، الجزائر، ط1، 1432هـ/ 2011م.

#### ا− المصادر:

#### أ- التاريخية:

- 3. ابن الأحمر أبو الوليد إسماعيل بن يوسف الغرناطي الأندلسي (ت 807هـ/1405م)، تاريخ الدولة الزيانية بتلمسان، تق وتح وتع: هاني سلامة، مكتبة الثقافة الدينية للنشر والتوزيع، بور سعيد (الظاهر)، ط1، 1421هـ/2001م.
- 4. \_\_\_\_\_\_\_ ، روضة النسرين في دولة بني مرين، المطبعة الملكية، الرباط، (د.ط)، 1382ه/1962م.
- 5. \_\_\_\_\_\_\_\_ أعلام المغرب والأندلس (نثير الجمان في شعر من نظمني وإياه الزمان)، تح وتق: محمد رضوان الداية، مؤسسة إقرأ، (د.م.ن)، (د.ط)، (د.ت).
- 6. ابن الأصبغ عيسى بن سهل الأندلسي (ت 486هـ)، وثائق في شؤون العمران في الأندلس (المساجد والدور مستخرجة من مخطوط الأحكام الكبرى)، تح: محمد عبد الوهاب خلاف، مر: محمود علي مكي ومصطفى كامل إسماعيل، المطبعة العربية الحديثة، القاهرة، ط1، 1983م.
- 7. الجزنائي على (من علماء ق 8ه)، جنى زهرة الأس في بناء مدينة فاس، تح: عبد الوهاب بن منصور، المطبعة الملكية، الر " باط، ط2، 1411ه/1991م
- 8. الونشريسي أبو العباس أحمد بن يحي (ت 914هـ)، المعيار المعرب والجامع المغرب عن فتاوي أهل إفريقية والأندلس والمغرب، ج $_{5}$ ، ج $_{7}$ ، ج $_{11}$ ، إشر: محمد حجي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، (د.ط)، 1401هـ/1981م.

- 9ابن الز يات أبو يعقوب يوسف بن يحي التادلي (ت 617هـ/1221م)، التشوف إلى رجال التصوف وأخبار أبي العباس السبتي، تح: أحمد توفيق، منشورات كلية الآداب، الرباط، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، ط2، 1997م.
- 10. ابن أبي زرع أبو الحسن علي بن عبد الله الفاسي (كان حيا مابين 710ه-731ه/ 1310-1331م)، الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس، صور للطباعة والوراقة، الرباط، (د.ط)، 1972م.
- 11. \_\_\_\_\_\_، الذخيرة السنية في تاريخ الدولة المرينية، (د.د.ن)، الرباط، (د.ط)، 1392هـ/1972م.
- 12. ابن حجر العسقلاني شهاب الدين أحمد بن علي (ت 852هـ)، الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، سف<sub>3</sub>، دار الجيل، بيروت، (د.ط)، 1414هـ/1393م.
- 13. ابن حزم الأندلسي أبو محمد علي بن سعيد (ت 456ه/1064م)، جمهرة أنساب العرب، تح وتع: ليفي بروفينسال، دار المعارف، مصر، (د.ط)، 1948م.
- 14. أبو حمو موسى الثاني (ت 791ه/1388م)، واسطة السلوك في سياسة الملوك، منشورات بونة للبحوث والدراسات، عنابة، (د.ط)، 1431ه/2011م.
- 15. مجهول، زهر البستان في دولة بني زير ان، ج2، تح وتق: بوزياني الدراجي، مؤسسة بوزياني للنرسر والتروزيع، الجزائر، (د.ط)، 1231ه/2013م.
- 16. أبو مدين شعيب (ت 594ه)، الجواهر الحسان في نظم أولياء تلمسان، تق وتح وتع: عبد الحميد حاجيات، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، (د.م.ن)، (د.ط)، 1394ه/ 1974م.
- 17. المكناسي أحمد بن القاضي (ت 1025هـ) جذوة الاقتباس في ذكر من حل من الأعلام مدينة فاس، دار المنصور للطباعة والوراقة، الرباط، (د.ط)، 1973م.
- 18. المقري أبو العباس شهاب الدين أحمد بن محمد التلمساني (ت 1041هـ)، نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، مج7، تح: إحسان عباس، دار الصادر، بيروت، (د.ط)، 1408هـ/1988م.

- 19. \_\_\_\_\_\_، أزهار الرياض في أخبار القاضي عياض، ج1، ضب و تح وتع في السرّ قا وإبراهيم الأبياري وعبد الحفيظ شلبي، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، 1358ه/1939م، ص: 371.
- 20. المراكشي عبد الواحد (ت 647ه)، المعجب في تلخيص أخبار المغرب، تح: محمد سعيد العربان، (د.د.ن)، القاهرة، (د.ط)، 1383م/ 1963م.
- 21. ابن مرزوق أبو عبد الله محمد الخطيب (ت781هـ)،المسند الصّحيح الحسن في مآثر ومحاسن مولانا أبي الحسن، درا وتح: ماريا خيسوس بغيرا، تق:محمود بوعياد، الشرّكة الوطنية للنرّشر والتروزيع، الجزائر، (د.ط)، 1401هـ/1981م، ص ك: 591.
- 22. \_\_\_\_\_\_\_، المناقب المرزوقية، درا وتح: سلوى الزاهري، منشورات وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، المملكة المغربية، ط1، 1429هـ/2008م.
- 23. ابن مريم أبو عبد الله محمد بن محمد بن أحمد الشريف المليتي المديوني (ت مابين 1025\_ 1028 مرا: محمد بن أبي شنب، المدرسة 1028هـ)، البستان في ذكر العلماء والأولياء بتلمسان، مرا: محمد بن أبي شنب، المدرسة الثّعالبية، الجزائر، (د.ط)، 1326هـ/1908م، ص ك: 315.
- 24. النميري ابن الحاج أبو القاسم برهان الدّين إبراهيم بن عبد الله الغرناطي (ت بعد 774هـ)، فيض العباب وإفاضة قد ّاح الآداب في الحركة السه عيدة إلى قسنطينة والز ّاب، درا وإع: محمد بن شقرون، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط1، 1990م.
- 25. العقباني أبو عبد الله محمد بن أحمد بن قاسم بن سعيد التلمساني (ت 871هـ/1467م)، كتاب تحفة الذّاظر وغذّية الذاكر في حفظ الشّعائر وتغيير المناكر، تح:علي الشّنوفي، Tome XIX، (د.م.ن)، (د.ط)، 1967م.
- 26. ابن عذاري المراكشي (كان حيا سنة 712هـ/1312م)، البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، ج<sub>1</sub>، تح ومرا: ج. س كولان وليفي بروفنسال، دار الثقافة، بيروت، ط<sub>2</sub>، 1982م.
- (قسم الموحدين)، تح: محمد إبراهيم الكتاني وآخرون، دار الغرب الإسلامي، بيروت، دار الثقافة، الدار البيضاء، ط1، 1406هـ/1985م.

- 27. القلقشندي أبو العباس أحمد بن علي (ت 821هـ/1418م)، صبح الأعشى، ج2، المطبعة الأميرية، القاهرة، (د.ط)، 1333هـ/1915م.
- 28. \_\_\_\_\_\_\_ قلائد الجمان في التعريف بقبائل عرب الزمان، تح وتق: إبراهيم الأبياري، دار الكتاب الإسلامية، دار الكتاب المصري، القاهرة، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ط2، 1402ه/1982م.
- 29. القرافي بدر الدين محمد بن يحي بن عمر (ت 1008هـ)، توشيح الديباج وحلية الإبتهاج، تح: على عمر، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ط1، 1425هـ/2004م، ص: 231.
- 30. أبو راس الناصر (ت 1238هـ)، لقطة العجلان في شرف الشيخ عبد القادر بن زيان ملوك تلمسان، درا وتح: حمدادو بن عمر، (د.د.ن)، (د.م.ن)، (د.ط)، 1432هـ/ 2011م.
- 31. التنبكتي أبو العباس أحمد بابا (ت 1036ه/1627م)، نيل الابتهاج بتطريز الديباج، إشر وتق: عبد الحميد عبد الله الهرامة، ج1 وج2، كلية الدعوة الإسلامية، طرابلس، ط1، 1989م.
- 32. \_\_\_\_\_\_، كفاية المحتاج لمعرفة من ليس في الدّيباج، ج1، درا وتح: أحمد مطيع، مطبعة فضر الله، المحمدية (المغرب)، (د.ط)، 1021هـ/2000م.
- 33. التنسي محمد بن عبد الله (ت 899هـ/1494م)، تاريخ بني زيان ملوك تلمسان (مقتطف من نظم الد ر والعقيان في بيان شرف بني زيان)، تح وتع: محمود آغا بوعياد، موفم للنشر، الجزائر، (د.ط)، 2011م.
- 34. ابن الخطيب لسان الدين ذي الوزارتين (ت 776ه/1374م)، **الإحاطة في أخبار غرناطة**، مج3، تح: محمد عبد الله عنان، الشركة المصرية للطباعة والنسّر، القاهرة، ط2، 1393ه/1393م.
- 35. \_\_\_\_\_\_، رقم الحلل في نظم الدول، المطبعة العمومية، المحمدية (تونس)، (د.ط)، 1316ه.
- .36. \_\_\_\_\_\_\_، تاريخ المغرب العربي في العصر الوسيط (القسم الثالث من كتاب أعمال الأعلام)، تطبيم ختار العبال العبال الكتاب، الدار الكتاب، الدار البيضاء، (د.ط)، 1964م.

- 37. \_\_\_\_\_\_، ريحانة الكتاب ونجعة المنتاب، مج1، تح: محمد عبد الله عنان، المطبعة العربية الحديثة، القاهرة، ط1، 1400هـ/1980م.
- 38. ابن خلدون أبي زكريا يحي بن أبي بكر محمد بن محمد بن خلدون (ت 780هـ/1378م)، بغية الرواد في ذكر الملوك من بني عبد الواد، تح: ألفرد بل، مج<sub>1</sub>، بيير فونطانة الشرقية، الجزائر، (د.ط)، 1321هـ/1903م.
- ج<sub>2</sub>، تق وتح وتع: عبد الحميد حاجيات، عالم المعرفة للنشر والتوزيع، الجزائر، (د.ط)، 2011م.
- 39. ابن خلدون عبد الرحمن بن محمد الحضرمي (ت 808ه/1406م)، مقدمة ابن خلدون (وهي الجزء الأول من كتاب: ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر)، مرا: سهيل زكار، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، (د.ط)، 1431ه/1001م.
- ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر، جه، جه، مرا: سهيل زكار، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، (د.ط)، 1421هـ/2000م،.
- 40. \_\_\_\_\_\_، التعريف بابن خلدون ورحلته غربا وشرقا، دار الكتاب اللبناني للطباعة والنشر، بيروت، (د.ط)، 1979م.
- 41. الذهبي شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان (ت 748ه/ 1374م)، سير أعلام النبلاء، ج3، تح: محمد نعيم العرقسوسي ومأمون صاغرجي، إشر: شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط1، 1417ه/ 1996م.

#### ب- الجغرافية:

42. الإدريسي أبو عبد الله محمد بن محمد بن عبد الله (ت 558ه/1163م)، نزهة المشتاق في اختراق الآفاق (وهو جزء من كتاب: المسالك والممالك)، مج<sub>1</sub>، مكتبة الثقافة الدينية، بور سعيد، (د.ط)، (د.ت).

- 43. ابن بطوطة أبو عبد الله محمد بن عبد الله (ت779ه/1377م)، رحلة ابن بطوطة المسم الله النه النه عربه، طربه الأسفار"، المطبعة الخيرية، مجربه، طربه المسم المس
- 44. البكري أبو عبيد (ت487ه/1094م)، المغرب في ذكر بلاد افريقية والمغرب (جزء من كتاب المسالك والممالك)، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، (د.ط)، (د.ت).
- 45. الوزان الحسن بن محمد الفاسي (ت957هـ/1550م)، وصف إفريقيا، ج $_1$ ، ج $_2$ ، تر: محمد حجي ومحمد الأخضر، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط $_2$ ، 1983م.
- 46. الزهري أبو عبد الله محمد بن أبي بكر (ت أواسط ق 6ه)، كتاب الجغرافية، تح: محمد حاج صادق، مكتبة الثقافة الد ينية، بور سعيد (الظاهر)، (د.ط)، (د.ت).
- 47. ابن حوقل أبو القاسم النصيبي (ت 367هـ)، صورة الأرض، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، (د.ط)، 1992م.
- 48. الحموي ياقوت شهاب الدين أبو عبد الله بن عبد الله الرومي البغدادي (ت 626هـ/ 1228م)، معجم البلدان، مج $_{2}$ ، مج $_{3}$ ، مج $_{5}$ ، مج $_{5}$ ، مج $_{5}$ ، مج $_{6}$ ، مج $_{7}$ ، معجم البلدان، مج $_{6}$ ، مج $_{7}$ ، مج $_{7}$ ، معجم البلدان، مج $_{7}$ ، مح $_{$
- 49. الحميري محمد بن عبد المنعم (ت 900ه)، الروض المعطار في خبر الأقطار، تح: إحسان عباس، مطابع هيدلبرغ، بيروت، ط2، 1984م.
- 50. ابن الحسين إسحاق (عاش خلال ق 4ه)، أكامر المرجان في ذكر المدائن المشهورة في كل مكان، تح: فهمي سعد، عالم الكتب، بيروت، ط1، 1408ه، 1988م.
- 51. مجهول (من علماء ق 6ه/12م)، الاستبصار في عجائب الأمصار، نش وتع: سعد زغلو ل عبد الحميد، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، (د.ط)، (د.ت).
- 52. ابن سعيد أبو الحسن علي بن موسى المغربي (ت 685ه/1286م)، كتاب الجغرافيا، تح وتع: إسماعيل العربي، منشورات المكتب التجاري للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، ط1، 1970م.

- 53. العبدري أبو عبد الله محمد بن محمد بن علي بن أحمد بن سعود (ت 725ه/1325م)، الرحلة المغربية، منشورات بونة للبحوث والدّراسات، بونة (الجزائر)، ط1، 1428ه/ 2007م.
- .54 الفحام، دار سعد الدين، دمشق، ط2، 2005م.
- 55. العمري شهاب الدين أحمد بن فضل الله (ت 749ه/1349م)، مسالك الأبصار في ممالك الأمصار، سف، تح: حمزة أحمد عباس، المجمع الثقافي، أبو ضبي، (د.ط)، 1423ه/1423م.
- 56. أبو الفدا عماد الدين إسماعيل بن محمد بن عمر (ت 732هـ)، تقويم البلدان، تص: رينود والبارون ماك كوكين ديسلان، دار الطباعة السلطانية، باريس، (د.ط)، 1830م.
- 57. ابن خرداذبة أبو القاسم عبيد الله ابن عبد الله، المسالك والممالك، مطبعة بريل المسيحية، ليدن المحروسة، (د.ط)، 1889م.

# II- المراجع:

#### أ- باللغة العربية:

- 58. أبو الأجفان محمد بن الهادي، **الإمام أبو عبد الله محمد المقري التلمساني**، الدار العربية للكتاب، طرابلس (الجماهيرية العربية الليبية)، الدار العربية للكتاب، تنس، (د.ط)، 1988م.
- 59. بملول إبراهيم، الآلات الموسيقية التقليدية في الجزائر، تس: عثمان تاجنانت، دار الخلدونية، الجزائر، (د.ط)، 2007م.
- 60. بواشي خديجة نشار، العناصر الزخرفية على المسكوكات المغربية من القرن 10م إلى القرن 10م إلى القرن 10م إلى القرن 14م، Sh'farK، الجزائر، (د.ط)، (د.ت).
- 62. بوطبل عبد القادر، تاريخ مدينة حمو موسى في الماضي والحاضر، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، (د.ط)، 1986م.

- 63. بوسماحة حسن، فن الزخرفة، أوراق للنشر والتوزيع، سوق أهراس، ط1، 2012م.
- 64. بوسماحة عبد الحميد، تلمسان تاريخ وثقافة، (د.د.ن)، (د.م.ن)، (د.ط)، 2011م.
- بوعزيز يحي، المساجد العتيقة في الغرب الجزائري، منشورات ANEP، الجزائر، (د.ط)، 2011م.
- 65. بوفلاقة سعد، أوراق تلمسانية، منشورات بونة للبحوث والدراسات، الجزائر، ط1، 1432هـ/2011م.
- 66. بورويبة رشيد، الكتابات الأثرية في المساجد الجزائرية، موفم للنشر، الجزائر، (د.ط)، 2011م.
- 67. بلوط عمر، فنادق مدينة تلمسان الزيانية "دراسة أثرية"، مؤسسة الضحى للنشر والتوزيع، الجزائر، ط<sub>1</sub>، 2011م.
- 68. بلعربي خالد، الدولة الزيانية في عهد يغمراسن "دراسة تاريخية حضارية" (633-631). والمعية للنشر والتوزيع، الجزائر، (د.ط)، (د.ت).
- 69. براهامي نصر الدين، تلمسان الذاكرة، منشورات شالة، الأبيار (الجزائر)، ط2، 2010م. الجيلالي عبد الرحمان بن محمد، تاريخ الجزائر العام، ج2، مكتبة الشراكة الجزائرية، الجزائر، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، ط2، 1385هـ/1965م.
- 70. ديب محمد سهيل، الوجوه المجيدة للحضارة الأندلسية بتلمسان، منشورات التفاحات الثلاث، (د.م.ن)، (د.ط)، 1432هـ/ 2012م.
- 71. الدكالي محمد بن علي، **الإتحاف الوجيز تاريخ العدوتين**، تح: محمد أبو الشعراء، مطبعة المعارف الجديدة، الرباط، ط2، 1996م.
- 72. الدراجي بوزياني، أدباء وشعراء من تلمسان، ج<sub>1</sub>، دار الأمل للدراسات، الجزائر، 1193هـ/2011م.
- 73. زيدون نادية وآخرون، تلمسان عاصمة التراث والتاريخ، منشورات CDSP، (د.م.ن)، (د.ط)، 2010م، ص ك: 271.
- 74. الزركلي خير الدين، الأعلام (قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين)، ج1، ج4، دار العلم للملاين، بيروت، ط15، 2002م.

- 75. زغبيب سميرة، المألوف من الأندلس إلى قسنطينة النشأة والخصوصيات، دار مداد بيونيفارسيتي براس، قسنطينة، ط1، 2009م.
- 76. حاجيات عبد الحميد، أبو حمو موسى الزياني "حياته وآثاره"، بني مرابط، (د.م.ن)، ط<sub>1</sub>، ط<sub>1</sub>، 1432هـ/2011م.
- 77. \_\_\_\_\_\_\_\_ تاريخ دولة بني زيان (مقتطف من كتاب ترجمان العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر وكتاب تاريخ الدولة الزيانية بتلمسان لابن الأحمر)، دار مدني للطباعة والنشر والتوزيع، (د.م.ن)، 2011م.
  - 78. الحياة اليومية في تلمسان، وزارة الثقافة، (د.م.ن)، (د.ط)، 2011م.
- 79. بن حموش مصطفى، مساجد مدينة الجزائر وزواياها وأضرحتها في العهد العثماني من خلال مخطوط ديفولوكس والوثائق العثمانية، دار الأمة، الجزائر، ط1، 2007م.
  - 80. حميش عبد الحق، سير أعلام تلمسان، دار التوفيقية، المسيلة، ط1، 1432هـ/2011م.
- 81. حنفي عائشة، الحلي الجزائرية بمدينة الجزائر في العهد العثماني، ج1، SHFAR، الجزائر، (د.ط)، (د.ط)، (د.ط).
- 82. حساني مختار، تاريخ الدولة الزيانية، ج<sub>2</sub>، ج<sub>3</sub>، منشورات الحضارة، الجزائر، (د.ط)، 2009م،.
- 83. \_\_\_\_\_\_، تاریخ الجزائر الوسیط، ج<sub>5</sub>، دار الهدی، عین ملیلة (الجزائر)، (د.ط)، 2013م.
- 84. الحسن السائح، **الحضارة الإسلامية في المغرب**، دار الثقافة، الدار البيضاء، ط2، 1406هـ/1986م.
- 85. الحريري محمد عيسى، تاريخ المغرب الإسلامي والأندلس في العصر المريني (610هـ/1213م)\_(869هـ\_1465م)، دار القلم، الكويت، ط2، 1408هـ/1987م.
- 86. حركات إبراهيم، **المغرب عبر التاريخ**، مج<sub>2</sub>، دار الرشاد الحديثة، الدار البيضاء، ط<sub>1</sub>، ط<sub>1</sub>، 1398هـ/1978م.

- 87. كمال السيد أبو مصطفى، جوانب من الحياة الاجتماعية والاقتصادية والدينية والعلمية في المغرب الإسلامي من خلال نوازل وفتاوى المعيار المعرب للونشريسي، مركز الإسكندرية للكتاب، الإسكندرية، (د.ط)، 1996م.
- 88. لعرج عبد العزيز، مدينة المنصورة المرينية بتلمسان (دراسة في الفكر العمراني الإسلامي وتطبيقاته العملية "عمرانا وعمارة وفنا")، شركة ابن باديس للكتاب، الجزائر، ط2، 2011م.
- 89. \_\_\_\_\_\_، جمالية الفن الإسلامي في المنشآت المرينية بتلمسان (669. \_\_\_\_\_\_. 89هـ/1269م) لأراسة أثرية فنسية جمالية"، الملكية، (د.م.ن)، ط1، 2007م.
- 90. موساوي عبد المالك، دور الزخرفة في الحياة الحضارية في تلمسان، دار السبيل، (د.م.ن)، ط<sub>1</sub>، 2011م.
- 91. \_\_\_\_\_فن "الزخرفة في العمارة الإسلامية "المساجد والمدارس"، دار السبيل، الجزائر، ط1، 2011م.
- 92. \_\_\_\_\_\_ فنيات تصميم الزخرفة الخطية في الطراز المغربي الأندلسي، دار السبيل، الجزائر، ط1، 2013م.
- 93. \_\_\_\_\_\_، زخارف المنارات الأندلسية في إسبانيا وشمال إفريقيا، دار السبيل، الجزائر، ط1، 2013.
- 94. ميدون عز الدين، ندرومة مدينة الفن والتاريخ، دار السبيل للنشر والتوزيع، (د.م.ن)، ط<sub>1</sub>، ط<sub>1</sub>، 2011م.
- 95. الميلي مبارك بن محمد، تاريخ الجزائر في القديم والحديث، تق وتص: محمد الميلي، ج2، دار الغرب الإسلامي، بيروت، المؤسسة الوطنية للكتاب، (د.ط)، (د.ت).
- 96. مقديش محمود، نزهة الأنظار في عجائب التواريخ والأخبار، مج1، تح: على زواوي ومحمد معوظ، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط1، 1988م
- 97. مقرانطة عابد بختة، صور من ذاكرة تلمسان الوسيطة "جمال وعراقة"، منشورات الرياسية، (د.م.ن)، (د.ط)، 2011م.
- 98. معزوز عبد الحق، شواهد القبور في المغرب الأوسط بين القرنين (2\_13ه/ 8\_19م)، منشورات وزارة الشؤون الدينية والأوقاف، الجزائر، ط1، 2011م.

- 99. \_\_\_\_\_\_، الكوفية في الجزائر مابين القرنين (2\_8هـ)/(8م\_14م)، منشورات الإعلام والترجمة والنشر، الجزائر، ط3، 2014م.
- 100ناهض عبد الر "زاق القيسي، الفنون الزخرفية العربية والإسلامية، دار المناهج للنشر والتوزيع، عمان (الأردن)، (د.ط)، 1429ه/2009م.
- 101. نويهض عادل، معجم أعلام الجزائر من صدر الإسلام حتى العصر الحاضر، مؤسسة نويهض الثقافية للتأليف والترجمة والنشر، بيروت، ط2، 1400ه/1980م.
- سالم عبد العزيز، تاريخ المغرب في العصر الإسلامي، مؤسسة شباب الجامعة، الإسكندرية، (د.ط)، 1999م.
- 103 المست الأقصى، جو، جه، تح وتع: جعفر الناصري، عمد الناصري، دار الكتاب، الدار البيضاء الأقصى، جو، جه، تح وتع: جعفر الناصري، محمد الناصري، دار الكتاب، الدار البيضاء (المملكة المغربية)، (د.ط)، 1954م.
- 104. السملالي العباس بن إبراهيم بن الحسن بن محمد (ت 1378هـ/1959م)، الإعلام بمن حل مراكش وأغمات من الأعلام، جو، ج10، جه، المطبعة الملكية، الرباط، ط2، 1413هـ/1993م.
- 105. بن سنوسي كمال، الطرب الغرناطي بمدينة تلمسان "الشيخ العربي بن صاري أنموذجا"، موفم للنشر، الجزائر، (د.ط)، 2011م.
- 106. سعد الله فوزي، صفحات مجهولة من تاريخ الغناء الأندلسي بتلمسان ومدن أخرى، دار قرطبة، الجزائر، ط1، 1432ه/2011م.
- 107. سعد الله أبو القاسم، تاريخ الجزائر الثقافي، ج<sub>1</sub>، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط<sub>1</sub>، 1998م.
- 108. سفطي أحمد، دراسات في الموسيقى الجزائرية، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، (د.ط)، 1988م.

- 109 السر رحابي غالب، ماذا قد م المسلمون للعالم؟ "إسهامات المسلمين في الحضارة الإنسانية"، ج1، مؤسسة اقرأ للنشر والتوزيع والترجمة، القاهرة، ط2، 1430هـ/2009م.
- 110. سري سيد أحمد، الطرب الأندلسي "مجموعة أشعار وأزجال موسيقى الصنعة"، موفم للنشر، الجزائر، (د.ط)، 2007م.
- 111. ابن عبد الجليل عبد العزيز، الموسيقى الأندلسية المغربية، عالم المعرفة، الكويت، (د.ط)، 1988م.
- 112. عبدلي لخضر، التاريخ السياسي والحضاري لدولة بني عبد الواد، ابن النديم للنشر والتوزيع، وهران، ط1، 2011م.
- 114. عبد المطلب جبار عبد الله، القلاع والحصون في المدن الإسلامية، (د.د.ن)، (د.م.ن)، (د.ط)، (د.ت).
- 115. العبدة محمد، نصوص مختارة من مقدمة ابن خلدون، مركز الرسالة للدراسات والبحوث الإنسانية، نصر (القاهرة)، ط1، 2009م.
- 116. عدو غزلان، تلمسان أغاني ومعاني، منشورات أمال، (د.م.ن)، (د.ط)، 2011م. عوف مخالفة، تاريخ الألبسة التقليدية الجزائرية، المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية، الجزائر، (د.ط)، 2007م.
- 117. عزي بوخالفة، شواهد الإحسان في مآثر المحروسة تلمسان، (د.د.ن)، (د.م.ن)، ط<sub>1</sub>، ط<sub>1</sub>، 2011.
- - 119. عموره عمار، موجز في تاريخ الجزائر، دار ريحانه للنشر والتوزيع، الجزئر، ط1، 2002م.
- 120. \_\_\_\_\_\_، الجزائر بوابة التاريخ (الجزائر خاصة "ما قبل التاريخ إلى 1962م")، ج2، دار المعرفة، الجزائر، (د.ط)، 2009م.

- 121. عروة نجاة، من وحي التراث المعماري والحرفي في الجزائر، دحلب، (د.م.ن)، (د.ط)، 2011.
- 122. عثمان عثمان اسماعيل، تاريخ العمارة الإسلامية والفنون التطبيقية بالمغرب الأقصى (عصر دولة المرابطين)، ج2، مطبعة المعارف الجديدة، الرباط، ط1، 1993م.
- 123. فيلالي عبد العزيز، تلمسان في العهد الزياني "دراسة سياسية، عمرانية، اجتماعية، ثقافية"، ج<sub>1</sub>، ج<sub>2</sub>، موفم للنشر والتوزيع، الجزائر، المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية، (د.ط)، 2002م.
- 124. فريد محمود الشافعي، العمارة العربية الإسلامية ماضيها وحاضرها ومستقبلها، (د.د.ن)، (د.م.ن)، (د.م.ن)، (د.م.ن).
  - 125. صاري جيلالي، تلمسان الزيانية، دار القصبة للنشر، الجزائر، (د.ط)، 2011م.
- الصلابي علي محمد، صفحات مشرقة من التاريخ الإسلامي، ج2، دار ابن الجوزي، القاهرة، ط1، 1428ه/1005م.
- 126. القاضي على، مفهوم الفن الإسلامي بين الحضارة الإسلامية والحضارات الأخرى، دار الهداية للطباعة والنشر والتوزيع، (د.م.ن)، ط1، 1423هـ/ 2002م.
- 127. قلفاط أمين ورفال، مدرسة تلمسان "مختارات من الموسيقى الكلاسيكية (مجموعة أشعار Editions New ،"(والسماع)"، المديح والسماع)"، Sound، (د.م.ن)، 2011م.
- 128. ابن قلفاط فيصل، الموسيقى الكلاسيكية في الدول المغاربية "مقاربة تاريخية"، ج1، Editions New Sound، (د.م.ن)، (د.ط)، 2011م.
- 129. بن قربة صالح وآخرون، تاريخ الجزائر في العصر الوسيط من خلال المصادر، منشورات المركز الوطني للدراسات والبحث في الحركة الوطنية وثورة أول نوفمبر 1954م، الجزائر، (د.ط)، 2007م.
- 130. قريان عبد الجليل، التعليم بتلمسان في العهد الزياني، حسور للنشر والتوزيع، المحمدية (الجزائر)، ط1، 1432ه/2011م.

- 131. قرقوتي حنان، تخطيط المدن (العمارة والزخرفة)، المؤسسات الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، ط1، 1427ه/2006م.
- 132. شاوش الحاج محمد بن رمضان، باقة السوسان في التعريف بحاضرة تلمسان عاصمة دولة بنى زيان، ج<sub>1</sub>، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، (د.ط)، 2011م.
- 133. شامي يحي، موسوعة المدن العربية والإسلامية، دار الفكر العربي، بيروت، ط1، 1993م. شوقي ضيف، تاريخ الأدب العربي (عصر الدول والإمارات)، دار المعارف، القاهرة، ط1، (د.ت).
- 134. توات الطاهر، ابن خميس شاعر تلمسان الأكبر، دار الأوطان، الجزائر، ط1، 2011م. الغوثي أبو علي محمد، كتاب كشف القناع عن آلات السماع، موفم للنشر، الجزائر، (د.ط)، 1995م.
- 135. غطاس عائشة، الحرف والحرفيون بمدينة الجزائر (1700-1830م) "مقاربة اجتماعية اقتصادية"، المؤسسة الوطنية للاتصال والنشر والإشهار، رويبة، (د.ط)، 2012م. باللغة الأجنبية:
- 136. Benamar Mohamed Djebbare, **Nedroma et ses grande noons**, Dar essabil, 2011.
- 137. DJILALI Sari, **Tlemcen la zyanide**, Casbh éditions, 2011 138. M.I'ablé J-L. Bargès, Complément de l'histoire Des Benizeiyan Rois de telmcen, Enag Edition, Algérie, 2011
- **139.** R.P.Gthéry.O.P, **Evocation sur son Passé, Telmcen** . Enag Edition, Algérie, 2011

## ج\_ المترجمة:

- 140. آنخل جنثالث بالنثيا، تاريخ الفكر الأندلسي، تر: حسين مؤنس، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، (د.ط)، 1955م.
- 141. برنشفيك روبار، تاريخ إفريقية في العهد الحفصي، ج2، تر: حمادي الساحلي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط1، 1988م.

- 142. جورج مارسيه، بلاد المغرب وعلاقاتها بالمشرق الإسلامي في القرون الوسطى، تر: محمود عبد الصمد هيكل، مر: مصطفى أبو ضيف أحمد، منشأة المعارف، الإسكندرية، (د.ط)، 1999م.
- 143. بروسلار شارل، كتابات شواهد وقبور وسلاطين بني زيان الملتقطة من روضاتهم الملكية بمدينة تلمسان، تر وتق: الرزقي شرقي، موفم لنشر، الجزائر، (د.ط)، 2011م.
- 144. وليم وجورج مرسيه، المعالم الأثرية العربية لمدينة تلمسان، تر: مراد بلعيد وآخرون، الأصالة للنشر والتوزيع، الجزائر، ط1، 1432هـ/2011م.
  - 145. وليم مرسيه، مقتنيات متحف تلمسان، موفم للنشر، الجزائر، (د.ط)، 2011م.

كربخال مارمول، إفريقيا، ج2، تر: عماد حجي وآخرون، مكتبة المعارف، الرباط، (د.ط)، 1984م.

## ااا - المجلات والدوريات:

### أ- باللغة العربية:

- 146. بودالية تواتية، وسائل الترويح عن النفس في المغرب الأوسط، مجلة العصور الجديدة، العدد: 14، 15، أكتوبر 1435هـ/2014م، ص ص: 163\_180.
- 147 بوحس ون العربي، الحرف والصناعات التقليدية بمدينة ندرومة فضاء للأصالة والتحدي، ندرومة مدينة عبد المؤمن مجتمع أنثروبولوجية وذاكرة، ج1، حم وإع: عز الدين ميدون، دار السبيل، الجزائر، ط1، 2011م، ص ص: 373\_404.
- 148. بوروبة لطيفة، نماذج من الزخرفة الهندسية في عمارة جامعي أبي مدين والحلوي، تلمسان الإسلامية بين التراث العمراني والمعماري والميراث الفني، ج1، أعمال الملتقى الدولي بتلمسان أيام: 3، 4، 5 أكتوبر 2011م، منشورات وزارة الشؤون الدينية والثقافية، تلمسان، (د.ط)، ص ص: 250\_250.
- 149. بوخضار فايزة، مدارس المغرب الأوسط الزيانية والمرينية (دراسة تاريخية أثرية)، رسالة ماحستير، إشر: صالح بن قربة، جامعة الجزائر2، 2011م،
- 150. بلعربي خالد، الأسواق في المغرب الأوسط خلال العهد الزياني، دورية كان التاريخية، عه، ذو الحجة 1430ه/ديسمبر 2009م، ص ص: 32\_38.

- 151. جاب الله طيب، دور الطرق الصوفية والزوايا في المجتمع الجزائري، معارف (محلة علمية محكمة)، كلية العلوم الاجتماعية والإنسانية، جامعة البويرة، ع14، السنة الثامنة، أكتوبر 2013م، ص ص: 133\_150.
- 152. دحماني صبرينة، المساجد المراطية دراسة تنميطية، ندرومة مدينة عبد المؤمن مجتمع أنثروبولوجية وذاكرة، +2011 مجتمع وإع: عز الدين ميدون، دار السبيل، الجزائر، +2011م، ص+2011م، ص+2011م.
- 153. حاج عيسى إلياس، الحرف اليدوية في المغرب الأوسط "تلمسان نموذجا"، تلمسان الإسلامية بين التراث العمراني والمعماري والميراث الفني "، ج2، أعمال ملتقى دولي بتلمسان، أيام: 3، 4، 5 أكتوبر 2011م، (د.ط)، ص ص: 25\_4.
- 154. طه ذنون عبد الواحد، التطور العمراني لمدينة تلمسان الإسلامية (دراسة في النصوص الخاصة بأغادير، تاكرارت، المنصورة)، تلمسان الإسلامية بين التراث العمراني والمعماري والميراث الفني، ج1، أعمال الملتقى الدولي بتلمسان، أيام: 3، 4، 5 أكتوبر 2011م، منشورات وزارة الشؤون الدينية والثقافية، تلمسان، (د.ط)، ص ص: 9\_32.
- 155. لعرج عبد العزيز محمود، جمالية الزخارف النباتية في الفن الإسلامي بجامعي تلمسان الكبير وسيدي بلحسن تلمسان الإسلامية بين التراث العمراني والمعماري والميراث الفني ، ج1، أعمال ملتقى دولي بتلمسان، أيام: 3، 4، 5 أكتوبر 2011م، (د.ط)، ص ص: 205\_228.
- 156. مهتاري فائزة، الزخارف في المساجد الزيانية والمرينية بتلمسان \_دراسة مقارنة ومقاربة بين Otono 2015 ، Num : 01، Revisita Argelina عينات من النموذجين\_، مجلة 30\_21.
- 157. منصوري محمد، مقارنة بين مسجدين مرابطين الجامع الكبير بندرومة والجزائر، ندرومة مدينة عبد المؤمن مجتمع أنثروبولوجيا وذاكرة، ج1، جم وإع: عز الدين ميدون، دار السبيل، الجزائر، ط1، 2011م، ص ص: 563\_608.
- 158. نقادي سيدي محمد، التهيئة العمرانية بمدينة تلمسان من المرابطين إلى بداية الإحتلال الفرنسي، مجلة أفكار وآفاق، ع3، جانفي-جوان 2012م، ص ص: 167\_178.

- 159. عاتي لعيبي كريم الخزاعي وحارث على عبد الله،أنواع الحرف في بلاد المغرب من خلال كتاب المعيار المعرب للونشريس المتوفى عام 941هم، مجلة كلية التربية الأساسية للعلوم التربوية والإنسانية، حامعة بابل، ع22، آب 2015م، ص ص: 412\_415.
- 160. عبد الست ّار محمد عثمان، أدوات الكتابة بين النسّأة والتطور، عه، 2013م، ص ص: 230\_197.
- 161. عبد العزيز محمد الحسيني، الخزف الإسلامي ذو البريق المعدني، ع<sub>184</sub>، ربيع الثاني 1400هـ، ص ص: 75-81.
- 162 عبد الكريم، تمزدكت قلعة حصار زيانية على أبواب بجاية "، تلمسان الإسلامية بين التراث العمراني والمعماري والميراث الفني، ج1، أعمال الملتقى الدولي بتلمسان أيام: 3، 4، 5 أكتوبر 2011م، منشورات وزارة الشؤون الدينية والثقافية، تلمسان، (د.ط)، ص ص: 91\_98.
- 163. عزت بن عبد الرحيم محمد بن شاهين، الإبداع المعماري والفني في الأضرحة الجزائرية ضريح سيدي عبد الرحمان الثعالبي أنموذجا (786هـ\_875هـ/ 1383م\_1479م)، تلمسان الإسلامية بين التراث العمراني والمعماري والميراث الفني، ج1، أعمال الملتقى الدولي بتلمسان أيام 3، 4، 5 أكتوبر 2011م، منشورات وزارة الشؤون الدينية والثقافية، تلمسان، (د.ط)، ص ص: 272-270.
- 164. العربي لخضر، صناعة المخطوط في المغرب الأوسط على العهد الزياني، مجلة التراث، ع2، فبراير 2014م، حامعة الجلفة. ص ص: 12\_26.
- 165. فاطمي عائشة، الحرف التقليدية بمنطقة ندرومة "الفخار كنموذج"، ندرومة مدينة عبد المؤمن مجتمع أنثروبولوجيا وذاكرة، ج1، جم وإع: عز الدين ميدون، دار السبيل، الجزائر، ط1، 2011م، ص ص: 438\_435.
- 166. رزيوي زينب، الكتاتيب في المغرب الأوسط بين القرنين (7\_9ه/13\_15م)، دورية كان التاريخية، ع<sub>25</sub>، ذو القعدة 1435ه/سبتمبر 2014م، ص ص: 127\_133.
- 167. أبو رحاب محمد السيد، ملامح تخطيط العمائر الدينية المرينية بالمغرب الأقصى ومدينة تلمسان بالمغرب الأوسط، "دراسة أثارية مقارنة"، تلمسان الإسلامية بين التراث العمراني

- والمعماري والميراث الفني، +1، أعمال الملتقى الدولي بتلمسان، أيام: 3، 4، 5 أكتوبر 2011م، منشورات وزارة الشؤون الدينية والثقافية، تلمسان، (د.ط)، ص ص: 123\_187.
  - 168. شڤرون الجيلالي، تلمسان مركز إشعاع حضاري في المغرب الأوسط، مجلة الفقه والقانون.
    - الذكرات:
- 169. بالأعرج عبد الرحمن، علاقات دول المغرب الإسلامي بدول المماليك سياسيا وثقافيا بين القرنين السام البع والتاسع هجريين (7\_9ه/13\_1م)، أطروحة دكتوراه في المغرب الإسلامي، إشر: مبخوت بودواية، جامعة أبي بكر بلقايد، تلمسان، 1434ه/ 2013م.
- 170. بوشقيف محمد، تطور العلوم ببلاد المغرب الأوسط خلال القرنين الثامن والتاسع الهجريين (15/14م)، أطروحة دكتوراه في التاريخ الوسيط، إشر: عبدلي لخضر، جامعة أبي بكر بلقايد، تلمسان، 1432هـ/2011م.
- 171. بوخضار فايزة، مدارس المغرب الأوسط الزيانية والمرينية (دراسة تاريخية أثرية)، رسالة ماحستير، إشر: صالح بن قربة، حامعة الجزائر2، 2011م.
- 172. بكاي هوارية، العلاقات الزيانية المرينية سياسيا وثقافيا، رسالة ماجستير في تاريخ المغرب الإسلامي، إشر: بودواية مبخوت، جامعة أبي بكر بلقايد، تلمسان، 2008م.
- 173. بلبشير عمر، حوانب من الحياة الاجتماعية والاقتصادية والفكرية في المغربين الأوسط والأقصى من القرن (6\_9ه/12\_15م) من خلال كتاب (المعيار) للونشريسي، أطروحة دكتوراه، إشر: غازي مهدي جاسم، كلية العلوم الإنسانية والحضارة الإسلامية، جامعة وهران، 2010م.
- 174. بريشي درويش، تطور المسكن الإسلامي في مدينة تلمسان "دراسة فنية أثرية"، رسالة ماحستير في الفنون الشعبية، إشر: معروف بلحاج، جامعة أبي بكر بلقايد، تلمسان، 2012م.
- 175. معريش كريمة، نقود سلاطين بني زيان وبني مرين من خلال مجموعة المتحف الوطني للآثار، مذكرة ماجستير في الآثار الإسلامية، إشر: صالح بن قربة، جامعة الجزائر2، 2012م.
- 176. غيش سميرة، دور أهل الذمة بالمغرب الأوسط خلال العهد الزياني من القرن (7هـ\_10هـ)، رسالة ماجستير في تاريخ وحضارة المغرب الإسلامي، إشر: عبدلي لخضر، جامعة أبى بكر بلقايد، تلمسان، 1435هـ/2014م.

- 177. نضال مؤيد مال الله عزيز الأعرجي، الدولة المرينية على عهد السلطان يوسف بن يعقوب المريني (685-706هـ/1308-1306م) "دراسة سياسية حضارية"، رسالة ماجستير في التاريخ الإسلامي، إشر: عبد الواحد ذنون طه، جامعة الموصل، 1425هـ/ 2004م.
- 178. قدور منصورية، ندرومة دراسة تاريخية وحضارية بين القرون السابع والعاشر الهجرية (633هـ/123م- 962هـ/1554م)، رسالة ماجستير في تاريخ المغرب الإسلامي، إشر: مكيوي محمد، جامعة أبي بكر بلقايد، تلمسان، 1433هـ/2012م.
- 179. عياش محمد، الاستحكامات العسكرية المرينية من خلال مدينتي فاس الجديد والمنصورة بتلمسان "دراسة تاريخية وأثرية"، رسالة ماجستير في الآثار الإسلامية، إشر: صالح يوسف بن قربة، جامعة الجزائر، 2006/2005م.
- 180. عمارة فاطمة الزهراء، المدارس التعليمية بتلمسان (8\_9ه/14\_15م)، رسالة ماجستير في التاريخ والحضارة الإسلامية، إشر: محمد بن عمر، جامعة وهران، 1431ه/ 2010م.
- 181. رزقي نبيلة، الزخرفة الجصية في عمائر المغرب الأوسط والأندلس (القرن هـ7\_8هـ/13م)\_دراسة تحليلية مقارنة\_، رسالة دكتوراه في علم الآثار، إشر: بلحاج معروف، جامعة أبي بكر بالقايد، تلمسان، 2015م.
- 182. شلحاوي ريمة، الزخارف الجدارية في الأثار الزيانية والمرينية في المغرب الأوسط \_دراسة أثرية فنية \_، إشر: صالح بن قربة، الجزائر، 2011م.
- 183. شقدان بسام كامل عبد الرزاق، تلمسان في العصر الزياني (633-962هـ/ 183. شقدان بسام كامل عبد الرزاق، تلمسان في العصر الزياني (1435-1435م)، رسالة ماجستير في التاريخ، إشر: هشام أبو رميله، جامعة النجاح الوطنية، نابلس (فلسطين)، 1422هـ/2002م.
- 184. حالدي رشيد، دور علماء المغرب الأوسط في ازدهار الحركة العلمية في المغرب الأقصى خلال القرنين (7\_8ه/13\_1م)، رسالة ماجستير في تاريخ المغرب الإسلامي، إشر: لخضر عبدلي، جامعة أبي بكر بلقايد، تلمسان، 1432ه/2011م.

### V- المعاجم:

185. أميلي حسن، معجم البناء والمعمار (عربي-فرنسي-مغربي)، دار أبي رقراق للطباعة والنسّشر، الدار البيضاء، ط1، 2014م، (عربي فرنسي)، ص ص: 15-106. (مغربي فرنسي)، ص ص:

- (Français Marocain) .132-109، ص ص: Français Marocain) .132-109 ص ص: 7-83.
- 186. بيلول جمال، المصطلحات المعمارية المدنية (عربي، فرنسي، أمازيغي)، أفريقيا الشرق، المغرب، (د.ط)، 2014م.
- 187. الحداد محمد حمزة إسماعيل، دراسة المصطلحات الفنية للعمارة الإسلامية، زهراء الشرق، القاهرة، ط3، 2008م.
- 188. ابن منظور أبو الفضل جمال الدين محمد ابن مكرم الإفريقي المصري، لسان العرب، مجه، مجه، مجه، مجه، دار صادر، بيروت، (د.ط)، (د.ت).
  - 189. المعجم الوسيط، مكتبة الشروق الدولية، مصر، طه، 1425ه/2004م.
- 190 نو "ار سامي محمد، الكامل في مصطلحات العمارة الإسلامية من بطون المعاجم، دار الوفاء، الإسكندرية، (د.ط)، (د.ت).

الفه

|    | قائمة المختصرات                           |
|----|-------------------------------------------|
| f  | مقدمةمقدمة                                |
|    | مدخل: نظرة عامة عن الدولة الزيانية        |
| 8  | أولا: الإطار الجغرافي                     |
|    | <b>ثانيا:</b> الإطار التاريخي             |
|    | -<br>الفصـــل الأول: البناء والتعمير في ا |
| •  | المبحث الأول: العمارة المدنية             |
| 25 | <b>أولا:</b> المدن                        |
|    | <b>ثانيا:</b> القصور والمنازل             |
| 35 | 2-1. القصور                               |
|    | 2-2. المنازل                              |
| 46 | ثالثا: الحمامات والفنادق                  |
| 46 | 1_3. الحمامات                             |
| 46 | 2_3. الفنادق:                             |
| 50 | المبحث الثاني: المنشآت الدينية والتعليمية |
| 50 | أ <b>ولا:</b> المساجد والأضرحة            |
| 50 | 1-1. المساجد                              |
| 64 | 1-2. الأضرحة                              |
| 72 | ثانيا: المدارس                            |
| 78 | ثالثا: الكتاتيب والزوايا                  |
| 78 | 1-3. الكتاتيب                             |
| 80 | 2-3. الزوايا                              |
| 83 | المبحث الثالث: التحصينات العسكرية         |
| 83 | أولا: الأسوار والأبواب                    |

| 83                                                 | 1-1. الأسوار                        |  |
|----------------------------------------------------|-------------------------------------|--|
| 86                                                 | 1-2. الأبواب                        |  |
| 91                                                 | ثانيا: الحصون والقلاع               |  |
| 91                                                 |                                     |  |
| 94                                                 | 2-2. القلاع                         |  |
| 96                                                 | <b>ثالثا:</b> الأبراج               |  |
| الفصــل الثانــي: الفنون وتطورها على العهد الزياني |                                     |  |
| 102                                                | المبحث الأول: الفن المعماري الزخرفي |  |
| 102                                                | أولاً: الزخرفة النباتية             |  |
| 107                                                | <b>ثانيا:</b> الزخرفة الخطية        |  |
| 115                                                | <b>ثالثا:</b> الزخرفة الهندسية      |  |
| 119                                                | المبحث الثاني: الفنون الصناعية      |  |
| 120                                                | <b>أولا:</b> صناعة الفخار والخزف    |  |
| 125                                                | <b>ثانيا:</b> صناعة النسيج          |  |
| 132                                                | <b>ثالثا:</b> صناعة الحلي والمعادن  |  |
| 132                                                | 3-1. الحلي                          |  |
| 134                                                |                                     |  |
| 135                                                | 3-3. صك النقود                      |  |
| 138                                                | المبحث الثالث: الفنون الصوتية       |  |
| 138                                                | <b>أولا:</b> الفن الأدبي            |  |
| 138                                                |                                     |  |
| 147                                                | 2_1. الزجل والموشحات                |  |
| 150                                                | ثانيا: الفن المو سيقي               |  |
| 162                                                | خاتمة                               |  |

# الفهرست

| 169 | لملاحق                 |
|-----|------------------------|
| 178 | قائمة المصادر والمراجع |
| 201 | فهرس الموضوعات         |