

## الجمهورية الجز ائرية الدّيمقراطيَّة الشَّعبية وزارة التَّعليم العالي والبحث العلمي جامعة ابن خلدون- تيارت-كلية الآداب واللُّغات قسم اللُّغة والأدب العربي



مخبر التَّوطين: مخبر الخطاب الحجاجي أصوله ومرجعياته و آفاقه في الجزائر.

### النقد النسوي الجزائري المحاصر المكتوب باللغة الغرنسية.

أطروحة مقدَّمة لنيل شهادة الدُّكتوراه الطَّور الثَّالث (LMD) في إطار مشروع إتجاهات النقد المعاصر في الجزائر.

<u>إشراف</u>: أ.د/ كبريت علي. إعداد الطَّالبة: تيرس نجاة.

#### أمام لجنة المناقشة

| الصفة        | مؤسسة الإنتماء | الرتبة               | الاسم واللقب           |
|--------------|----------------|----------------------|------------------------|
| رئيسا        | جامعة تيارت    | أستاذ التعليم العالي | دبيح محمد              |
| مقررا        | جامعة تيارت    | أستاذ التعليم العالي | كبريت علي              |
| مساعد المقرر | جامعة مستغانم  | أستاذ محاضرأ         | بن عمر محمد عبد اللطيف |
| ممتحنا       | جامعة تيارت    | أستاذ التعليم العالي | بولخراص محمد           |
| ممتحنا       | جامعة تيارت    | أستاذ محاضرأ         | مختاري فاطمة الزهرة    |
| ممتحنا       | جامعة تيسمسيلت | أستاذ التعليم العالي | تو اتي خالد            |

السَّنة الجامعية: 1444/1443هـ - 2023/2022م.





# إهراء

أمدي ثمرة جمدي إلى والديّ الغاضلين بارك الله في عمرهما ورزقني برَّهُما.

إلى زوجي الكريم، رفيق دربي الذي ساندني ماديا ومعنويا وذلل لي الكثير من الدي الحامية الممتعة.

إلى ريدانات كبدي ودحاد عمري، بناتي الغاليات مغظمن الله من كل سوء وبلّغني ووالدهما نجامهن وتوفيقهن في حياتهن العلمية والعملية والشخصية.

اللمم آمين



المحمد والشكر لله أولا وأخيرا على توفيقه لي في إتمام هذا العمل وإخراجه للنور، بعد جمد سنون، راجية أن تنال الرضا والقبول من قبل اللجنة الموقرة، التي وافقت على قراءة اجتمادي المتواضع في حقل النقد الجزائري المعاصر.

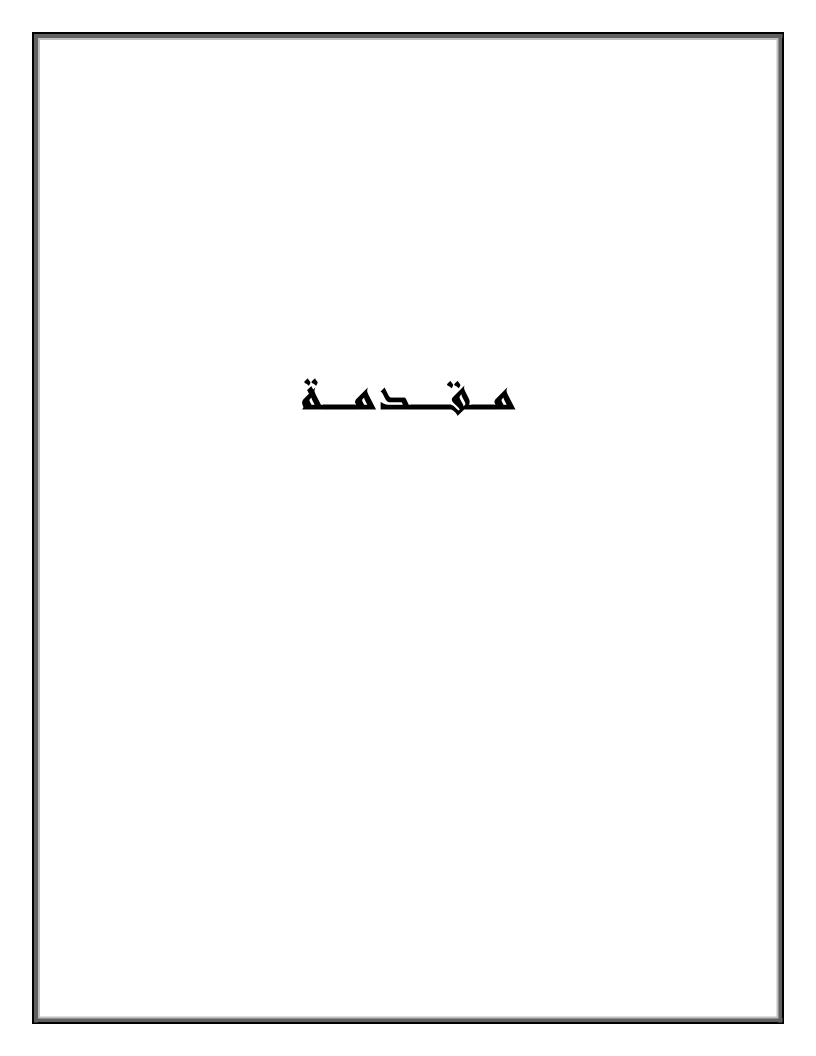
أبدأ أولا بالأبد الروحي للعمل مشرفي الفاضل "علي كبريت" الذي لو يبذل عليّ بالنصع والتصويب، والمشرف المساعد الدكتور النبيل بأخلاقه ومعاملته السامية أ. بن عمر عبد اللطيف من جامعة مستغانم على تصويباته وملاحظاته السديدة

ولجميع أساتذة كلية الآداب واللغات دون استثناء مع مغظ الألقاب، وكل عمال وإداريبي جامعة ابن خلدون.

شكر خاص إلى مهندس هذا العمل والذي أخرجه في أبهى حلة السيد يونس مولياط والشكر موصول إلى أخيى د. غربي حالع الذي ساعدني كثيرا ولو يبخل بالنصع والتوجيه. كما لا يفوتني توجيه خالص شكري وامتناني للأخ الغاضل جابر عبد الحميد على كل مساعداته المكتبية في أعمالي العلمية والأحبية.

شكري الجزيل إلى السيد المحترم نجادي محمد مدير ثانوية غافول صحراوي الذي كان متعاونا معيى ومقدرا لظروفي البحثية منذ مرحلة الماستر والى غاية الدكتوراه.

وأخيرا وليس آخرا إلى كل تلاميذي بالثانوية.



تُشكل المرأة موضوعًا سِـجاليًا متناسـقا مـع مسـتويات الـتغيرات الاجتماعيـة لأي مجتمع، وهذا لأن تغيُّر الصورة الثابتة حولها من شأنه أن يحرر الـذاكرة، ويُهيـئ الـتفكير لتقبـل صورٍ غير نمطية اعتاد عليها المتلقي فلطالما كانت المرأة موضـوعا خصـبا للأسـاطير والحكايـات وغيرها...، فعندما يُكتب حولها أو تكتب هي عن نفسها، فهي الملهمـة وبالتـالي تغيَّـر النظـرُ إليها من مفعولِ بها إلى فاعلةٍ ومؤثرةٍ.

والمرأة الجزائرية بدورها عبرت عن موقعها باعتبارها ذاتًا منتجة للكتابة عبر مراحل متعددة، خصوصا في فترة الاحتلال حيث عبرت عن أمانيها وآمالها وشجونها، وظلم المحتال الفرنسي لشعبها، ولم تنس ظلم مجتمعها لها والمتمثل في استغلال الرجل لها أبا كان أو أنحا وحتى ولدا بسبب الأعراف المجحفة والتقاليد العقيمة التي وسمتها بالدونية وجردةا من أبسط حقوقها وضاعفت لها واجبات أثقلت كاهلها من مرحلة الطفولة، إذْ لمست فيها تمييزاً وعنصرية مقارنة بأخيها الذكر في أبسط أمور الحياة كالاستمتاع باللعب، أو حصتها في الطعام التي كانت غالبا أقل منه دون أن تؤمر أو تُسخر لحدمة الآخر وتضيق حقوقها كلما تقدم بها العمر بكثرة الموانع والرفض والزجر، رغم ذلك تتوسع دائرة واجباقا وتتحسد صورة كونها الحلقة الأضعف في الأسرة أو العائلة رغم ألها العنصر الأكثر عملاً وانتاجاً داخل البيت أو في الحقول والمزارع وحيق في منازل الأثرياء من الفرنسيين وعملائهم.

وكانت تتجرع على يد المرأة نفسها كل أنواع الاستغلال والامتهان...حتى اعتادت القهر وصار جزءاً هاماً وثابتاً في يومياتها. ..إلى أن جاءت الثورة التحريرية المظفرة، فكأنما اعتبرتها انتفاضتها الخاصة وألقت بكل ثقلها فيها وساهمت بكل ما أوتيت في إنجاح توأمها الثورة التي خرجت من رحم المعاناة، ووسط هذا الغبن كتبت بعض النساء

قصصا وسردت أحداثا تـؤرخ لتمردها على وضع مـزري ومهين أمثال: (طاووس عميروش)، (ليلى عواشات) و(جميلة دباش)اللـواتي قاومن بـأقلامهن جنبا إلى جنب مع أخواهن اللواتي حملن السلاح واخترن الجبال معقلاً لهن فأبنَّ عـن شـجاعة ومقـدرة عجيبة غير ألها لم تكن فريدة واستثنائية في تاريخ الجزائر القـديم والحـديث المرصع بأسماء أمثالهن وبطولاتمن وهاهي حفيدة لالة فاطمة نسومر جميلة دباش تخـص المـرأة بـدفاعها فكانـت أول رواية لها عام 1945 بعنوان «ليلى بنت الجزائر» وفي نفـس السـنة أنشـأت مجلتـها النسـوية (أكسيون) Action.

وتعد الأسماء السابقة الذكر الجيل الأول من الكاتبات اللائي مهدن لجيل آسيا جبار التي كتبت كثيراً للمرأة والتي خصصنا لها مباحث في الفصلين الثالث والرابع للتعريف بأعماله ودراستها ومقارنتها بأعمال كريستيان عاشور هذه الأكاديمية والناقدة التي تتشارك مع آسيا جبار في الكثير من النقاط كونهما أكاديميات إضافة إلى أن آسيا جبار أخرجت أفلاماً تجسد معاناة المرأة بلغة تتقنها أكثر من لغتها الأم.

واستطاعت بفضلها التعبير عن حيل كامل من نساء فقدن اللسان العربي بسبب الغربة والمهجر، لكنهن م تفقدن الهوية الوطنية، فكانت (ليلى صبار)، و(يمينة مشاكرة) و(عيشة كسول) و(فغلام لشمات) و(فريدة بغلول)، (ليلى رزوق)، (فتيحة برزاق) ممن عبر عن هويتهن الجزائرية باللغة الفرنسية التي يُحدن التعبير بها أفضل من لغتهن الأصلية، الله حانب أديبات امتلكن لغة الضاد تتصدرهن (زهور ونيسي) التي فتحت الباب لظهور أسماء سطعت في سماء العالم العربي أبرزهن (أحلام مستغانمي) هذا الاسم الذي أثار ضحة وأبحر الكتاب والقراء بالعربية الأمر الذي دفعنا بأن نفرد لأعمالها مبحثا خاصا الى جانب الأكاديمية والروائية والزوائية والناقدة الجزائرية (فضيلة الفاروق).

أولا: النقد النسوي الجزائري المعاصر المكتوب باللغة الفرنسية، موضوع بكر لازالت أرضيته غضة تستفز الدّارس والباحث الجزائري وتفتح شهيته للتنقيب، فهو موضوع مركب من عدة مصطلحات لاترال مفاهيمها مبهمة وقيد الدرس وبحاجة الى ضبط.

ثانيا: نتيجة لمتطلبات موضوع البحث الدي غلب عليه السرد التاريخي، مروراً بالكتابة النسوية وكذا النقد النسوي بتطوره عبر العصور، والأمر ذاته بالنسبة للأدب الجزائري الذي مر بمراحل تاريخية فرضتها عليه ظروف الاحتلال والثورة والاستقلال اعتمدنا المنهج التاريخي للكتابة، مع اعتماد الوصف والتحليل للتعقيب على الظواهر والأحداث ولوجود المقابلة بين اللغتين (العربية - الفرنسية) وبين الأدبين الجزائري المكتوب بالعربية ونظيره المكتوب بالفرنسية وكذا بين النقدين، فكان المنهج المقارن حاضراً أيضا.

ولأن موضوعنا جديد فهو يختص بالنقد الجزائري المعاصر وبالتحديد النسوي، وبعملية مسح وتتبع لبحوث التخرج عبر أغلب جامعات الوطن، وحتى داخل جامعتنا الموقرة وجدنا جُلّ البحوث تصب في السرد الجزائري وخاصة الرواية قبل أو بعد الثورة، وحتى مع الأعمال الإبداعية المعاصرة إما تأريخا أو انتقاء نموذج محدد ولم نجد إلا النقد في بعض المقالات الأكاديمية المنتسبة لمخابر بحث أو المشاركة في أعمال ضمن مداخلات في ملتقيات وطنية أو دولية، أو مقالات صحفية، في يوميات أو في جرائد ومجالات ذات طابع ثقافي وفكري ممن تناول حزئية من حزئيات النقد الجزائري المعاصر النسوي وبالتحديد المكتوب باللغة الفرنسية رغم أهميته في نقدنا الجزائري المعاصر، وهو ما أوجب مضاعفة المجهد في البحث وصعب عملنا في توفير أرضية نستند عليها في رحلة بحثنا.

والبداية كانت مع البحث والتنقيب عن الدراسات المشابحة والمتقاربة للموضوع، ولم يكن ذلك بالأمر الهين لجدة العنوان المطروق.

ثالثا: قسمنا البحث إلى مدخل وأربعة فصول تناولنا في المدخل التأسيس والتأصيل لمصطلح (النسوية) و (النسائية ) عند الغرب والعرب (مشارقة ومغاربة ) لانحما مصطلحان مختلفان في الدلالة والمعنى عند الغرب، بينما لهما نفس التعريف عند العرب وهذا يخلق تضاربا في التعريفات، وجدلا واسعاً لأن الموضوع متشعب في أصوله التاريخية.

ولهذا استعرضنا أشكال الكتابة النسوية وتعريفات النقاد الغربيين والعرب لها؛ لأنه من خلال أشكال الكتابة تتبين الفروق في استعمالات المصطلحين.

بينما الفصل الأول ضم مبحثان :الأول خصصناه لمعجم أهم مصطلحات النقد النسوي /النسائي إذْ هما ترجمتان عن مصطلحين أصليين في اللغة الأجنبية هما : (féminisme) و (féminisme)

والمبحث الثاني: كان حول الكتابة النسائية المغاربية من خلال بعض النماذج من كل قطر مغاربي وقد تقاطعت كتابات النساء المغاربيات في آمالهن وآلامهن كثيرا لوجود نقاط تقاطع ثقافية وحضارية كثيرة بينهن.

الفصل الثاني كذلك يحمل بين دفتيه مبحثين: الأول يتحدث عن إشكالية الهوية في النقد والأدب الجزائريين المكتوبين باللغة الفرنسية نظرا للتاريخ الدامي والعنيف بين البلدين (الجزائر وفرنسا) والذي خلق هوة سحيقة لا يمكن تجاوزها بسهولة، بسبب الكراهية اليي يحملها أبناء الوطن المكلوم من جهة ومشاعر انتماء وحب لفرنسيين ولدوا على أرض غير وطنهم الأصلى (الجزائر) وأنفسهم يحملون ذاكرة يحاسبون عليها.

والمبحث الثاني يشير إلى نقطة مهمة وحساسة، وهي التأثير الفرنسي الممنهج على المعربين أكثر من المفرنسين، فقد عملت فرنسا منذ احتلالها الجزائر أن ترسم لغتها في هذا البلد مهما كلفها ذلك وجعلت الناطق والمتعامل بها يحظى بامتيازات سنحاول الخوض فيها قدر ما يخدم عملنا هذا لأن الخوض فيها بأريحية حديث يطول لملمته.

ثم كان للفصل الثالث مبحثان: الأول حول ملامح التجديد في النقد الجزائري المعاصر عبر حصر أهم الأعمال النقدية الجزائرية المعاصرة المكتوبة باللغة الفرنسية، وذلك بالعودة للبدايات الأولى التي ظهرت ملامحها في النقد عبر الصحف وظهور محلات ونوادي سنأتي على ذكرها لاحقاً.

مع التوقف قليلا عند الأدباء الموالين للمحتل وتغنيهم بفضله في تمدين هذا الشعب المتخلف الهمجي (كما كانوا يزعمون) متغافلين ومتغاضين عن القمع والظلم والاستبداد الذي سُلط عليه، وبعد أن نعتوا الشعب الجزائري بأحط الصفات، شكروا فرنسا أعظم حضارة في العالم (في ظنهم) تكرمت بجلب الحضارة له، فكانوا أتباعاً منصاعين طيّعين تخندقوا تحت رايته وحظِيت أسرهم ومصالحهم بالحماية.

مقابل هؤلاء كان هناك كُتَّاب يكتبون بالفرنسية، لكن بهوية وأفكار وطنية تحررية، وقد استعنا بتقسيم لأعلام هذه الفترة قام به الكاتب والناقد الجزائري واسيني الأعرج.

والمبحث الثاني: قدمنا فيه مقارنة بين مشروعين نقديين جزائريين قام بهما الناقد الجزائري المعاصر رشيد بن مالك يقارن فيهما بين عبد الحميد بورايو وكريستيان عاشور وكيف تفوق المشروع النقدي الجزائري المكتوب باللغة العربية على المشروع النقدي

الجزائري المكتوب باللغة بالفرنسية. وقد وضحنا ضمن خريطة مفاهمية أوجه التشابه وأوجه الاختلاف بين المشروعين النقديين.

ثم توقفنا عند صورة المرأة في كتابات بورايو من خلال الحكايات الشعبية، التي تناولتها دراساته للمدونة الشعبية، وذلك وفق خرائط وجداول توضيحية اجتهدنا في إنحازها تبرز دور المرأة في المجتمع ومكانتها ومركزيتها في المترل في إطار الفضاء السردي، فكان لها أن حولت سلطتها المسلوبة، بعدما تعرضت للتشيء كما وسمها بورايو من طرف المجتمع لصالح الرجل.

وصولا الى الفصل الرابع بمبحثين، الأول بعنوان خصوصية النقد النسوي الجزائري المعاصر، بدايته كانت بعرض أراء لنقاد جزائريين حول إبداع النص الأنشوي وعلاقته بالنقد النسوي، وخصوصية المرأة الجزائرية التي تكتب بالفرنسية ووقع اختيارنا على اسمين من فترتين مختلفتين و لم يكن الاختيار اعتباطيا بل الناقدتان مرتبطتان ارتباطا عجيبا سنفصل فيه لاحقا.

الاسم الأول أشهر من نار على علم في سماء الأدب والنقد والسينما الجزائرية إنما الأكاديمية الجزائرية (فاطمة إيملاين) المشهورة ب(آسيا جبار) سنعرض أهم أعمالها الروائية وكيف تَصَدَّرَ العُنصر النسوي جُلَّ أعمالها من (العنوان المؤنث إلى البطولة النسوية المطلقة، الشخوص، الأحداث التي تدور حول المرأة. ...)

ثم نتوقف عند ظاهرة التناص في اعمالها من خطلط توضيحي عن توظيف الأسطورة والتاريخ الكولونيالي.

بعدها ننتقل الى نموذج نسوي آخر يتقاطع كثيرا مع النموذج الأول إنها الناقدة والأكاديمية (كريستيان عاشور) من خلال كتابيها الهامين واللذان ارتكزنا عليهما في دراستنا هذه خاصة الفصل الأخير ؟كتابها المشترك مع زميلتها الأستاذة (أمينة بقاط) المعنون ب"النص الأدبي وأدوات القراءة "

والكتاب الأكثر أهمية، بل يعد عصب هذا الفصل إصدارها النقدي "أنطولوجيا الأدب الجزائري المكتوب بالفرنسية "الذي كان رصدا للأعمال المكتوبة بالفرنسية من 1957 إلى 1987 في ستة فصول رسمنا لها مخططا توضيحيا، كما نشير إلى دراستها النقدية التي قدمتها حول العمليين الروائيين "نجمة" لركاتب ياسين)، و"ميرسو تحقيق مضاد" (لكمال داود)، وظاهرة التناص مع نص (ألبير كامو) حاولنا رصدها في جدول وضحنا من خلاله نقاط الاختلاف بينهما، ورأي كل منهما حول موقف كامو من الاستعمار، بين هجوم كاتب ياسين ورده العنيف نحوه وبين دفاع داود عنه وتقديم الأعذار لموقفه في ذلك الوقت لتختم دراستها بمجموعة من النقاط حكمت فيها على العمليين بأغما من أدب ما بعد الاستعمار رغم فارق الزمن بينهما.

كما عرجنا على مقال آخر في مجلة "دياكتريك" Diacritik، الرقمية بعنوان لوحة مفاتيح أنثى الجزائر الأدبية للاكتشاف. Claviers féminins: l' Algérie à découvrir مفاتيح أنثى الجزائر الأدبية للاكتشاره الاسم الأدبي النسوي الجزائري الأول والأكثر بدأته بالحديث عن (آسيا جبار) باعتباره الاسم الأدبي النسوي الجزائري الأول والأكثر انتشارا في الساحة وأهمية انتساكها للأكاديمية الفرنسية الي ساهمت في انتشارها، ثم تذكر بعدها أهم الكاتبات بدء "بإيزابيل إبرهارت. ..إلى كوثر أديمي "، وقد ترجمنا لتلك الأسماء في ملحق البحث، إضافة الى أسماء أخرى لم تفصل في الحديث عنهن وذكرت أسماءهن

فقط، وفي آخر مقالها تعترف بأن التصنيف صعب وحساس لأن الكاتبات غير مستقرات في بلد واحد وتتأرجح كتاباتهن وفقا للأحداث والمواضيع المتعلقة بين القطرين.

والمبحث الثاني عنوانه "بين آسيا جبار وكريستيان عاشور" فيه تقوم كريستيان شولي عاشور بنقد أعمال آسيا جبار وتحليلها وقد رصدنا أهم الأراء النقدية (لكريستيان شولي عاشور) حول أعمالها الروائية التي صدرت حلال عشرية كاملة من (1957 إلى 1967) في حدول توضيحي اعتمدنا في هذه الدراسة على عدد من المصادر والمراجع النقدية والأدبية، وكذا التاريخية واللغوية للوقوف على ضبط وتحديد ماهية بعض المصطلحات النسوية التي تناولناها بالدراسة كما استأنسنا ببعض الدراسات المعاصرة أهمها: "أزمة الهوية في الرواية الجزائرية باللغة الفرنسية والأدب الجزائرية باللسان الفرنسي نشأته وتطوره وقضاياه" للدكتور أحمد منور، "والرواية الجزائرية المكتوبة بالفرنسية لأم الخير حبور".

كذلك "آسيا جبار بين إكراهات الكتابة بلغة الآخر وسلطان الذاكرة والتاريخ أشغال الملتقى العالمي حول الكتابة لدى آسيا جبار" إشراف: د آمنة بلعلى "الرواية النسائية في الجزائر النشأة وأسئلة الكتابة" أعمال الملتقى الوطني يرمي 29/28 ماي 2013 جامعة مولود عمري تيزي وزو PNR.

أما المصدر الرئيس الذي اعتمدته للترجمة واقتباس النصوص وخاصة بالنسبة للفصل الرابع، هو "كتاب أنطولوجيا الأدب الجزائري باللغة الفرنسية "للأستاذة بجامعة الجزائر الأديبة والناقدة الجزائرية كريستيان عاشور (. Anthologie de la littérature Algérienne de ) نظراً لعدم توفر كل الكتابات الأصلية للكاتبة لأنف دراسة قيّمة

قامت بعملية مسح ورصد لكل الأعمال الأدبية الجزائرية المكتوبة بالفرنسية في كل الأجناس ضمن ستة فصول من سنة ( 1838-1987).

وقد خصصت فصلا خاصا بالكتابة النسوية ما بين (1962-1987) بالإضافة الى دراساتها النقدية ورؤاها في الأعمال الأدبية الجزائرية وخاصة النسوية وبعض الدراسات الجامعية من مثل: "الصوت النسوي في الأدب الجزائري المكتوب باللغة الفرنسية رواية السيرة الذاتية مليكة مقدم نموذجا " بحث مقدم لنيل شهادة الماجيستير في الأدب الجزائري العالمي باللسان الفرنسي لسمراء جبايلي، جامعة الحاج لخضر باتنة، وذيلت العمل بخاتمة استخلصت فيها بعض النتائج المستقاة من ثمرة هذا العمل على شكل نقاط.

وأخيراً وليس آخراً، كل بحث تعترضه صعوبات ترهق مسيرة الباحث وهو ماحدث مع موضوع بحثي لجدة عنوانه الذي لم يُطرق من قبل في جامعاتنا الجزائرية من هذا الجانب، وبالتالي شُح المراجع بل نُدرها وعمق الموضوع الأصلي الضارب في التاريخ الإنساني لأن موضوعه المرأة، إبداعاتها، ونقدها لهذا الابداع والنتاج النسوي وعليه فمهما استسهلنا الموضوع يبقى معقداً وشائقاً لتقاطع الأجناس الأدبية التي مارستها المرأة أو هي نفسها كانت موضوعا خصبا لها، ونظرة المناهج والنظريات المتباينة الرؤى حولها بين مؤيد ومعارض وحتى مُنكر لهذا النقد والحديث حوله يطول ولا ينقضي. ..

فالحمدُ لله أولاً وأخيراً؛ وبفضل مِنُه ومِنته وصلت الى هذا التصور القاصر لا محالة لأنه مجهود بشري سيبقى بعيدا عن الكمال والذي رسمه اجتهاد أعوام من الصبر والتوكل على الله، وأخذاً بحديث خير خلق الله محمد عليه صلوات ربي وسلامه "من لا يشكر الناس لا يشكر الله" أبدأ شكري وتقديري لأستاذي الفاضل الأستاذ الدكتور المشرف على عملي

أ. "كبريت علي" الذي كان لحكمته وحنكته الفضل في حلحلة عقبات هذا العمل بتوجيهاته السديدة التي ذللت لي السبيل الوعر المسالك، الشاق الصعود وذلك من خلال تصويب نظرتي لبعض أفكار الموضوع ومراقبتي من بعيد وأنا أتلمس خطوات الوصول ؟ أتعثر، أتوقف، وأقف طويلاً ويصيبني الوهن والذهول وهنا تكون توجيهاته الصارمة في أغلب الأحيان بالمرصاد لتجعلني أنتفض وألهض من جديد وأواصل بعزم وثبات إلى أن قاربت بحمد الله ومنته من معظم الأهداف التي رسمناها لهذه الأطروحة الشاقة والشيقة في آن واحد.

ورجائي بأن تكون إضافة حيدة في هذا الحقل المعقد، وأن تفتح الشهية لمن يود الغوص في بحره اللّجي المترامي الأطراف. . .

شكري موصول لكل من ساعدي ورفع من معنوياتي خــــلال رحلـــة بحــــي المضـــنية، ســـواء من قسم اللغة والأدب العربي بالكلية، أو من خارج الكلية، فشكراً جزيلا لكم جميعا.

الطالبة :نحاة تيرس.

# محدل

التأسيس والتأحيل لمصطلحيي (النقد النسوي /النسائيي)

### أ- النسوية أو النسائية:

غالبا ما يطرح التساؤل حول الفرق بين مفهومي ( النسوية والنسائية) وهو ما أهم النقاد والمشتغلين في الحقل النقدي. .. لأن موضوعها شيق ودسم يدور حول المرأة التي هي ركيزة أساس، ودعامة رئيسة في البنية الاجتماعية ومتواجدة في معظم الجالات ولاسيما الثقافي منه كما ألها تمثل أهم محور في قضايا الحداثة والتنظير عند نخبة النقد والأدب فقد استطاعت أن تبرز في الكتابة بامتياز باعتبار الكتابة وظيفة لا تتطلب مجهودا عضليا وقوة رجولية كالتي تتطلبها بعض المهن الشاقة ؛ بل تتطلب حيالاً خصبا ومبدعاً وهو ما تبرع فيه الأنثى.

فالكتابة نظرة للعالم وطريقة حضور فيه واحتيار المرأة للكتابة كما تراه دي بوفوار De Beauvoir يعني رغبتها في أن تكون وأن توجد...وفي اعتقادها نوع من الخلاص". أنهي متنفس لأوجاعها الداخلية وتفجيرا لمكبوتاتها...وقد عبرت المرأة عن تجربتها الخاصة وصورت واقعها بشكل تفصيلي فعكست أناملها ما تجيش به مشاعرها فاختيارها للكتابة يعد بمثابة التحرر والانعتاق من أغلال المجتمع الذكوري وتبعاته (حسب اعتقادها).وبتعاقب الأزمنة ومرور الوقت، وبعدما كانت المرأة هي المادة الدسمة لكتابات الرجل، صارت هي المؤلفة والمبدعة.

فالكتابة هي الميثاق الأنثوي الذي سعت المرأة من خلاله للدفاع عن حقوقها وبذلك أصبحت الكاتبة ترى في الكتابة منشورا ضد القهر وتمردا على الثقافة الذكورية

<sup>1-</sup> ينظر حون ليتشه، خمسون مفكرا أساسيا معاصرا-من البنيوية الى ما بعد الحداثة-ترجمة فاتن البستاني،مراجعة محمد بدوي،مركز دراسات الوحدة، بيروت،ط1، 2008، ص331.

وسلطة الرجل وصرخة احتجاج ضد حرمان المرأة من حقوقها، إلا أن ما كتبته المرأة وما تكتبه تعددت مسمياته... وانقسم الكتاب والنقاد (رجالا ونساءا) سواءً في الغرب أو عند العرب حول تسمية هذا النوع من الكتابة بين نسوي /نسائي/ أنثوي..

كما ظهرت تسميات أخرى للأدب النسوي ابتكرها الغرب ووصلت إلينا ففي السويد سميت هذه الكتابة بأدب (الملائكة والسكاكين) وهو ما قلده (أنيس منصور) حين أطلق على ما كتبته المرأة (أدب الأظافر الطويلة )، كما سماه (إحسان عبد القدوس) (أدب الروج والمانكير) وألصقت بهذا الأدب عدة أوصاف مثل (الأدب الهامشي) (الأدب الإباحي) (أدب الجسد) وغيرها من التسميات المختلفة حسب القناعات والأدلة الي يحملها كل ناقد.

ويفضل (محمد حلاء إدريس) مصطلح (الأدب الأنتوي) ويرفض المسميات الأحرى (كالنسوية) أو (النسوي)و ذلك لأنها مرتبطة ومستوحاة من عالم المرأة تلقائيا بالحركة النسوية الغربية. أفالأدب الذي تكتبه المرأة يعرف بالأدب نسوي، بينما الأدب الذي يعبر عن موقف نسوي فكري يسمى أدبا نسويا موازيا.

وهكذا تتسع دائرة الكتابة ليصبح الأدب الأنثوي أدبا عاما قد يكتبه الرحل في حين أن المفهوم العام للأدب النسوي هو ما تتفردبه المرأة فحسب<sup>2</sup>. وهو تحديد تتبناه فئة لابأس ها من النقاد غربيين وعرب.

 $<sup>^{-1}</sup>$ أحلام معمري، إشكالية الأدب النسوي بين المصطلح واللغة، مجلة مقاليد، العدد الثاني، ديسمبر  $^{-2011}$ . ص $^{-1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حضار سماحية،الأدب النسوي:إشكالية مصطلح...أدب بين الإعتراف والرفض مجلة (لغة-كلام)-مختبر اللغة والتواصل-المركز الجامعي بغليزان/الجزائر العدد08-جانفي2019.

أما (زهرة الجلاصي) فالكتابة النسوية عندها تدعى بالنص المؤنث في قولها "لفظة نساء" التي تشتغل على نوع الجنس بينما حقل المؤنث لا يقف عند الأوحد، أي كصفة مميزة لجنس النساء فالمؤنث حقل شاسع يمتلك عدة سجلات إلى جانب المؤنث اللفظي والمحازي إضافة إلى ما يمتلكه من قابلية الاشتغال في مستوبي الرمز والعلامة ". في حين ترفض ناقدات أخريات مصطلح (الكتابة الأنثوية).

وممن يرفضن توظيف مصطلح الكتابة الأنثوية الناقدة العراقية (نازك الأعرجي)، لأن الأنوثة كمفهوم تعني لها "ما تقوم به الأنثى وما تتصف به وتضبط إليه ولفظ الأنثى يستدعي على الفور وظيفتها الجنسية وذلك لفرط ما استخدم اللفظ الضعف والرقة والاستسلام والسلبية". وتدعو الى استخدام مصطلح النسوي بدل الأنشوي الذي يعنى بالجانب البيولوجي.

ويمتد مجال الاختلاف والتمايز في المصطلح الى مفه ومي" النسوي والنسائي" الذي دعت اليه الكاتبة. كما أشارت إليه الدكتورة (شيرين أبو النجا) في كتابحا (نسوي أم نسائي) فعرفت النسوي أنه: "نتيجة الى الوعي الفكري والمعرفي وأن النسائي يتجه الى الجنس البيولوجي إذ تؤكد في مقدمتها: أنه تلزم التفرقة دائما بين نسوي أي وعي فكري ومعرفي ونسائي أي جنس بيولوجي "3. كما فرقت (رشيدة بنمسعود) بين مفهومي النسوية والنسائية.

 $<sup>^{-1}</sup>$ جلاصى زهرة، النص المؤنث،دار سرس، تونس،2002، $^{-1}$ 

<sup>2-</sup>الأعرجي نازك، صوت الأنثى دمشق،دار الأهالي،1997،ص35.

 $<sup>^{-3}</sup>$ أبو النجا شيرين،نسوي أم نسائي، مكتبة الأسرة، الهيئة العامة للكتاب، القاهرة، مصر،  $^{-38}$ ، م

إذ تقول في النسوية "ألها كتابة تلجأ فيها المرأة الى توظيف الأدب كأداة للاحتجاج على أوضاعها الاجتماعية والأسرية والتعليمية والسياسية وعلى أوضاعها المحتماعية والأسرية والتعليمية والسياسية وعلى أوضاع المرأة عموما داخل المجتمع الذكوري للاحتجاج على الرجل.

أما عن الكتابة النسائية فتصرح ألها "هي الستي تلجاً فيها المرأة الى أساليب أدبية وجمالية محضة لا تتبنى فيها موقفا مسبقا من الرجل". أفالكتابة النسوية عندها تحمل طابعا سياسيا نضاليا، أما الكتابة النسائية فتراه إبداع المرأة دون أحكام مسبقة اتجاه الآخر المتمثل في الرجل.

وفي ماهية الفرق بين (أدب نسوي) و(أدب أنثوي) يمكننا القول أنه "ليس كل أدب أنثوي أدبا تنتجه المرأة بالضرورة رغم اللبس والتداخل بين المصطلحين، حيث يصعب الفصل بينهما وتمثل المؤنث منفصل عن النساء، رغم أن المؤنث يحيلنا مباشرة على حنس النساء، هناك المؤنث اللفظي والجازي، إضافة لما يمتلكه من قابلية الاشتغال في مستويي الرمز والعلامة. "2 بمعني أن الرجل يمكن أن يكتب نصا مؤنثا كما المرأة وليس نصا نسائيا فمصطلح "مؤنث" وعليه فمصطلح نسوي أعم وأشمل من نسائي 3. كما تختلف نظرة الرجال الكتاب فهناك من يبدي استصغاره وتموينه لما تكتبه المرأة فلا يعدو عنده إلا سير ذاتية، أو انفعالات تترجمها في نصوص مشحونة بالعواطف، في حين يقر رجال آخرون بأن كتابة المرأة واقع لا بد أن نتقبله ونعترف به ولا ننكر وجوده.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-بنمسعود، رشيدة،المرأة والكتابة، إفريقيا الشرق،1994،ص7.

<sup>2-</sup>سعيدة بن بوزة،الهوية والاختلاف في الرواية النسوية في المغرب العربي، ص43-44.

<sup>3-</sup>نعيمة هدى المدغري، نساء على المحك، ص55.

يقول حورج طرابيشي: "أن ما يكتبه الرجل هو إعادة بناء للعالم، أما عند المرأة فلا يعدو أن يكون مجرد بؤرة للأحاسيس والمشاعر الدافقة، بمعنى أن الرجل يكتب بعقله، أما المرأة فتكتب بقلبها ". أوفي هذا القول تحيز للكتابة الذكورية وتقليل من شأن ما تبدعه المرأة.

ويشاطره الرأي (محمد معتصم)الذي يقول أن الكتابة النسوية مفهوم" يسمح للمرأة بالبوح والتعبير الحركما يميل هذا المصطلح الى كتابة السير ذاتية وهنا تجد الذات متنفسا أو بالأحرى مخرجا فتعرف وتبوح بكل المكبوتات والأحاسيس". و كأنه يحصر كل ماتبدعه المرأة في الخواطر والسير الذاتية وهو موقف مجحف وغير حيادي ولا يعترف بندية المرأة في الكتابة ويراها قاصرة عن مجاهة ما يكتبه الرجل.

ويصرح عبد الله الغذّامي قائلا: "إن حادثة المرأة والكتابة لا تقف عند ظاهرها الإبداعي وكأنما هي مجرد إنجاز ثقافي ولكنها تتعدى ذلك لتكون ضرورة ثقافية ولذا فإنها ترتبط بالقلق وتتشابك الكتابة مع الاكتئاب فالمرأة تكتب بدافع ذاتي فلا أحد يملي عليها ما تكتبه طالما أنما دخلت وبرغبة منها الى فضاء الكتابة هو ذكوري التأسيس والتأصيل ثقافيا واحتماعيا دخلت سعيا منها لتشكيل خطاب أنشوي جديد لا يطمس الخطاب الذكوري ولا يهمشه بل يتقاطع معه. 3 وهو بالفعل ما جسدته الكتابات الجادة لنساء تفوقن على أنفسهن، وحتى على أقرافهن في أجناس أدبية كالرواية المعاصرة مشلا والأسماء كثيرة سنأتي على ذكرها بالتفصيل في الفصول اللاحقة..

<sup>1-</sup>طرابيشي جورج:الأدب من الداخل "دار الطليعة، بيروت، 1978ص10،نقلا عن نعيمة هدى المدغري؛ نساء على المحك ص55-55

 $<sup>^{2}</sup>$ ر شيدة بنمسعود، المرأة والكتابة، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ عبد الله الغذّامي، المرأة واللغة، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط $^{3}$ 

ويصرح الغذّامي أنه لا يكفي المرأة أن تكون أنثى حتى تؤنث اللغة "هناك نساء كثيرات كتبن بقلم الرجل وبعقليته ولغته، وكن ضيفات أنيقات على صالونات اللغة، إنهن نساء استرجلن، وبذلك كان دورهن دورا عكسيا إذ عززن قيم الفحولة في اللغة، وهذا ضاعف من غياب المرأة عن الفعل اللغوي" أ. فهي لم تفعل شيئا لها ولا لتأنيث اللغة.

فدخول المرأة عالم الكتابة حسب عبد الله الغنة الغنة من ولرجل لفظ، فهذا يقتضي أن تكون اللغة للرجل ومعانيها وايحاءاتها الرجل "إن المرأة معنى والرجل لفظ، فهذا يقتضي أن تكون اللغة للرجل وليست للمرأة" كما يضيف في كتابه المرأة واللغة أن الذي حدث هو غياب الأنوثة التام عن التاريخ لأنها غابت عن اللغة وعن كتابة الثقافة، وتفردت الفحولة باللغة فجاء الزمن مكتوبا ومسجلا بالقلم المذكر واللفظ الفحل...

ولو أنه تيسر للمرأة أن تكتب تاريخ الزمان والأحداث. ..لكنّا قرأنا تاريخا مختلفا عن فاعلات ومؤثرات وصانعات للأحداث، وهنا ستكون الأنوثة إيجابية مثل الفحولة تماما.

غير أن الفحولة التي قال بما الغذّامي لا يمكن تعميمها على الوضع العام بل ترتبط بمرحلة معينة تحديدا النص العربي الذي أسس كيانه الشاعر العربي حرف ونغمة في حين كان الصوت النسوي مغيبا (إلا بعض الأصوات التي مزقت هذا الصمت كالخنساء، وعائشة الباعونية مثلا) أما الآن فالأمر مختلف تماما فالمرأة أصبحت ذات حضور ولا يمكن لأي ناقد تفنيد ذلك.

<sup>1-</sup>المرجع نفسه، ص181.

<sup>2 -</sup>عبد الله الغذَّامي، المرأة واللغة، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط3، ص180

فالغذّامي هنا سجن المرأة داخل قوقعة الذكورة وجعلها خاضعة لقيمها ولا يمكنها الخروج منها وهو ما لم تقبل به المرأة وقامت بتقويضه خاصة الأحكام الصادرة بشأن اللغة. فاتخذت المرأة الكاتبة لنفسها مضمارا خاصا يعبر عن وجودها.

ونجد (سارة جامبل) Sara Gambel في كتابها "النسوية وما بعد النسوية "تذهب الى أن النسوية تعني : "كل جهد نظري أو عملي يهدف الى مراجعة واستجواب أو نقد وتعديل النظام السائد. ..الذي يجعل الرجل هو المركز هو الإنسان والمرأة جنسا ثانيا أو الآخر في أنثوية الأنثى" أ. وصولا إلى خالدة سعيد التي توحد

نظرتها إلى كتابتي الرجل والمرأة ؛رافضة تسمية الأدب النسائي المتصل في نظرها بتفرقة بيولوجية تهمش المرأة ثم لا تتردد بعد ذلك عن النظر إلى ما تنتجه المرأة من إبداع في ضوء ما تسميه وضعها التاريخي والبيولوجي"المستلب" وفي علاقة الخصوصية الأنثوية.

فهي ترى من خلال هذا التصنيف تقليلا من قيمة كتابة المرأة والنظر إليها بدونية والأدب لا يخضع للجنس بل تقول بأحادية الكتابة دون تجنيس ذكوري أو أنشوي. Roger Garaudy (وجيه غاردوي) أطلق عليه أويذهب (روجيه غاردوي) Roger Garaudy أحد الفلاسفة المعاصرين والذي أطلق عليه البعض بأنه مفكر نسوي بامتياز في كتابه الأساسي في هذا الموضوع والموسوم ب pour البعض بأنه مفكر نسوي المتياز في كتابه الأساسي في هذا الموضوع والموسوم ب النساء وحدهن، بل هي فلسفة للجنسين معا أي لكل من يؤمن بمبادئ هذه الفلسفة ويناضل من

<sup>1-</sup> سارة جامبل،النسوية وما بعد النسوية،ترجمة :أحمد الشامي، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة،2002م،ص:94

<sup>2</sup>سعيد خالدة "المرأة التحرر الابداع" سلسلة بإشراف فاطمة المرنيسي، نشر الفنك مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء سنة 87،ص:1991،

أجلها فكرا وقولا وعملا. ألم بمعنى أن الرجل يمكن أن يكتب نصا مؤنثا كما المرأة وليس نصا نسائيا... وعليه فمصطلح نسوي أعم وأشمل من نسائي.

وفي ماهية الفرق بين (أدب نسوي) و(أدب أنثوي) يمكننا القول أنه "ليس كل أدب أنثوي أدبا تنتجه المرأة بالضرورة رغم اللبس والتداخل بين المصطلحين، حيث يصعب الفصل بينهما وتمثل المؤنث منفصل عن النساء، رغم أن المؤنث يحيلنا مباشرة على حنس النساء، هناك المؤنث اللفظي والجازي، إضافة لما يمتلكه من قابلية الاشتغال في مستويي الرمز والعلامة ".2، فالنسوية إذا محاولة لرد الاعتبار للمرأة بعد التمييز والتهميش الي عانت منطوال عصور خلت.

وموضوع النسوية في الأدب والنقد يحمل الكثير من السنخرية والاستخفاف والبعض يتخذه مجالا للسخرية بل هناك من صرح بعدم جدوى إثارته وهو قليل من كثير ما يعترض هذا الموضوع.

وعليه كان النفور من هذا المصطلح بسبب غموضه والشك والارتياب حوله وهو ما صرّحت به الأديبة (لطيفة الزيات) التي رفضت إدراج أدبها في باب الأدب النسائي لأنها تراه انتقاصا من القيمة الفنية لإبداعها ودأبت على القول أدب أو لا أدب، فن أو لا فن؟

وما من أدب رجالي وآخر نسوي فهي ترفض خشية المساس بقيمة إبداعها وتهميش ما تكتب أمام مركزية الرجل. <sup>3</sup> ولم يأت تهميش الصوت النسوي تهميشا اعتباطيا وإنما

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>غارودي روجي "في سبيل ارتقاء المرأة"،تر:مطرجي جلال،مشورات دار الآداب —بيروت–1988، ص 17

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ماري إيجلتون، نظرية الأدب النسوي، تر:عدنان حسن —رنا باشور، دار حوار للنشر والتوزيع، 1 يناير 2016.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>-ينظر مدخل في نظرية النقد النسوي ومابعد النسوية، حفناوي بعلي، ص31.

استند إلى خلفيات منها ما يتعلق بالمصطلح نسوي /نسائي/مؤنث...ومنها ما يتعلق بالتكوين البيولوجي للمرأة والرجل، ومنهم من همش هذا الأدب لمجرد أن كاتبته امرأة.

كما أن القول بأدب نسوي وأدب ذكوري يحيل على وجود هوية جنسية للنص ويطرح إشكالية التجنيس. وإن الاختلاف بين الأنا والآخر هو سبب نشوء فكرة البحث عن هوية الآخر /الأنثى.

### أ-أشكال الكتابة النسوية:

يعد البحث في مصطلح الكتابة النسوية حقالا شائكا يكتنف اللبس وهاذا لأن الكتابة عملية تستهدف تحرير الذات خاصة الرواية اليي مكنت المرأة الكاتبة من كسر حواجز اللغة والعمل على إعادة توزيعها.

وقد آمنت (حوليا كرستيفا) Julia Kristeva بقيوة الكتابة للمرأة، وأيدها في قولها (خالدة سعيد) في تعريفها لها على ألها عملية تحرر"من حيث إلها موضعة للتجربة والمعاناة والحاجات والتصورات والأحلام موضعة تبيني وتكشف وتعرض المكتوب للنظر العام للتفاعل والرد والاستجابة والنقد والانبناء في بيان أوسع ". أولأن الجمع بين مصطلحين "الكتابة" و"النسائية" يعطي للكتابة خصوصية ويحدد جنسها.

ويمكن تعريف الكتابة النسائية بأنها" ماتكتبه المرأة عن الرجل وليس ما يكتبه الرجل عن المرأة -لأنه بات مستهلكا ومكرورا - هو ماتكتبه عن ذاقها وعن عالمها الخاص الذي

<sup>1-</sup>سعيد خالدة "المرأة التحرر الابداع"سلسلة باشراف فاطمة المرنيسي، نشر الفنك مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء سنة 87-سعيد 37-

لا تشترك فيه مع الرجل كالحمل والولادة والإجهاض ودورها الشهرية والعقم وأمراض نسائية نفسية وحسدية وحدها المرأة تفهمها، ناهيك عما تعانيه من قهر واضطهاد المجتمع برمته والنظرة الدونية للرجل في أغلب الأحوال إلا القلة المناصرة لها ومن نظيرها المرأة وهذا هو الأقسى والأصعب بالنسبة لها لأنها الأعرف بنقاط ضعفها، والأقدر على إلحاق الأذى بما وحتى تدميرها نفسيا واجتماعيا ومن كافة الجوانب والجهات.

فللكتابة النسوية مدلول جديد تنبعث منه خصوصية حياة المرأة الذاتية وعلاقاتها الاجتماعية، حيث خرجت المرأة بفضل هذا المصطلح من عصر الحريم الى عصر القلم، تصبو نحو الحرية في عالم سيطر عليه الرجل حيى عالمها "النسوي" فقد استخدمه كأداة لإقصاء وتمييع الأدب الذي تنتجه هي، فاستصغرت نفسها وإبداعها واعتبرته لا يرقى في خصائصه الفنية الى ابداعه هو حتى صارت فئة منها تناضل ضد مفهوم كتابة النساء لمجرد أن النقاد الرجال استخدموه لصالحهم.

كما قام النقد ولعقود طويلة، على التفريق بين كاتب وآخر على أساس الجنس وهو ما أدى الى قميش أدب المرأة وتحاشي الإشارة إليه والاعتماد كليا على أدب من إنتاج الرجال خاصة في النظريات الجمالية والنقدية.

ولهذا يولي النقد أهمية بالغة للكتابة النسوية لما لها من خصوصية داخل أنساق الحركة الإبداعية، فإبداع المرأة "يمارس إغراء من نوع خاص سواء في تلقيه أو مقاربته

نقديا". أكما اعتبرت المرأة الكتابة سلاح من نوع خاص للدفاع عن أنوثتها وطريق للتحرر والانعتاق من بوتقة الذكورة والتحرر من قيود الآخر.

وقد عبرت "سعاد الصبّاح" في قولها: "أريد أن أكتب. الأدافع عن كل شبر من أنوثتي. الأتحرر من ألوف الدوائر والمربعات وأخرج من حزام التلوث الذي سمم كل الأنهار وكل الأفكار. فالمدينة التي أسكنها لا تطرب إلا لصياح الديكة وصهيل الخيول وشهيق ثيران المصارعة. .. " 2، وقد اكتست الكتابة النسوية خصوصية ميّزتها عن كتابة الرجل. قي الكثير من النقاط يعتبرها البعض مصدر قوة ويراها آخرون ضعفا.

وتميز كتابة المرأة عن كتابات الرجل أمر تؤكده كارمن سليمان في قولها: "ليس لنا غن والرجل الماضي نفسه ولا الثقافة نفسها فكيف يكون لنا والحالة هذه التفكير نفسه والأسلوب نفسه؟ ذلك أن المرأة تكتب بشكل متميز عن الرجل لا سيما بعد أن تطورت العادات والتقاليد بفضل النضالات النسوية فلم يعد ينظر الى هذه الخصوصية في أسلوب الكتابة على ألها تعبير عن دونية ومحدودية، بل جرى التعامل معها كحق من حقوق المرأة في التمايز.." ولأن الكتابة النسائية كانت ولعقود طويلة من مضمون الطابوهات، جعلت منها المرأة ساحة للنضال نظرا لسيطرة الرجل على السياقات اللغوية المتنوعة.

كما اعتبر اللغة مجالا حيويا لتكريس سلطته على الأشياء والأشخاص بما فيها المرأة واختصر حقل اللغة في المصطلحات التي تؤكد مركزيته الأمر الذي جعله يعزز "مركزيته

مبد النور ادريس، النقد الجندري : تمثلات الجسد الأنثوي في الكتابة النسائية، ص5.

<sup>2021</sup> سعاد الصباح، ديوان قصائد حب، دار سعاد الصباح للنشر والتوزيع، صحيفة غرب نيوز، 20 مارس $^{2}$ 

<sup>3-</sup>كارمن البستاني، الرواية النسوية الفرنسية، مجلة الفكر العربي المعاصر، العدد 34، ربيع 1985.

<sup>4-</sup>يُنظر الغذامي محمد عبد الله :المرأة واللغة، ص152

القضيبية"، phallogocentrisme ويعلي سلطة القضيب والقيم التي تجعل الرحل سيد المرأة. أ هذا الكائن الذي لم يعد كالسابق لايملك حقله اللغوي الخاص "كائنا شفاهيا لا تملك سوى الخطاب الشفوي البسيط الذي ظلت المرأة محبوسة فيه على مدى قرون من التاريخ والثقافة.

و لم تعد كائنا ليليا لا تحكي إلا في الليل ولا تتمثل لهـا اللغـة إلا تحـت جـنح الظـلام وإذا حل الصباح سكتت عن الكلام المباح."<sup>2</sup> فنسخة شهرزاد التقليدية تكرست لدهور.

ولاتزال مكرسة في المنجز الأدبي والنقدي سواء عند الرجل الكاتب أو المرأة الكاتبة الا من تمرّدن على النسق العام فأحدثن زلزالاً وشرخا عميقا في الصورة النمطية، ولا يمكن الا للمرأة الكاتبة أن تعمل على تغيير هذه النظرة ولذلك انخرطت في الكتابة الإبداعية بصورة أو بأخرى لتقدم لنا صورة أخرى عن المرأة. وذلك لأن الابداع الذكوري لم ينصفها ولم يجد في أدبما إلا كونه صراحا يفتقد كل المعاني الجمالية المتوقعة من أي عمل أدبي.

ورغم الرفض والانكار لهذا النمط الإبداعي الجديد والمتمرد غير أنه "بدأ يعلن عن وحوده ويسجل حضوره في الحقل الأدبي الذي كان حكرا على الرجل أو يكاد ". وهو ما جعل الحركات النسائية تسعى للتحرر من ربقة العبودية الذكورية شكلا ومضمونا باستحداث نظام لغوي بعيد عن النظام اللغوي التقليدي الذي يكرس الوعي الذكوري المطلق الذي يهمش المرأة ويقزم دورها ككائن مبدع ومفكر حر هذا الكائن الذي لم يعد

 $<sup>^{-1}</sup>$ شيرين أبو النجا، عاطفة الاختلاف، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، ط $^{1}$ ،  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-الجلاصي زهرة، "النص المؤنث"، دار سراس للنشر، تونس، سنة. 2000: 12-13.

 $<sup>^{-10}</sup>$ نعيمة هدى المدغري، النقد النسوي، منشورات فكر دراسات وأبحاث، الرباط، المغرب، ط1،  $^{-2009}$ ،  $^{-3}$ 

كالسابق لايملك حقله اللغوي الخاص"كائنا شفاهيا لا تملك سوى الخطاب الشفوي البسيط الذي ظلت المرأة محبوسة فيه على مدى قرون من التاريخ والثقافة، ولم تعد كائنا ليليا لا تحكي إلا في الليل ولا تتمثل لها اللغة إلا تحت حنح الظلام. وبدلا عن "الكتابة النسوية" أو "الأدب النسوي" اختارت زهرة الجلاصي وصف هذا الأدب "بالنص الأنشوي "لأنه في نظرها مختلف عن نص الرجل الكاتب وليس متميزا فهو لا يحتاج الى المقابلة.

فمصطلح نسائي نعني به التخصيص في دائرة جنس النساء، بينما اعتبرت مصطلح " مؤنث " دعوة الى الاشتغال في مجال أرحب مما يخول تجاوز عقبة الفعل الاعتباطي في تصنيف الابداع بما أن الأنوثة تترك في النص بصماتها الدالة عليها وتصول في سجلات اللغة العربية كمؤنث حقيقي، لفظي ومجازي، مع اعترافها بصعوبة مقترحها "النص المؤنث".

تقول زهرة الجلاصي:" إن اقتراح مصطلح النص المؤنث قد لا يعيني أنسا سَلِمنا من الوقوع في المزالق التي حفت بمصطلح "الأدب النسائي" وآت الى الاجماع على الإقرار بعجزه وقصوره، وذلك لسبب بسيط وهو أن مظاهر التشابك والالتباس بين النساء رغم والكتابة النسائية واردة أيضا، ويعزى ذلك الى صعوبة تمثل المؤنث منفصلا عن النساء رغم أن المؤنث يبدو أقرب الى البيولوجي بينما بقي مصطلح نسائي رهين صفة التخصيص ". أورغم عدم استدعاء المؤنث للمذكر والاستغناء عنه يبقى أن نعترف بأن المؤسسة اللغوية التي يعتمدها النسق الثقافي صانعها ومؤسسها المذكر وقد عزز فيها سلطته، فكان الأصل داخل هذه المنظومة وبعده لزاما يأتي المؤنث ليصير فرعا فيها شاء ذلك أم أبي.

 $<sup>^{1}</sup>$ الجلاصي زهرة، "النص المؤنث"، دار سراس للنشر، تونس، عام  $^{1}$ 

وقد مرت الحركة النسوية بمراحل عديدة ومختلفة وتحولات كبيرة صنعت تاريخا حافلا بالمنجزات التي تحققت ولهذا يجمع الأغلبية على أن تاريخ الحركة النسوية هو:" السرد التاريخي للحركات والأيديولوجيا التي عملت على الحصول على حقوق المرأة". أفرغم الحتلاف العديد من أهداف وقضايا النسويات حول العالم وبسبب احتلاف بلدافهن وأوقاقهن الزمنية.

إلا أن معظم المؤرخات النسويات تؤكدن على أنه يجب اعتبار كل حركة تسعى للحصول على حقوق المرأة؛ هي حركة نسوية وإن لم تستخدم هذا المصطلح في نشاطها، في حين أن مؤرخات أخريات ترى بوجوب استخدام مصطلح "ماقبل النسوية" protofeminist لوصف الحركات السابقة بالانجليزية. History of Feminism. وقد بدأت الحركة النسوية في الفكر الغربي في القرن التاسع عشر.

وصيغ مصطلح النسوية Féminisme لأول مرة في العام 1895، ليعبر عن تيار يصب في اتجاهات متعددة ويتشعب إلى عدة فروع وقد كان ظهورها بفضل جهود حركات المقاومة النسائية التي برزت في انجلترا في القرن السابع عشر.

وامتدت في كل من فرنسا والولايات المتحدة تزامنا مع التغيرات الاقتصادية والسياسية الكبيرة التي مرت بها هذه الدول والتي ألقت بظلالها على العائلة". <sup>2</sup> فالكتابة النسوية كما تعرفها(ماري إغلتون) "Mary Eagleton على « أنها الكتابة التي تسعى للكشف عن الجانب الذاتي الخاص بالمرأة بعيدا عن تلك الجوانب التي اهتم بها الأدب

<sup>46</sup> عصمت محمد حوسو، كتاب الجندر (الأبعاد الاجتماعية والثقافية)، ص $^{-1}$ 

<sup>46</sup> عصمت محمد حوسو، كتاب الجندر (الأبعاد الاجتماعية والثقافية)، ص -2

لعصور طويلة خلت » . 1 فهي كما تصفها كتابة تركز على وصف طموحات وأمال وأحلام المرأة بعيدا عن الجانب الحسى الذي كان الأساس خلال العهود الماضية.

كما تعرفها: "الكندية (لويز تزيان) Lwise Tisiane" بأنها انتزاع وعي فردي في البداية ومن ثم وعي جمعي، تتبعه ثورة ضد موازين القوى الجنسية والتهميش الكامل للنساء في لحظات تاريخية معيّنة. "2 فهي الكتابة التي تنتزع الحقوق وتطالب بالمزيد لتحقيق المساواة بين الجنسين.

### 2-فترات تاريخ النسوية الغربية الحديثة:

ينقسم تاريخ النسوية الغربية الحديثة الى ثلاث موجات أو فترات، وتختلف أهداف كل موجة بناءا على ماتم تحقيقه في سابقتها إذ ركزت الموجة النسوية الأولى حلال القرن 19 عشر وبدايات القرن 20، على الحصول على حق التصويت (suffrage). واهتمت الموجة النسوية الثانية في خلال ستينات وثمانينات القرن الماضي بالمساواة الاجتماعية والمعيار الجندري ودور النساء في المجتمع.

بينما اعتبرت الموجة النسوية الثالثة خالال تسعينات القرن الماضي وعقد 2000، تكملة لقضايا الموجة الثانية ورد فعل لإخفاقاتها. وقد مرت الكتابة النسوية الغربية كما قسمها الباحثون الى ثلاث مراحل رئيسة للتصدي للسلطة والثقافة الذكورية:

ماري إيجلتون، نظرية الأدب النسوي، تر:عدنان حسن -رنا باشور، دار حوار للنشر والتوزيع، <math>1 يناير 2016.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>سمية الرحبي، النسوية مفاهيم وقضايا —ط1– الناشر الرحبة للنشر والتوزيع، دمشق 2014، ص14.

 $<sup>^{3}</sup>$ عبد النور إدريس، النقد الجندري،  $^{3}$ 

أ-مرحلة التأنيث féminine ( 1840-1840): في هذه المرحلة قلدت الكاتبات النسويات الرجال في كتاباتهم، وتبنت المعايير الجمالية الذكورية كالإحتشام والالتصاق بالحلقة الاجتماعية العائلية، والقيود الفنية والإجتماعية تجنبا للفظاظة والجون كالتعبير عن المرأة المطيعة لقوانين المجتمع والممتثلة لتقاليد الأسرة وكان الجال الرئيس لعملهن هو الدائرة المترلية والاجتماعية ؛ تساير أفكار وأراء الرجل في تصويره للمرأة، من أهم النماذج أعمال (إليزابيث حاكسل) Jorge Eliott (حورج إليوت) Jorge Eliott

ب-مرحلة النسوية féminist (1920-1920): وفيه طالبت المرأة بالمساواة بين الجنسين وتحسين ظروف العمل ومنحهن حقوقهن المدنية وبالمشاركة السياسية، وما الى ذلك.. وفي هذه المرحلة بدأت تنضج أفكار الناقدات فابتعدن عن الرؤية السلطوية للرحل عن المرأة واقتربت من الشعور بالذات واثبات الهوية ونادت بالمساواة والندية.

ومن أهم أعمالهن (إليزابيث روبية) Elisabeth Robinsو(أوليف شراية). Simone de ومن أهم أعمالهن (إليزابيث روبية) النسوية الفرنسية سيمون دي بوفوار Simone de وحمارت الموجة النسوية الفرنسية سيمون دي بوفوارت من الرائدات Beauvoir (1976–1976)، بكتابها الجنس الثاني عام (1948) وصارت من الرائدات بمقولتها الشهيرة "المرأة لا تولد امرأة، بل تصبح امرأة". أوترى أن المجتمع هو السبب في التفرقة على أساس الجنس وعملت على تقويض خرافة الحتمية البيولوجية التي جعلت من المرأة "الجنس الثاني."

ج- مرحلة "الأنثوية-Female" (1920 فصاعدًا): وفيه اتضـــ التمــايز في الــوعي والتحربــة النسوية تجاه وعي الذكورة وتجاربها، ففي هذه المرحلــة ركــزت النســوية علـــ الفــروق بــين

<sup>1-</sup>حسين المناصرة :النسوية في الثقافة والابداع، ص30.

الجنسين وعلى إسهامات النساء الحضارية المميزة، تطورت فيها الكتابة التجربة الإبداعية النسوية فكانت كتاباتهن واعية تهدف الى اكتشاف الأساليب اللغوية لوصف الحياة الحبيسة للنساء.

وقد آمنت المرأة أنها عندما تحقق المساواة الاجتماعية والاقتصادية مثلها مثل الرجال، فلن يقف في طريقها شيء يمنعها من التطور الحر لمواهبهن الفنية، ومن أهم الأعمال (فرجينيا وولف) و(ربيكا وست) وتضيف "جوليا كريستيفا" مرحلة رابعة سلبية هي مرحلة الانزلاق الدوغمائي اليساري في تشكيل نواة سلطوية نقدية تنتظم حول امرأة زعيمة لا تختلف عن أي زعيم رجل.

ويستمر الإشكال في النص المنجز من قبل المرأة إلى أهم ما يشار نقديا وهو تعدد المصطلح وعدم اتفاق النقاد عليه فنجد من يطلق عليه اسم: النقد المؤنث ونقد الأنشى ونقد المرأة والنقد النسوي والنقد النسائي. ..وهو ما يؤكد أن هذا المصطلح لايزال يبحث عن مسمى يجمع عليه الدارسون في حقل كثرت فيه المسميات.

غير أن النقاد جميعا اتفقوا على أن "النقد النسوي "مصطلح غامض وغير محدد، كونه هلامي وصعب القبض عليه والتمكن منه. فماذا نعني به؟ هل نعيني به النقد الأدبي الذي تكتبه المرأة؟ أم نقد الأدب من وجهة نظر المنهب الذي تكتبه المرأة؟ هي تساؤلات طرحها الناقد حفناوي بعلي في كتابه بانوراما النقد النسوي...) نقلا عن محمد عناني في كتابه معجم المصطلحات.

أسئلة وهواجس...ليست لها إجابات محددة، قضّت مضاجع المهتمين بالحقل النسوي، لأنه مجال شاسع يتسع ليشمل الأدب الذي يكتبه الذكور عن المرأة من أجل أن

تتلقاه المرأة، وكل نقد يهتم بدراسة تاريخ المرأة. <sup>1</sup> فهذا المصطلح-النقد النسوي - صاغته الناقدة الأدبية الأمريكية "إيلين شوالتز"في كتابحا "نحو بلاغة نسوية "عام 1979. كما دعت الى اتجاه يتناول النصوص التي تكتبها المرأة في كتابحا (النقد النسوي في العراء عام Simone de beauvoir (سيمون دي بوفوار) أمافي فرنسافقد تزعمت الحركة (سيمون دي بوفوار) من حلال حينما أصرت على تعريف المرأة وهويتها تنبع دائما من ارتباط المرأة بالرجل من خلال كتابحا (الجنس الآحر) the second sex وهو العمل الذي وضع الأساس النظري للتحليل الأدبي.

وقد اقتحم مجال النقد النسوي شخصيات معروفة مثل (كيت ميليت )،و(ايلين شوالتر) Elaine showalter (جلير Blaine showalter)،غير أن استعمال مصطلح " النقد النسوي " أكثر شيوعا في الكتابات الي تتناول قضايا المرأة وهو مصطلح سائد في النصوص الفرنسية بينما النصوص الإنجليزية تفضل مصطلح "الأنثى. وهو يتوزع بين المرأة القارئة والمرأة الكاتبة.

ففي الحالة الأولى تكون المرأة مستهلكة للمكتوب الذي ينتجه المجتمع الذكوري فهو يصف طرق تصوير المرأة في النصوص التي يكتبها الرجل وكيفية تأثر جمهور القارئات بالصور الاختزالية أو الإقصائية للمرأة. فالنقد النسوي إذن ضرورة لتمكين الذات الأنثوية من تحقيق هويتها ككاتبة وليس مجرد احتلاف شكلي في السرد يحدده جنسها.

 $<sup>^{1}</sup>$  سعاد عبد العزيز المانع، النقد الأدبي النسوي في الغرب وانعكاساته في النقد العربي المعاصر، المحلة العربية، العدد 32،  $^{1}$  معاد  $^{2}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$  كريستينا وولف، تاريخ النقد النسوي ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  كريستينا وولف، تاريخ النقد النسوي ص $^{3}$ 

<sup>4-</sup> انتصار محمد الطيار، النقد النسوي بين اضطراب المفهوم وفوضوية التنظير، ص 104.

ونحن هنا أمام مصطلحين مفصليين هما نسائي ونسوي فالأول يدل على الهوية الجنسية للنساء، أي الصفات البيولوجية الجنسية لفئة الإناث في حين أن المصطلح الثاني يشمل مختلف المجالات (احتماعية، سياسية، ثقافية ).فالأول مرتبط بالجنس أو النوع sex أما الثاني بمعايير ثقافية واحتماعية Gender.

وتعد عبارة (سيمون دي بوفوار) Simone de beauvoir "المرأة لا تولد بل تصبح امرأة"، أدل مثال على الفرق بين النسوي والنسائي، فعلى أساس المعيار البيولوجي اعتبرت المرأة مخلوقا ناقصا فعانت نتيجة ذلك من أنواع الغبن والقمع والإضطهاد.

كما يظهر إشكال المصطلح عند (إدوارد سعيد) في قوله أن "الأدب الدي تكتبه المرأة أو الأدب النسائي، أما الأدب الذي يعبر عن موقف عقائدي ينبع من التعلق بما يعتقده صاحبه أو تعتقده صاحبته، بأنه سمات خاصة بالأنثى ورؤياها للعالم وموقفها فيه، فإن أسميه أدبا (أنوثيا) وهكذا أتحدث عن النقد الأنوثي وعن الحركات الأنوثية، والأنوثية معادلا للكلمة الإنجليزية ( féminism). أما القول (أنثوي) وهو معقول وكنت استخدمته سابقا لكنه ليس الأفضل. ..وما يعينه هذا التمييز هو أن النقد الأنوثي قد كتبه رحل لا أنشى أما الأدب النسائي فهو من إنتاج أنثى تحديدا. "أفهو يفرق بين أمرين فيما يخص هذا النوع من النقد. فالأدب الذي تكتبه امرأة يسميه ببساطة: كتابة المرأة أو الأدب النسوي، أما الأدب الذي يعبر عن نظرة عقدية خاصة فهو في رأيه ، ينبع من التعلق بما يؤمن به هو أو هي، وما تتميز به الأنثى دون غيرها.

<sup>1-</sup>ادوارد سعيد: الثقافة والإمبريالية، ترجمة كمال أبو ديب، دار الأداب، بيروت، ط2-1988، ص 52-53.

ونظرتها للعالم وموقفها منه، فهذا يطلق عليه إدوارد سعيد أدب أنثويا موازيا، وهكذا يتحدث عن النقد الأنثوي وعن الحركات الأنثوية وما يهمه هنا أن النقد الأنشوي، قد يكتب رجل وليس بالضرورة أنثى، أما الأدب النسائي فيخص به الأنشى دون الرجل، وهو رأيه ولا يلزم به غيره.

في حين يرى الدكتور (حسين مناصرة)أن النقد النسوي منهجا وممارسة نقدية يقوم بها كل من الرجل والمرأة وذلك في تعريف لهذا النقد بأنه: "خطاب نقدي أو منهج نقدي يتبناه الرجل والمرأة دون التفريق بينهما في هذا الجانب ". أوهو تعريف منطقي، معقول وبعيد عن التعصب وأحادية النظرة ويجانب الرؤية المتطرفة.

ويعرف (حفناوي بعلي) النقد النسوي: "فرع من النقد الثقافي الذي يركز على المسائل النسوية وهو الآن منهج في تناول النصوص والتحليل الثقافي بصفة عامة "وقد جاء كرد فعل على الصمت والتهميش الذي تعرض له الأدب النسوي منذ عقود خلت.

وعن النقد النسوي يقول (صبري حافظ)أنه "قد قدم إنجازات نقدية ضحمة ترقى الى مستوى الثروة النقدية التي تستحق من نقادنا ودارسينا النظر والاهتمام وخاصة في تحليل هذا النقد الجديد للأدب النسوي، وفي بلورة مجموعة من الاستراتيجيات النقدية التي تمكن الناقد من الكشف عن تيارات المعاني التحتية الرمزية السارية في نصوص المرأة الأديسة وفك

 $<sup>^{1}</sup>$ حسين مناصرة،النسوية في الثقافة والابداع، عالم الكتب الحديثة، الأردن، ط $^{2008}$ ،ص  $^{114}$ .

<sup>2-</sup>حفناوي بعلى، مدخل في نظرية النقد الثقافي المقارن، منشورات الإختلاف، الجزائر، ط1 2007، ص109.

شفرات لغتها الإشارية المعقدة"<sup>1</sup>.فهو يشير الى أهمية هذا النقد وضرورة الاهتمام به لفهم اللغة الرمزية للمرأة وبفضل النقد النسوي نستطيع دحول عوالمها المغلقة.

وتذهب الدكتورة (شيرين أبو النجا) إلى أن النقد النسوي"ليس منهجا قائما بذاته،ولكنه منهج انتقائي أي استفاد من جميع النظريات السابقة والمعاصرة له وهو تيار يضع نصب عينيه كسر منظومة التضاد الثنائية والى قراءة النسوي وكتابته بين السطور وفي الثغرات وفي المناطق المعتمة التي لا تسلط عليها البنية الأبوية الأضواء أي المفاهيم الموجودة بالفعل ولكنه غير معترف بها لأنها ليست المماثل. فهي تقر بأنه قراءة جديدة في كتابة جديدة.

أما (سعاد المانع) ومن خلال متابعتها للنقد النسوي تقول أنه "يمكن القول أن النقد النسوي في الغرب مازال موضع عدم استقرار وبالنسبة لوجود لغة أنثوية خاصة يبدو هذا أقرب الى التجربة منه الى نظرية ثابتة وترى أن النقد النسوي العربي ليس سوى انعكاسا للنقد النسوي في الغرب وأن الكتابة الأنثوية تعكس الطبيعة الداخلية للمرأة وهكذا يصبح النص والبطلة والأنثى فيه امتدادا نرجسيا للمؤلفة"3. وهو ما ينطبق على الأعمال النسوية التي يغلب عليها الطابع السيري.

<sup>1-</sup>صبري حافظ، أفق الخطاب النقدي، دار شوقيات للنشر والتوزيع، القاهرة، مصر، ص13.

 $<sup>^{2}</sup>$ شيرين أبو النجا، نسائي أم نسوي، مكتبة الأسرة، الهيئة العامة للكتاب القاهرة، مصر  $^{1988}$ ،  $^{2}$ .

<sup>3-</sup>سعاد عبد العزيز المانع، النقد الأدبي النسوي في الغرب وانعكاساته في النقد العربي المعاصر، المجلة العربية، العدد 32، 1977. ص72.

ويعد عقد التسعينات من القرن العشرين، عقد ظهور الكتابات النسوية لاسيما في محال الرواية والنقد، في مصر والمغرب والجزائر ولبنان والعراق وبعض دول الخليج العربي وسوريا.

وتزامنت هذه الحركة النسوية في المجتمع العربي سواء في الأدب والنقد أو الحياة الاجتماعية والاقتصادية وحتى الثقافية مع نضال الحركات النسوية في الغرب ونضالها من أجل استرداد حقوق المرأة حريتها 1.

وحاول النقد النسوي كغيره من المناهج النقدية الحداثية، أن ينفت على العلوم الإنسانية لصياغة نظريات نقدية نسوية واضحة المعالم والمفاهيم ويمتلك الأدوات المنهجية. 2 كما استفاد من المناهج النسقية الحديثة ليثبت أرضيته في النقد عموما والثقافي بوجه خاص.

وفي حديثنا عن النقد النسوي العربي لا نستطيع إغفال صدى النقد النسوي الغربي وانعكاساته على الفكر النسوي العربي في إطار المثاقفة. "فمن الصعوبة أن نجد كتابة نقدية نسوية عربية، لم توظف في متنها بعض المشولات والأفكار النسوية الغربية. "وهذا لأن فحضة النقد النسائي العربي ارتبطت بمجموعة من العوامل أهمها الانفتاح على الغرب والاحتكاك به.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-سعاد عبد العزيز المانع، النقد الأدبي النسوي في الغرب وانعكاساته في النقد العربي المعاصر، المحلة العربية، العدد 32، 1977. ص72.

<sup>2-</sup>حفناوي بعلي، جماليات الرواية النسوية الجزائرية، دار البارودي العلمية للنشر والتوزيع، عمان –الأردن،ص 21–22

<sup>328.</sup> فينظر ابراهيم حيدري، النظام الأبوي واشكالية الجنس عند العرب، دار الساقي، ط1 2003 ، ص 328.

من خلال هذه التعاريف وغيرها نلاحظ أن هناك إجماع على أن النسوية في أصلها عبارة عن حركة سياسية بالأساس، تسعى الى الدفاع عن حقوق المرأة السياسية والاجتماعية كالحق في العمل والتعليم وغيرها من الحقوق اليي كانت حكرا على الرجال دون النساء أ. فمصطلح النسوية féminisme قد طرح لأول مرة عام 1860، ثم طرح من جديد في الثلاثينات من القرن العشرين بقوة في أمريكا، بينما طرح في أوروبا بعد الحرب العالمية الثانية وازدهر في الستينات والسبعينات في فرنسا. أوقد عرق معجم (hachette) النسوية بأنما "منظومة فكرية أو مسلكية مدافعة عن مصالح النساء وداعية الى توسيع حقوقهن.

أما معجم (webster) فيعرفها على ألها "النظرية التي تنادي بمساواة الجنسين سياسيا واقتصاديا واجتماعيا وتسعى كحركة سياسية الى تحقيق حقوق المرأة واهتماماتها إلى إزالة التمييز الجنسي الذي تعاني منه المرأة". فالنسوية إذا محاولة لرد الإعتبار للمرأة بعد التمييز والتهميش التي عانت منه طوال عصور خلت.

فموضوع النسوية يحمل الكثير من الاستخفاف والبعض يتخذه محالا للسخرية بل هناك من صرح بعدم جدوى إثارته وهو قليل من كثير ما يعترض هذا الموضوع، وهو المألوف كأي شيء يرتبط بالمرأة بشكل عام، يثير الجدل وتختلف حوله الأراء ومع المحاولات التحررية للمرأة والنضال النسوي الطويل استطاعت الولوج الى عالم العمل والكتابة ولازالت في رحلة كفاحها لتحقيق مكاسب أكثر، وتوطيد مكانتها والتأسيس لها.

 $<sup>^{-1}</sup>$ بام موريس، الأدب والنسوية، تر: سهام عبد السلام، الناشر : المجلس الأعلى للثقافة، ط $^{-1}$ 2002م.  $^{-1}$ 

noonpost.com -2019-05-09وفاء خيري، الأدب النسوي كشاهد على معاناة المرأة عبر العصور،-2019-05-09

 $<sup>^{2005}</sup>$  فتحية إبراهيم صرصور، النقد الثقافي والنقد النسوي، دنيا الوطن،

وقد ساهم النقد النسوي في سنواته الأولى على كشف كراهية النساء في الممارسات الأدبية: من خلل تكريس نمط الصورة المكررة للنساء في الأدب كملائكة، أو مسوخ. ولعل التصوير الثاني أي النموذج السيء والمكروه هو الأكثر شيوعا ؛استنادا الى أقوال بعض الفلاسفة العدائية والتي تصور المرأة بدونية فقد قال عنها الفيلسوف سقراط :"وجود المرأة هو أكبر منشأ ومصدر للأزمة والانهيار في العالم، إن المرأة تشبه شجرة مسمومة، حيث يكون ظاهرها جميلا، ولكن عندما تأكل منها العصافير تموت حالا. أو كرد فعل على هذا الظلم الأدبي للمرأة بدأت المرأة تكتب عن كيانها، وكانت فكرة الأدب النسوي نتيجة حركات التحرر النسوية المطالبة بحقوق المرأة قديما.

وبدأت تحربة الكتابة في الغرب منذ القرن الخامس عشر واستمرت كمحاولات على يد (جين أوستن 1863، شارلوت برونتي 1847...)2، ومع سنة 1969 كانت بداية تفجر الكتابات التي تعالج المرأة وقضيتها في الوطن العربي.

ويرى (حسام خطيب): "أن التصنيف الأصح لا يكون على أساس جنسي وإنما على أساس الموضوعات المطروقة، وطرق المعالجة أي أن المصطلح لا يكون صالحا ومشروعا نقديا إلا إذا كان الأدب ينقل قضايا المرأة ومشكلاتها. "3، وهو رأي موضوعي ومنطقي ففي النقد والأدب، كاتبات وناقدات يكتبن بلغة المنافذ والعكس صحيح، فكثير من الكتاب والنقاد الرجال أتقنوا الحديث بلغة الإناث إذن فالنقد والكتابة لا يخضع للحنس والنوع بالمطلق.

 $<sup>^{-1}</sup>$  فتحية إبراهيم صرصور، النقد الثقافي والنقد النسوي، دنيا الوطن، 2005.

<sup>2-</sup>زينب الأعوج،السمات الواقعية للتحربة الشعرية في الجزائر،دار الحداثة للطباعة والنشر والتوزيع، ط1 1985،ص50

<sup>3-</sup>حسام خطيب، حول الرواية النسائية في سوريا - بحلة المعرفة - العدد 169-ص82ومابعدها.

أما الناقد (إدوارد سعيد)فيشرح مصطلح الأنثوية والنسائية بالرجوع لمقاربت التميزية بالعودة الى الأصول العربية القديمة فيذكر أن العربية تقول ذكر،ذكورة،ذكوري ولا تقول ذكري فتنسب الى المفهوم لا إلى الفرد المتعين، وتقول أمومة، أمومي ولا تقول أمي، وتقول أبوي ولا تقول أبوي ولا تقول أبوي ولا تقول أبوي الله ومقبول الله عند.

ويمكننا القول بأن النقد النسوي في العالم الغربي لا يتبع نظرية أو إجراءا محدد وإنما يتسم بتعدد وجهات النظر وبمجموعة من الخصائص أهمها: أن النقد النسوي يدخل تحت المظلة الواسعة للنقد الثقافي، أو هو جزء من مصطلح مابعد الحداثة المتأثرة بفلسفة التفكيك. "كما أن خطاب المرأة النقدي كان غائبا...ومكمل لنقد الرجل وليس مناقضا له، والكثير من النقاد يعدون النقد النسوي طارئا لغويا، فهو في نظرهم لايزال يمر بمرحلة تجريبية.

وقد ترسخت تقاليد النقد حسب أعراف الفحولة والذكورة، ووجدت الناقدة نفسها أمام ناقد رجل، عليها أن تثبت ذاتها أمامه ولكن حسب النموذج الذكوري. "3 كما أن مصطلح النقد النسائي / النسائي هي تسمية مضللة أحيانا، لأنها تحيل الى أدب يتصور نفسه أنه يُكتب من امرأة تتحدث عن هموم امرأة واهتماماتها المختلفة وهذا ما لا نجده دوما في هذا النوع من النقد حصرا، فالنقد النسوي قد يكتب من قبل ناقد رجل.

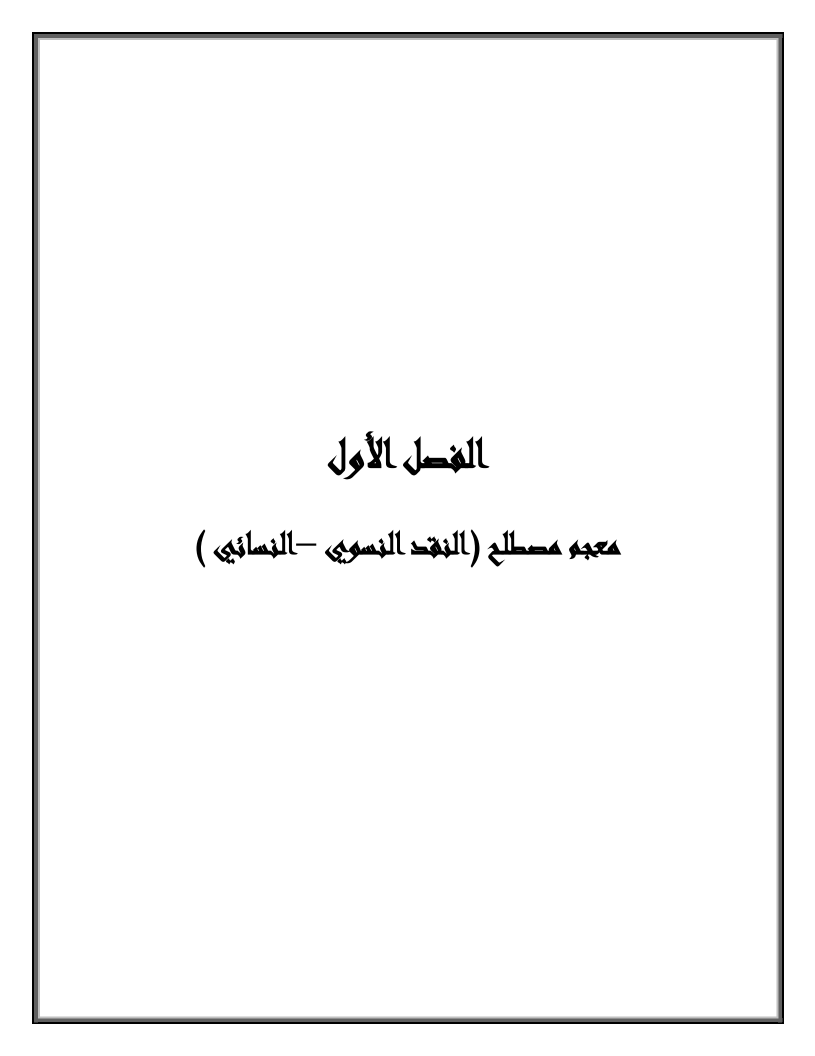
<sup>1-</sup>إدوار د سعيد: الثقافة والامبريالية، ترجمة كمال أبو ديب، دار الآداب، بيروت، ط2، 1988، ص52.

<sup>2019/05/09</sup> ، نشر بتاريخ 2019/05/09 ، نشر بتاريخ 2019/05/09 ، نشر 2019/05/09 ، نشر 2019/05/09

<sup>3-</sup>حفناوي بعلي، النقد النسوي وبلاغة الاختلاف في الثقافة العربية المعاصرة، ص47.

وعلى العموم فالنقد النسوي /النسائي بوصفه اتجاه جديد يسعى الى انصاف المرأة وإزالة الحواجز التي كانت ولاتزال تقف عائقا في مسار ممارستها الإبداعية، معلنا ثورت وتمرده على السلطة الذكورية والفكر الأبوي الذي همش في إعتقاد النسويين - الكتابة الأنثوية لعقود وآن لها أن تطفو على السطح وتغادر الأعماق الي سكنتها وتعودت على غورها.

ومما ذكرناه عن النقد النسوي، نتبين أن المشهد الثقافي في الجزائر لم يخرج عن العرف الثقافي العالمي والعربي آنذاك، حيث سيطر الجو الفحولي، واللغة الذكورية على السرد الجزائري بشكل عام وعلى النقد خصوصا وعلى النسوي بشكل أدق وهذا ما سنحاول الكشف عنه في هذا البحث.



هذا الفصل يحمل عنوانا عامًا وسمناه ب(معجم مصطلح النقد النسوي -النسائي) وعمدنا تقسيمه إلى مبحثين:

المبحث الأول معنون ب "ضبط مصطلح النقد النسوي-النسائي" حاولنا أن نحصر فيه مفهوم هذا المصطلح من خلال تعاريف متعددة لنقاد غربيين وعرب (مشارقة ومغاربة)، وأيهما أصح وأدق ولماذا اختلف النقاد في تحديد مفهوم هذين المصطلحين، وهل هما وجهين لعملة واحدة أم بينهما فروقات ؟

ثم تناولنا أهم المصطلحات التي لها علاقة بالنقد النسوي النسائي والتي يتردد ذكرها وتوظيفها في هذا الحقل النقدي الخاص دون أن يكون لها معجما خاصا مضبوطا نستند إليه أثناء ولوج هذا الحقل النقدي الوعرة سبله والغامضة مناحيه، فجمعنا المصطلحات الأكثر توظيفا والتي لاحظنا أنها الأكثر صلة بهذا المجال النقد النسوي ويبقى المعجم قابلا للتوسع والإضافة الهادفة (المجتمع الأبوي، الجنوسة (الجندر)،الغيرية، الذكورة، الأنوثة، القمع، مابعد النسوية....).

بعدها أخذنا كل مصطلح منفردا وذكرنا ما يقابله باللغة الأجنبية وتعريفه عند الشعوب القديمة ( المجتمعات القبلية المجتمعات اليونانية الرومانية المجتمعات العربية منا القدم وإلى الآن. ..)، ثم كيف عرفه بعض النقاد الغربيين أمثال :سارة جامبل، غيردا ليرنس، إلى القدم وإلى الآن. كارولينا كوندا، دورس لا كورتل، سيمون دي بوفوار، فيرجينيا وولف، روبرت ستولر، إلين شوالتر. .. ومن العرب بعض المشارقة كسعاد جوزيف، عبد الله الغذّامي، ماجدة غضبان، حسن النعيمي حسين مناصرة، خالدة سعيد، لطيفة الزيات وآخرين مغاربة ومنهم نقاد وباحثين جزائريين في حقل النقد أمثال آسيا جبار، محمد عناني، آمنة بلعلى، حفناوي بعلي، أحلام مستغاني، يوسف وغليسي. ..على سبيل المثال لا الحص.

## المبحث الأول

خبط مصطلع النقد (النسوي-النسائي)

## أ/ مصطلحات لما علاقة بالنقد النسوي

بحت حركة النقد النسوي في ظرف قصير في تصدر الساحة النقدية الحديثة، لأن مصطلحها خلق إشكالًا كبيرًا وهذا لتعدد تسمياته، فقد شاع بمسميات كثيرة لعل أهمها "النقد النسوي، النقد النسائي، النقد الأنثوي، النقد الأنوثي النقد الجينشوي، والنقد المتمركز على الأنثى ويبالغ بعضهم إلى حد تسمية أدب المرأة ونقدها بكتابة الجسد". أوكل مصطلح من هذه المصطلحات يحمل مفهوما مغايرا للمفاهيم الأخرى وقد يناقضها في كثير من الأحيان فمصطلح النقد النسوي في حد ذاته يعد إشكالية هامة علينا ضبطها استنادا الى المحاولات السابقة - قبل الولوج في بحثنا، لذا توجب تحديد وضبط مصطلح "النقد النسوي" الذي يعد عتبة رئيسة في عنوان أطروحتنا فلما نقول" النقد النسوي الجزائري المعاصر المكتوب باللغة الفرنسية "نجده في بداية العنوان ولا يمكن القفز عليه ؟بل بالعكس المعاصر المكتوب باللغة الفرنسية "نجده في بداية العنوان ولا يمكن القفز عليه ؟بل بالعكس المعاصر المكتوب باللغة الفرنسية "نجده في بداية العنوان ولا يمكن القفز عليه ؟بل بالعكس المعاصر المكتوب باللغة الفرنسية أخرى.

وقبل أن نحدد مفهومه مع أقطابه نرجع قليلا إلى الوراء ونتوقف مع التفكيكية حيث وفرت هذه الأحيرة في نهاية الستينات من القرن الماضي المناخ الخصب لأقطاب النقد النسوي، هذا النقد الذي ظهر تحت إلحاح الحاجة الى تمكين الذات وتحقيق الهوية ليكون امتداد لوجود الكتابة النسائية المشكوك في جديتها والموسومة بالسطحية والهامشية والعرضية.

فهو تأكيد على وجود إبداع نسائي يملك سمات حاصة حارج الفوارق العنصرية، فهو فرع من النقد الثقافي، وبداية الإرهاصات لهذا النقد، بدأت بكتاب فرجينيا وولف

<sup>1-</sup>انتصار محمد الطيار، النقد النسوي بين الاضطراب والمفهوم وفوضوية التنظير، تحولات النقد العربي المعاصر، دط، دت، ص288.

Virginia woolf المعنون ب:غرفة تخص المرء وحده 1928، وكتاب سيمون دي بوفوار Simone de beauvoir "الجنس الثاني".

بعدها توالت المؤلفات في هذا الإتجاه منها: مقالة السياسة الجنسية (لكيت ميليت) Kate millett والتفكير حول النساء لماري آلمن 1968. وكتاب أدب خاص بهن إلىن شوالتر 1977 Elaine Showalter.

وانقسم النقد النسوي الى نوعين مميزين: نوع معني بالمرأة، يضم في اهتمامات الصور النمطية للنساء في النقد والتي بنيت عبر العقلية الذكورية في تأريخ الأدب \* ونوع مهتم بالمرأة ككاتبة وكمنتجة لمعنى النص وبالكتابات والدراسات الخاصة بأعمالها وهذا النوع أطلقت عليه الناقدة الأمريكية (إيلين شوالتر) بالنقد الجيشوي « Gynocritiscism »فهذا المصطلح حسب شوالتر « showalter » يهتم بالمرأة القارئة والطريقة الي تعتمدها في فهم النص، فهو يتوزع بين المرأة القارئة والمراأة الكاتبة، ففي الحالة الأولى ؟ تكون المرأة في مستهلكة للمكتوب الذي ينتجه المجتمع الذكوري فهو يصف طرق تصوير المرأة في النصوص التي يكتبها الرجل وكيفية تأثر جمهور القارئات بالصور الاختزالية أو الاقصائية للمرأة كما عرضت في مقالها نحو نقد أدبي نسوي 1986، فكرة النقد من منظور المركزية النسوية. وفي كتابها "أدب حاص بهن "مهدت شوالتر الطريق للأدبيات اللائي كن المؤخوات (برونتي) Doris Lessing (دوريس ليسنج) Doris Lessing.

وتذهب شوالتر الى القول بأن: "النقد النسوي بدأ بالقراءات التي تعيد النظر في مجموعة النصوص الأدبية الكلاسيكية المعتمدة وتطلق على هذه العملية اسم القراءة النسوية "1. ويهتم النقد النسوي حسبها بالمرأة باعتبارها قارئة، وهو أكثر طموحا من نظيره للنشاط الأدبي النسائي.

إذ إن "موضوعاته هي تاريخ الكتابة بقلم المرأة وأساليبها وموضوعاتها والأجناس الأدبية التي تستخدمها وبنياتها، والآلية النفسية للإبداع النسائي ومسار العمل على المستوى الفردي أو الجماعي، وتطور قوانين التقاليد الأدبية النسائية." ويظهر النقد الأدبي النسوي في صورة خطاب نقدي مختص قادر على تحدي سيطرة الرجل على مجال النظرية الأدبية.

وقد طالبت (سارة جامبل) Sara Gambel بضرورة أن تعبر المرأة عن كل ما لديها وما تحس به، وأكدت أن ما تكتبه المرأة هو دائما نسائي وتعرفه في كتابها مفهوم الأنوثة "بأنه مجموعة من القواعد التي تحكم سلوك المرأة ومظهرها وغاية القصد منها جعل المرأة تمتثل لتصورات الرجل عن الجاذبية الجنسية المثالية والأنوثة بحدا التعريف نوع من التنكير الذي يخفي الطبيعة الحقيقية للمرأة ولذلك فهي أمر مفروض على ذات المرأة على الرغم من أن الضغوط التي تدفع باتجاه الامتثال للنموذج الأنثوي السائد ثقافيا أصبح مستقرا في نفوس النساء أنفسهن الى الحد الذي جعل المرأة تتصارع له من تلقاء نفسها"3 وهذا

 $<sup>^{-1}</sup>$ ماجدة سعيد، صورة المرأة في الثقافة العربية مرويات الجاحظ أنموذجا، مجلة المحاور  $^{2004}$ ، ع $^{-1}$ ، ماجدة سعيد، صورة المرأة في الثقافة العربية مرويات الجاحظ أنموذجا، مجلة المحاور  $^{2004}$ ،

<sup>2-</sup>ك.م.نيوتن، نظرية الأدب في القرن العشرين،تر :عيسى علي العاقوب، عين للدراسات والبحوث الانسانية والاجتماعية، مصر، ط1، 1996، ص282.

<sup>3-</sup>انتصار محمد الطيار، النقد النسوي بين اضطراب المفهوم وفوضوية التنظير. ص 288.

المفهوم الذي تقدمه (جامبل) Gambel لمعنى الأنوثة هو الذي دفع بها إلى أن تعنون كتابها ب "النسوية وما بعد النسوية "لأنها تجد مصطلح النسوية هو الأصح في التعبير عن هذه الكتابات النسوية وتوصيفها.

وتحدد "جامبل" Gambel مفهوم الكتابة الأنثوية بأنه "مصطلح يقتصر استخدامه على نوع معين من الكتابة النقدية النسوية السيّ نبعت من نسوية الناقدات الفرنسيات المعاصرات مثل (إيرجاري) Luce Irigary ، و(سيكسو) Héléne Cixous، و(حوليا المعاصرات مثل (إيرجاري) به إلى الناقدات يمثلن التيار الوسط الذي يعتبر أن مفاهيم الذكورة والأنوثة مواضيع للذات تشكلت نتيجة عوامل اجتماعية فقط. والنقد النسوية النسوي لا يعني النقد المكتوب من قبل النساء فحسب فالواقع أن للحركات النسوية بمختلف فروعها، وعلى مدى تاريخها قد اعتمدت بصورة كبيرة على الرجال في تشكيل مواقفها في الماضي كان هناك "انجليز" Ingils و"(جون ستيوارت ميل) Barthez و(جاك دريدا وفي الحاضر يوجد (ميشال فوكو) Michel Foucault و (جارتيز) Barthez و(جاك دريدا واأحمد شرّاك "و "أحمد حاسم الحميدي" و"جورج طرابيشي" و"عبد الله عمد الغذّامي" و"أحمد شرّاك "و "أحمد حاسم الحميدي" و"جورج طرابيشي" و"عبد الله إبراهيم "و "عفيف فرج" و "شمس الدين موسى "و "طه وادي". ..على الضفة العربية. "

 $<sup>^{-1}</sup>$ ىنظر مجلة فصول، العدد 103،ربيع 2018،ص62.

<sup>2-</sup>سارة جامبل، النسوية وما بعد النسوية، دراسة ومعجم نقدي، تر: أحمد الشامي، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، ط1 ،2002، ص362

ولعل "النقد النسوي" هو صوت النساء الذي ظل مكتوما داخل المؤسسة الأدبية لزمن طويل، وهو صوت يعتمد على خبرة النساء الجمالية في بحث قضايا المرأة أدبيا، عما هو موجود من مناهج نقدية على الساحة الأدبية.

وعن النقد النسوي تقول كارمن البستاني:" ليس لنا نحن والرحل الماضي نفسه ولا الثقافة نفسها، فكيف يكون لنا والحالة هذه، التفكير نفسه والأسلوب نفسه ؟ ذلك أن المرأة تكتب بشكل متميز عن الرحل، لا سيما بعد أن تطورت العادات والتقاليد بفضل النضالات النسوية حيث لم يعد ينظر الى هذه الخصوصية في أسلوب الكتابة على أنها تعبير عن دونية ومحدودية، بل حرى التعامل معها كحق من حقوق المرأة في التمايز. ." والنقد النسوي كاتجاه معاصر ظهر مع نهاية الستينات.

وتعتبر سنة 1969 م بداية تفجر كتابات تعالج المرأة وقضيتها. " غيير أنه كظاهرة حاصة قديمة جدا، برزت في أعمال "أرسطو فان " (Aristophane ) في تمثيليته الشهيرة "ليسيس تراتا " (Lysis Trata ) التي عرضت أفكار لنساء مسيطرات على الثروة والأملاك في اكروبوليس (Acropolis) أما في العصور الوسطى فدخلت "كريستيان دونيزان " ( de ) أما في تقاشات وجدالات مع الذكور حول طغيان النقد الذكوري في تلك الفترة. وفي عصر النهضة ظهرت كثير من الأسماء النسائية في مجال النقد والأدب.

وعدد كبير من الشاعرات خاصة في فرنسا وانجلترا وذلك بسبب هيمنة الثقافة الذكورية على المحتمع الغربي من جهة وخروج المرأة للدراسة والعمل "فبدأت الحركات

مناوي بعلى النسوية ومابعد النسوية ص00.

<sup>2-</sup>ميجان الرويلي وسعد البازعي؛دليل الناقد الأدبي،ط3،المركز القافي العربي،بيروت/الدار البيضاؤ،2002ص62.

النسائية بإنشاء ثقافات واسعة، حيث تربط البحث الجامعي بالكتابة الإبداعية والصحافية والسياسية." وبالتالي دفعت السيطرة الأبوية والاضطهاد والنظرة الدونية في العمل للنساء الى تشكيل تجمعات للدفاع عن حقوقهن المهضومة واستردادها.

ونشطت الحركات النسائية وأخذت في انتاج العديد من المؤلفات تطرقت فيها الى ضرورة النظر الى المرأة بطريقة إيجابية وتصحيح الأفكار التي جاءت في الأعمال الأدبية والتي كانت في وقت غير بعيد تجسد فكرة الجنوسة والأبوية "2، ورغم أن التنظير النسوي كان حراكه غربيا بالدرجة الأولى إلا أن حراكا عربيا ساير القضية.

ومن أول من اهتم بالتأريخ لمسألة النسوية (مارجو بدران) التي تقول:" إن المرة الأولى التي استخدم فيها مصطلح النسوية féminisme في مصر كانت في عام 1909 عندما نشرت (ملك حنفي ناصف) مجموعة من المقالات اعتبرها الكثيرون كما يقول حابر طاحون: "علامة فارقة في تاريخ المرأة ". في بصورة شبه رسمية بمسألة حقوق المرأة مع تأسيس الحزب النسائي المصري عام 1923 بزعامة (هدى الشعراوي وزينب الغزالي) وما لبثت (زينب) أن انفصلت عن (هدى) لاختلاف توجهاقهما، وأسست (زينب الغزالي)فيما بعد جمعية السيدات المسلمات. في فمشكلة المرأة ليست وليدة هذا العصر، بالم إنها متوغلة في القدم.

<sup>1-</sup>كارمن البستاني، "الرواية النسوية الفرنسية "، مجلة الفكر العربي المعاصر، العدد 34، ربيع 1985.

<sup>2-</sup>ميحان الرويلي وسعد البازعي، دليل الناقد الأدبي، ص33.

<sup>3-</sup> المرجع نفسه، ص 34.

<sup>4-</sup> الجنس و الجندر إشكالية أدب المرأة، جابر طاحون، المنصة كوم. 15-05-2017.

والتاريخ البشري لم يعط المرأة من الحرية والمكانة ما أعطى الرجل، فقد كرس فوقية الذكر/الفحل وهامشية أو دونية المرأة.

والأنوثة على مر التاريخ باستثناءات محدودة زمانيا ومكانيا. كانت مهمشة بوصفها طرفا في ثنائية تفاضلية مع الذكورة ومن ثم فإن السيادة كانت للثقافة الأبوية على حساب الثقافة الأمومية. 1 وقد لعب المفكرون والفلاسفة دورا هاما في تدعيم هذه الفكرة.

ففي الفلسفة الأرسطية تعتبر المرأة أدبى من الرجل. ..والأنثى حسبه أنشى بفضل ما تفتقر إليه من خصائص ذكورية، والمرأة ليست سوى فئة فيه." كما شكلت المرأة في تاريخ الثقافات البشرية موضوعا للجدل والاختلاف لأنها الأقل أهمية في ثنائية الرجل/المرأة.

وأغلب الكتاب الذكور يميلون إلى تصنيف الشخصيات النسائية، على ألها إما امرأة نقية أو ملائكية أو امرأة مجنونة متمردة. <sup>3</sup> أي ألها إما تجسد الملاك أو الوحش. يؤكد نقدم ومبدعون أن صورة المرأة في النصوص الأدبية تختلف عنها في "المنهج الدراسية التي تقدم نمطية للمرأة عما هي عليه في الواقع الاجتماعي. "<sup>4</sup> حيث أرهص الأدب لصورة الرجل النموذج في مقابل المرأة السلبية، وبصورة عامة قد صور الرجل الأديب المرأة على ألها كائن أدى وأحط قدرا من الرجل، و"لا قيمة لها إلا بمقدار ما تخدم البطل الذكر" أقفد هيمنت

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-محمد عبد المطلب، ذاكرة النقد الأدبي، المجلس الاعلى للثقافة، القاهرة ط2، 2008، ص93.

<sup>2-</sup>نازك الأعرجي، صوت الأنثى دراسات في الكتابات النسوية العربية. دار النشر: الأهلي للطباعة والنشر والتوزيع، ط1، 1997.

<sup>3-</sup>المرأة في العلية: كتابات من منظور نسائي، العربي الجديد،2020/03/29.

<sup>4-</sup>عزيزة على، الغد المطبوعة، الأردن، يوليو 2011/25.

<sup>5-</sup>سارة جامبل، النسوية وما بعد النسوية، تر: أحمد الشامي، المحلس الأعلى للثقافة، القاهرة، ط2002، ص26/25.

جماليات الوعي الذكوري على تاريخ الكتابة وجعلت الرجل محور بنيتها ومن ثم أساس الثقافة فيها.

وهذه الثقافة الذكورية هي التي اتخذت من الفكر القضيي الأساس في تنظيم علاقات المجتمع واضطهاد الآخر/المرأة... وبهذا غدا الرجال أسياد المجتمعات ومبرمجي ثقافتها. وعليه كانت المرأة الكاتبة خاضعة للرجل وخبراته كونها هامشا أجبر أن ينغلق سلبياً، حتى أنها اعتمدت في انطلاقتها ككاتبة على الاسم الذكوري المستعار حتى يستم قبول أعمالها الروائية لأنه لم يكن مقبولا آنذاك كتابات المرأة مثال على ذلك ماري آن ريفانز ( George Eliot).

غير أن الوضع تغيّر وبرزت الكتابة النسائية أو الأدب النسوي الذي حاول فيما بعد النقد النسوي الكشف عن خصوصياته وما يميزه عن الكتابة الذكورية أو الأدب الذكوري الذي يعود إلى الاختلاف البيولوجي المحضّ الذي وظّفه الرجل الكاتب في كتاباته، مما جعل المرأة تخلق لغة خاصة بما تميزها عن كتابة الرجل، فمنطلق الكتابة النسوية كان بحثا عن الحرية الثقافية النسوية المسلوبة، وتمرد على الثقافة الذكورية كما يعرفها النقد الغربي.

والتيار النسوي تيار علماني رأى في الدين السبب الرئيس لتردي أوضاع المرأة واتمامه الدين البيار النسوي تيار علماني وأى في الدين البيارة الأبوية وتكريس نظرة الرجل للمرأة باعتبارها زوجة وأم فقط، وبالتالي تبرير خضوع المرأة وقهرها لاعتبارات دينية، وعليه كان لبعض النسويات رد

1-السعداوي نوال، المرأة والجنس، دار ومطابع المستقبل بالفحالة والإسكندرية، ط4، 1990،ص 109.

<sup>1–</sup>عدنان حب الله، الأنوثة بين الرجل والمرأة، مجلة الفكر العربي المعاصر، العدد 23، كانون الثاني 1983،ص85.

<sup>-2</sup> حسين المناصرة، النسوية في الثقافة والابداع، ص-2

فعل عكسي وهي استبدال طريقة الدفاع بالهجوم واعتبار الذكورة أو الرجل، العدو الأول للمرأة. لأنه وسمها المرأة في التاريخ القديم بأنها أصل كل الشرور منذ خلق البشرية.

وقد اعتبرت (نوال السعداوي) العلاقة بين الرجل والمرأة شيطانية بقولها: "الرجال والنساء مرتبطين بعلاقة أكثر عدوانية من أية علاقة يمكن أن تقوم بين إنسان وإنسان، ففي حين أن الرجال جميعهم مجرمون، فلا يمكن لأية امرأة أن تكون مجرمة، فالإجرام يحتاج الى ذكورة". 1 من خلال تصريحها تظهر السعداوي عدائية واضحة اتجاه الرجل يوسع الهوة بين الطرفين ويقسم طرفي البشرية الى جبهتين الرابح فيهما خاسر. فالهدف الأسمى الذي تسعى نحوه المبادئ الإنسانية هو التكامل لا التناطح الذي تشيعه أفكارها.

ومن مهام النقد الأدبي النسوي إقصاء القراءة الأبوية (Patriarchal) واستبدالها بقراءة أخرى أكثر صحة من المنظور النسوي، يكون لها حضور معادل للقراءة الأبوية اليتي تعكس رؤية الرجل فقط.

إضافة إلى قيامه بتحليل أدب المرأة وتطوير نماذج وأشكال نقدية حديثة قائمة على دراسة أدب المرأة وخبرتها بعيدا عن النظريات النقدية التي وضعها الرجال، إذ لا يعترف هذا النقد بالإرث النظري، ويصفه بالذكورية، ويسعى الى إيجاد خطاب أنشوي حر غير مقيد بذلك الإرث، وهو ما تؤكد عليه شوالتر (Showalter) التي تعتقد أنه لا يجوز تبني أي نظرية توافق عليها المؤسسات الأكاديمية إطلاقا، فالنظريات في تلك المؤسسات ذكورية تمام في رأيها. "أفقد ظهرت عدة كتب نقدية أنجلو-أمريكية تمتم بدراسة إبداع المرأة والتأكيد

<sup>2007.</sup> المناصرة حسين، النسوية في الثقافة والإبداع، عالم الكتب الحديث، ط1، إربد، الأردن، -1

على خلوه من كل ما ألصق به من خصائص تتعلق بالعرضي والسطحي والهامشي، وقد أخدت بعض الكاتبات المتخصصات في التاريخ الحضاري وعلم الإجتماع وعلم النفس التحليلي على عاتقهن النهوض بهذا الجانب بمن أشهر الكتب كتاب ماري إلحان Marie التحليلي على عاتقهن النهوض بهذا الجانب بمن أشهر الكتب كتاب ماري إلحان elman "النساء والجنون"، وكتاب كيت ميلليت Fils chillo السياسة الجنسية "1977.

وحسب رأي معظم الناقدات وأغلبية الكاتبات فأن النقد النسوي رد فعل للصمت الذكوري المتعمد الذي قوبل به إبداع المرأة. أ فلكل فعل رد فعل وهذا رد فعل طبيعي للتهميش المسلط على كتابة النساء.

وخلال بحثنا في مضمار النقد النسوي لم نجد معجما حاصا به، بل لا تعدو أن تحصى كمجرد محاولات محتشمة لحصر بعض المصطلحات التي تعالج مجالا من مجالات النسوية. ومن باب المحاولة ؟تعرضنا لرصد المفردات التي نعتقد ألها الأكثر تداولا وشيوعا جمعناها تحت عنوان: "مصطلحات لها علاقة بالنقد النسوي" حاولنا فيه جمع أكثر المفردات استعمالا وورودا في مجال النقد النسوي\النسائي وهدفنا من وراء ذلك تيسير إيجاد هذه المصطلحات في مبحث خاص ومحاولة لضبط معجمية هذا الحقل.

<sup>1-</sup>الغذامي، عبد الله: ثقافة الوهم – مقاربات حول المرأة والجسدواللغة؛ المركز الثقافي العربي،ط2،الدار البيضاء،المغرب2000.

## أ/مصطلحات لها علاقة بالنقد النسوي:

أول مصطلح نفتتح به مبحثنا ليس لأنه الأهم بل لكثرة تداوله في هذا الحقل، فلا بحد كتابا أو دراسة في النقد النسوي إلا وتقاطعنا مع مصطلح النظام الأبوي. ترى لماذا هذه الشهرة؟ هذا ما سنعرفه بعد التعرف على تأريخ الكلمة وأهميتها في هذا المضمار.

1/ الجحتمع الأبوي: (النظام الأبوي) أوالبطرير كية (le patriarche/patriarchy) الدي يعني حكم الأب ويعرف بأنه "نظام اجتماعي للرجال السلطة فيه على النساء يشتق من الكلمة اليونانية (patriarches) التي تعني كبار السن من الذكور، ويقصد بها الأباء زعماء العائلات والقبائل والكنائس، هو في دلالته يتأسس على سلطوية تمارس اتجاه الآحر أي الطرف الهش في العلاقات. ..ويتمثل في سيطرة رجل كبير السن يكون بمثابة الأب لبقية أفراد القبيلة. "أنشأ هذا المصطلح أساسا في إطار ثقافة النص التوراتي.

ثم انتقل الى النص الإنجيلي حتى أصبح سمة على مرتبة الكنيسة ولكنه في دلالته ظل يحمل انجيازا واضحا للرجل ضد المرأة، للأب ضد الأم وهكذا <sup>2</sup> وفي "المجتمعات اليونانية والمرأة، والمرأة، والمرأة، والمرومانية لم تتسم بالانتشار الكبير للرق فحسب، بل باستبعاد بالغ القوة للمرأة، والمرأة اليونانية، تحبس في الحريم ولا تساهم بشيء في الحياة الاقتصادية والسياسية أو الثقافية للمدينة باستثناء الحالات النادرة جدا.

<sup>1-</sup>نشأة النظام الأبوي، غيردا ليرنر genderia.xyz- 1986 - نقلا عن مدونة الضباب، موقع ويكي جندر.

<sup>2-</sup>رياض عبد الحبيب القرشي، النسوية قراءة في الخلفية المعرفية لخطاب المرأة في الغرب :دار حضرموت، الجمهورية اليمنية، ط1، 2004،ص:187.

والمرأة اليونانية تحبس في الحريم ولا تساهم بشيء في الحياة الاقتصادية والسياسية أو الثقافية للمدينة باستثناء الحالات النادرة جداً والمتعلقة ببقايا الترف والمحظيات وفي روما ليس للعبد كما ليس للمرأة في أي كيان في القانون الروماني. أففي العهدين اليوناني والروماني كان الأب هو رب الأسرة والذي يملك كل شيء الزوجات والعبيد والأثاث. ..و يجب على المرأة بعد الزواج أن تعتنق دين زوجها وتترك ديانتها إذا كانت تخالف ديانة زوجها، وأن تقجر عائلتها وعشيرتها وتصبح ملكا لهذا الزوج.

ومع عصر النهضة تمرد الغربيون على هذا النظام المجحف في حق المرأة وباقي أفراد الأسرة المضطهدين، وسيطرة الرجل المطلقة في الأسرة والمجتمع والدولة، فأغلب المجتمعات البشرية تشابهت على اختلاف ثقافاتها، خلال العصور الماضية، على المكانة العالية للأب داخل العائلة واتخاذه موقعا مركزيا، فهو صاحب السلطة المطلقة، وفي يده كامل التصرف في حياة أفراد عائلته ومستقبلهم وما عليهم إلا الرضوخ والاستسلام، ولا محال للرفض أو المعارضة.

و لم تقتصر معاناة المرأة على الهيمنة الأبوية بل عانت من قهر واضطهاد الرأسمالية في محال العمل فكانت تعمل مثلها مثل الرجل ومرات ساعات أكثر، وتتقاضى أقل منه على أساس "الجنس"، كما تضاعف ظلم المرأة السوداء حتى من نظير هما المرأة ذات البشرة البيضاء وهذا ما يُعاب على النسويين، في الدراسات النسوية.

وتعرف العالمة الأنثروبولوجية النسوية (سعاد جوزيف) الأبوية على أنها "تفضيل الذكور والأكبر سنا واستغلال بني القرابة وأخلاقياتها واصطلاحاتها للتشريع نفسه بمصطلح "الأبوية" في اللغة العربية وفي بعض أوساط الناشطين /الناشطات للدلالة على صورة الأب

بوصفه الزعيم". أوهو الوضع السائد في أغلب المجتمعات خاصة المحافظة أو المنغلقة على نفسها.

أما (غيردا ليرنر) Gerda lerner فتعرف النظام الأبوي :بأنه " تجلي ومأسسة للهيمنة الذكورية على النساء في المجتمع بعامة "2. وهذا التعريف وفقا لليرنر Lerner أن الرجال يتولون السلطة في جميع مؤسسات المجتمع المهمة وأن النساء محرومات من سلطة كهذه.

وفي كتابها النظام الأبوي الصادر في ثمانينات القرن الماضي تناقش النظرية النسوية والمشاكل التي واجهت النساء منذ بداية التاريخ منها مواجهة المرأة للخطاب الذكوري، وعدم القدرة على تجاوز السلطة الأبوية الذكورية، وهل هناك مجتمع حقق المشاركة والمساواة بين الرجال والنساء.

كما تناقش الكاتبة فكرة الحتمية البيولوجية وكونية الخضوع الأنشوي بسبب مميزالها البيولوجية وهو ما يمنحها هذه المرتبة الاجتماعية الثانوية ويبررون ذلك بمشيئة الرب الى غايسة القرن التاسع عشر.

وبعد التفكيك الذي تعرض له الخطاب الديني ومن خلال رموز تاريخية ودلالات حللتها الكاتبة في الشرق الأدبى بينت أن ثمة إشارات لنظام أمومي ولخروج المرأة والطفل للصيد، ولذا لا يجب وضع المرأة في دور الضحية كما تشير الى ذلك (ليرنر) Lerner وأن النظام الأبوي مجرد حدث في التاريخ وينفي عنه صفة الأزلية كما يعتقد الأغلبية.

<sup>1-</sup>أندرو إدجار وبيتر سيد جويك:موسوعة النظرية الثقافية، المفاهيم والمصطلحات الأساسية،ترجمة هناء الجوهري،المركز القومي للترجمة، العدد1357،مصر،ط1، 2009.

متى بدأ تاريخ النظام الأبوي؟سؤال طرحته الباحثة (غييردا ليرنر) Gerda Lerner في كتابجا النظرية النسوية عام 1986. فتقول" إن منح نظام الهيمنة الذكورية موقعا تاريخيا، والجزم بأن وظائفه وتجلياته تتغير مع مرور الزمن؛ أي القطيعة الحادة مع التراث المنقول ووفق موسوعة النظرية الثقافية، فإن المجتمع الأبوي يعنى حرفيا: "نظام سلطة الأب. "أ وإذا كانت المجتمعات الحديثة أبوية عموما، فإن المجتمعات العربية أكثر أبوية وأشد محاصرة وتهميشا للمرأة، وهو ما يؤكد عليه إبراهيم الحيدري في كتابه النظام الأبوي واشكالية الجنس عند العرب الذي يتناول فيه إشكالية المرأة والنظام الأبوي والجــنس في العائلــة والمجتمــع والســلطة في الحضارات القديمة العليا والحديثة. .. كما يصرح بأن المرأة منذ فجر التاريخ ضحية النظام الأبوي الذي قنن أعرافا وتقاليد تجعل المرأة أدبى من الرجل. وهو كما يسميه اضطهاد نوعى وقانوني وعرفي لم يكن بسبب القيم الذكورية المسيطرة التي لم تعترف بالمرأة إنسانا كاملا بالرغم من أنها تكوَن نصف المحتمع فبالرغم من حروج المرأة من البيت الى التعليم والعمل، إلا أن الجنس عند العرب كما يصفه الحيدري بقى موضوعا مقدسا يرتبط بالعرض والشرف ويوجه الحديث فيه تحريما ومنعا ومصادرة. 2 غير أن بعض الناشطات النسويات تعتبر المحتمع الذي يسود فيه النظام الأبوي أكثر أمانا للمرأة في الغالب.

وهوما صرحت به (إيمي ماسترين) Emie Mastern في مقال لها قاحم فيه النسويات وتبين أهمية النظام الأبوي، وعنه تقول: "عندما كنت ناشطة نسوية راديكالية، كنت أقول لأي شخص يستمع إليا بأنه يجب علينا تدمير النظام الأبوي إنه نظام استغلالي

<sup>1-</sup>نشأة النظام الأبوي، غيردا ليرنر genderia.xyz- 1986 - نقلا عن مدونة الضباب، موقع ويكي جندر.

<sup>2-</sup>إبراهيم الحيدري، النظام الأبوي واشكالية الجنس عند العرب، مكتبة التنوير، دار الساقي، بيروت 2003،ص 273.

يضطهد النساء علينا تدميره من أجل تحقيق (تحرير المرأة )" وما ان منها الا أن غيرت مكان فقامتها من بلدة صغيرة في شمال شرق أمريكا الى سان فرانسيسكو وهي مدينة كما وصفتها صاحبة المقال نسوية للغاية حتى تعيش وسط من تشترك معهم في الأفكار، لكن حدث معها العكس تقول: "للأسف استغرق الامر حوالي 3000 ميل من المرزل أن النظام الأبوي ليس بالأمر السيء، تعلمت بسرعة كبيرة أنه على عكس افكاري التي كانت تبدو تقدمية، فإن النظام الأبوي لا يضطهد النساء إنه يحمينا "لأنها تفاجئت بانتشار رهيب للجريمة وبتواجد المجرمين وكثرة الاعتداءات الجنسية والجسدية على المرأة، وهنا تقول تأكدت من مقولة (الشيء الوحيد الذي يوقف الرجل السيء هو الرجل الصالح) فأيقنت من خلال تجربتها أهمية الرجل في حياة المرأة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-Patriarchy protects women.Modern feminism Maeks us vulnerable https://www.evimagazine.com

فالأبوية تعني —كما وصفتها إيمي – "حماية الرجل للمرأة... يكون فيه الأب هو رب الأسرة، في النظام الأبوي يشعر الرجال بإحساس الواجب اتجاه النساء والأطفال والمجتمع الأكبر " وتقارن هذا الوضع بوضع المرأة المتحررة فتقول: «أمّا في النسوية وكونك امرأة الأكبر " وتقارن هذا الوضع بوضع المرأة المتحررة فتقول: «أمّا في النسوية وكونك الطيبين، (حرة ومتحررة) يعني (عليك التعامل مع نفسك) لتواصل حديثها بدون الرجال الطيبين، كنت مسؤولة بالكامل عن سلامتي، وهذا ما ترك لي الكثير لأقلق بشأنه. وهنا فضلت العودة للأمان وللنظام الذي حاولت تفكيكه وأعلنت في الأخير:" من الأفضل أخذ النظام الأبوي كأمر مُسلَّم به عندما لا تعرف كيف ستكون الأمور بدونه ". أوشهد شاهد من أهلها فالخروج عن الفطرة دائما يأتي بنتائج عكسية وهو المجتمع الذي أقرره الإسلام ويتهمه دعاة النسوية بالظلم والتعسف والقهر الممارس على المرأة، وفي الحقيقة ؛ هو حماية وأمان واستقرار وحفاظا على الحرث والنسل.

2/الجنوسة (الجندر): يعد هذا المصطلح من أهم مصطلحات النقد النسوي، الذي تمحورت حوله أغلب الدراسات النسائية في كافة الجالات. ..وتقوم الباحثة النسوية ماجي هم ( Magie Humm ) بتعريف الجندر (gender) باعتباره " مجموعة من الخصائص والسلوكيات التي تشكلت ثقافيا ويتم إضفاؤها على الإناث والذكور " وتشير الناقدة الفترويلية كارولينا كوندا (Carolina conda) على أن مفهوم الجنوسة "مفهوم مركزي في النظرية النسوية". وتقدم وصفا لظاهرة خضوع النساء وهدفها يكمن في تحويل دور

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-Patriarchy protects women.Modern feminism Maeks us vulnerable https://www.evimagazine.com

<sup>48</sup>صفناوي بعلى، بانوراما النقد النسوي، ص $^2$ 

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص 184

النساء داخل المجتمع من دور إخضاعي الى دور تشاركي، وهو ما تصبو إليه كل امرأة فاعلة في المجتمع وتحترم ذاتما كإنسان خلق ليتفاعل لا ليخدم غيره.

كما تجد الناقدة النسوية الامريكية وأستاذة الدراسات النسوية "دروس لاكورتل (Dross lacortel) أن الموجة النسوية الكبرى في الولايات المتحدة التي نشأت من أجل إبطال حركة الاسترقاق لم تفلح في إنتاج مفهوم للجنس بكل ما في الكلمة من معنى. أوهو رأي صائب الى حد بعيد بالأن جل الأصوات التي نادت بتحرير المرأة في الغرب سواء في أمريكا أو أوروبا استعبدوها باسم النوع والتحرر والأمثلة كثيرة "الموضة والأزياء، مساحيق التجميل، الوزن المثالي، ترويج مقاييس الجمال. .. ". وهده المغريات جعلوها لعبة في أيدي تجار المال والأعمال. وصنعوا من جسدها سلعة رخيسة تباع وتشترى وبالتالي خلقوا سوقا جديدة من النخاسة.

أما سيمون دي بوفوار (Simone de Beauvoir) ففصلت بين الجنس والجنوسة ونبهت الى أن "السمات الأنثوية لا ترتبط بجنس المرأة بقدر ارتباطها بالحياة الاجتماعية والثقافية التي تعيشها". فالأنثى تولد مثلها مثل الذكر وبمجرد بدء ظهور علامات البلوغ تبدء القيود والأحكام تصدر تباعا من الأسرة، ومن جميع الشرائح التي تخول لنفسها التحكم في هذا الكائن باعتباره أضعف حلقة في المجتمع وقبله الأسرة ويمكن مصادرة حقوقه باسم الأعراف والعادات وحتى الشرائع الدينية وهذا ما لم يقل به ديننا الحنيف.

 $<sup>^{-1}</sup>$  حفناوي بعلى، بانوراما النقد النسوي، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup>جوديث بتلر، تر:لجين اليماني، مراجعة :أحمد العوفي، موقع ويكي جندر،نشأة النظام الأبوي، genderiya.xyz أطلع عليه يوم 15-2020)

وحسب (محمد عناني)"الجنس هو الانحياز الى أحد الجنسين، مع اعتبار الجنس Sex هو الفئة البيولوجية، في حين النوع (Gender) هو التعبير الثقافي عن الاحتلاف الجنسي، أي أنماط السلوك الأنثوية التي ينبغي أن تلتزم بها المرأة. "أ فصفات الأنوثة تفرضها ثقافة المجتمع وأعرافه وتُلزم به المرأة وكل خروج عن هذا الالتزام يحسبه المحتمع عليها انحراف وشذوذا.

وكان الاتجاه الأمريكي /الإنجليزي يميز بين الجنس والنوع على اعتبار أن "الجينس هو مسألة بيولوجية والنوع كالأنوثة هو تصور احتماعي في حين تيار التحليل النفسي يقول بان الجنس والهوية القائمة على النوع مرتبطان ومتداخلان تداخلا كبيرا". ويعد كتاب السياسة الجنسية kate Millet) للكاتبة كيت ميليت (kate Millet) من أوائل ما كتب في هذا الجال، وربما أول أطروحة تدور حول دراسة النوع (gender). وهذا الاهتمام بالجندر خلق اهتماما بالذكورة عند المؤرخين في أوروبا وأمريكا وهو ما يشير إاليه حفناوي بعلى في كتابه بانوراما النقد النسوي.

يقول بعلي "أن المؤرخين في أوروبا وأمريكا الشمالية ينسبون الفضل للنظرية النسوية ولتاريخ النساء في الهما قدما الجنس (الذكورة والأنوثة) الجندر كعامل ونمط يجري التحليل على أساسهما وهو ماأثار موجة الاهتمام في هوية الذكورة والأنوثة ودورهما الأمر الذي أدى بدوره الى بدء الكتابة عن" تاريخ الرجال كرجال ".

<sup>-60</sup>لويسا بوسادا كوبيسا، تر:ماجد رشدي، الفلسفة ونظريات النقد النسوي والاختلاف، ص-60.

<sup>2-</sup> المرجع نفسه، ص60.

<sup>43</sup>بعلى حفناوي، بانوراما النقد النسوي، ص3

فكتب ميشيل سكوت كيميل ( Michael Scott kimmel )كتاب (الرجولة في أمريكا تاريخ ثقافي أن تصبح ذكراً في العصور الوسطى)" الكتاب الذي حرره مجموعة جيفري جيروم كوهن وبوني ويلر. أضافة الى تنامي الدراسات المتعلقة بالرجال كإنشاء محلة الجنس والتاريخ عام 1989 بدءً بدافيد مورجان ( David Morgan )الرجال يكتبون بيانا: تواريخ وذكوريات" "الجنس والتاريخ" 1989. فمصطلح (الجنوسة)، صاغه عالم النفس روبرت ستولر" (Robert Stoler)

تقول غيردا ليرنر (Gerda Lerner) «إن الجندرة بخاصة تمتلك في معظم المجتمعات دلالة رمزية وقوية، وكذلك أيديولوجية وقانونية، بحيث لا نستطيع أن نفهمها بصورة صحيحة إلا إذا انتبهنا الى مظاهر معناها كلها ". وانتشر مصطلح الجندر بهيئته الإنجليزية الى غيره من اللغات الأوروبية الأحرى دون أن يترجم لاستحالة ترجمته واستعصاءها في لغات أخرى.

ويفسر ذلك ستولر (Stoller) ..بأن نتاج مشكلتين مختلفتين تطورتا بالتوازي. الجنسانية sexualité فماهي الجنسانة؟ الجنسانية sexualité فماهي الجنسانة؟ (sexualisation) "تتشكل من عوامل المتعة والنفور والقلق، تلك العناصر الشلاث اليتي تنسج منها خبرات الأطفال وأفكارهم داخل عالم البالغين الذي يدعمهم ويهددهم ويحملهم

 $<sup>^{-1}</sup>$ ينظر محمد بكاي، النقد النسوي، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup>ينظر المرجع نفسه، ص495.

<sup>3-</sup>المرجع السابق،ص495.

<sup>4-</sup>ينظر محمد بكاي، النقد النسوي، ص44.

في الوقت نفسه على الرغم من كونه في أعينهم دخيلا وغريبا "أ. والنظرية النسوية المعاصرة حريصة على التمييز بين الجنس والنوع وهو ما توضحه بام ليسك ( Pam lysc) في مفهومها عن الجندر في أنه "يشير الى انتقال "الجنس" من مجال الطبيعة الى مجال الثقافة". واستخلص النقد النسوي أن نوع الجنس أو التمايز بين أشكال الممارسات المنوطة لكل فئة (رجل أو امرأة) اسهمت بشكل خطير في تشكيل دستور الإنسانية، وصاغت بذلك عبر موضوع واحد (الله، العقل، الرجل. ..) سياقات فكرية واجتماعية على قدر كبير من الخطورة. وقد بدأت الدراسات النسائية بدحض هرمية العلاقة بين الذكر والمرأة على أساس التكوين البيولوجي، وأثبت بأن التكوين الجنسي ليس معيارا للقيم الثقافية الدي يعلى من كعب الرجل على المرأة.

وهذا الفصل الحاد بين المذكر والمؤنث أرسى منظومة مفاهمية عازلة تجعل الأنشى تفكر بطريقة مختلفة عن طريقة تفكير الذكر في كافة المستويات، لعل أسوأها أن الأنشى تلعب الدور الذي اصطنعه لها الرجل لا تحيد عنه وتقدم له من التبرير ما وضعه الرجل نفسه من تبرير.

3-الغيرية: Altérity/laltérité أو التذاوت كما يعرفه هوسرل ( Hurssel) من المباحث الدقيقة التي ترتبط ارتباطا وثيقا بالوجود، ولا يمكن فهم الغيرية فهما صحيحا إلا بوضعها في سياق مبحث الوجود.

 $<sup>^{-1}</sup>$ عمد عناني : معجم المصطلحات الأدبية الحديثة ص $^{-1}$ 

<sup>.</sup>asjp.cerist.dz. مقال (مفهوم الغيرية عند هورسل) مجاهد عبد الناصر $^{-2}$ 

<sup>3-</sup>النعيمي، هيمنة الثقافة الذكورية أوجدت مصطلح "هوية المرأة"، de al-madina.com,props الأثنين 2018/07/02.

وتأتي الغيرية في مقابل العينية كما ألها تأتي بمعنى إيشار حب الغريب وهي هنا حلاف الأنانية "أ فالاختلاف رؤية تثاقفية بارزة ظهرت نتيجة التعدد الثقافي. 2

أما (محمد بكاي) فيقول: «أن المجتمعات ما بعد الحداثية تواجه إغواءات متعددة طغت فيها الفرديات الى أن أصبحت تمثل خطرا لا يطاق ونتيجة للذلك اضمحلت رمزية العلاقات المزدوجة تدريجيا، في طموحاقها للعيش مع الآخر المختلف، وبالتالي أصبح الاختلاف يعيش مواجهة حاسمة أمام أنانية الفرد الذي أنتجته الحداثة الغربية وأضحى الغير الأخر مصدر قلق عرقي، وديني، واجتماعي، فكيف نواجه الآخر ؟ هل سنحتفي به ؟ هل نستضيفه بشروط أم بغير شروط ؟ فاتحين له الأحضان، ومتقبلين اختلافاته وثقافته ؟ أم نقوم بإقصائه ونبذه ؟ وما الحل أمام تلك التوجهات الثقافية الثائرة ؛ تلك الفئات الي تعيش نفيا وإقصاء، كشر مسلط عليها ؟ ما مصير الدخلاء الذين يقبعون في الهاوية، ويعانون من الغرابة والسلبية؟

فالغيرية لفظة ذات علاقة اشتقاقية بفعل الدراسات الثقافية الجديدة تقر بالآخر الدخيل والغريب ثقافيا ولسانيا وعرقيا وتأثيراته علينا رمزيا وثقافيا وفكريا للحد من الصعود الفاحش للقيم الفردية في الحضارات ". وتشغل فلسفة الاختلاف في موضوع الآخر (L'Autre) مترلة واسعة وهي بذلك تقلق الأنا فكريا واجتماعيا. أما مروة مختار فترى أن للثقافة مفهوم محدد ورفضت الفصل بين المرأة والرجل معتبرة أن النظر الى المرأة

 $<sup>^{-2}</sup>$ مد عناني : معجم المصطلحات الأدبية الحديثة ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> مقال (مفهوم الغيرية عند هورسل) مجاهد عبد الناصر .asjp.cerist.dz

<sup>3-</sup>النعيمي، هيمنة الثقافة الذكورية أوجدت مصطلح "هوية المرأة"، de al-madina.com,props الأثنين 2018/07/02.

يجب أن يكون باعتبارها إنسانا له الحقوق نفسها وعليه الواجبات ذاتها. وأمام هذا المصطلح الغيرية ويقع الكثير من الباحثين في خطأ معرفي نتيجة تداخل كثير من مفاهيم الغيرية، الغير، الآخر، المغايرة، التغاير، ...يقول بول فولكيي (Paul foulquié) بأن الآخر (Altruisme) بأن الآخر (Altruisme) والغيرية (Altruisme) والغيرية (Altruisme) والغيرية (Altruisme) والغيرية (Altruisme) كلمة مشتقة من (Altruisme) اللاتينية أي الآخر. والغيرية (Egoïsme) مصطلح ابتكره أوغست كونت كونت (Auguste comte) في مقابل الأنانية (Egoïsme). مفهوم رئيس يحمل معاني مختلفة : المختلف (Le Différent) المتنوع (Le Divers) المتميز الرياضيات. حتى وصل الى النقد وأصبح مصطلحا هاما في النقد النسوي لدلالته على الآخر الرجل المختلف عن المرآة. وبهذا يتحقق التكامل.

4-الذكورية: ترتفع شعارات ومقولات "الجنس الأول" و"الجنس الثاني" باعتبار الرجل الذكر النوع الحصري في دراسات الجنوسة وأخلاقيات الجنسانية في حين بقي موضوع المرأة "في مهب الممارسات الإقصائية التي لم تتردد في قذفها خارج النسق الثقافي المهيمن ليصبح كيالها مجرد طيف احتماعي، يراقب من بعيد الدور الفاعل والفعال لليقظة الذكورية وهمتها". وهو الدافع القوي والمباشر لتصعيد موقف المقاومة النسوية عبر النقد والكتابة والاحتجاج. فليس هناك من نص أفلح في التنصل أو الهروب من طوق الجنوسة مهما حاول

 $<sup>^{-1}</sup>$  عمد بكاي، موجة النقد النسوي ما بعد الحداثي في فرنسا، ص501 ثقافة الذكورة الكامنة في لاوعي الأدب النسوي، يومية الزمان، 201 – 2017 .

مبدعه الالتفاف والمواربة. <sup>1</sup> وهو رأي صائب الى حد بعيد فلطالما تلقى الجنوسة بضلالها على النصوص الإبداعية مهما اجتهد صاحبه في التخفى، فغالبا ما يفضحه موقف أو لفظة.

يقول الدكتور (حسن النعمي) أن "الثقافة الذكورية العنصرية المهيمنة هي اليتي ولدت احتياج الآخر(المرأة) لإثبات ذاته أمام ثقافته، وهـو مايفسـر وجـود مصـطلح (هويــة المـرأة) وغياب مصطلح (هوية رجل) وهو ما تشير إليه (ماجدة غضبان) في مقالها الموسوم "بمواربات النقد الذكوري للأدب النسوي وإغراء الكاميرا "أن المرأة مخلوق مختلف عن الرجل بيولوجيا واجتماعيا، وكل ما يصدر عن عالم مبطن بخلفيات يجهلها المجتمع الذكوري تماما، فهي تعيش بجسد مختلف بعطاءات مختلفة، ومن هنا لابد أن يكون ابداعها خارجا من حيز ظروفه ومتناقضات عالمها الـذي تم تصـميمه عـن سـابق إصـرار ذكوريـا. فكيف للأدب الذي يكتب من ممرات أنثوية معتمة، وتفرض عليها تقاليد قاهرة لطبيعتها وسليقتها أن يكون عفويا ومشابها لأدب يكتب تحـت الشـمس؟ وبظروف مختلفة، القراءة النقدية الذكرية لا تخرج عن قراءة الجسد الذكر لا يمكنه أن ينظر للإبداع حارج حكم غرائزه. 3 فلقد أحدث الخطاب الذكوري غيابا مهولا للخطاب النسوي وفرض إكراها كبل العقل الأنثوي وأثر على العلاقة بين الجنسين فانعكست مظاهر سلبية إذ صب النقد النسوي غضبه على منطق وفلسفة الـذكور، ومقـولاتهم مـن أفلاطـون الى هيجـل جـراء التهميش والإنكار والتحيز الذكوري، كما لم تفلح حيى الحداثة بقيمها التنويرية ومطالبها

<sup>2-</sup>انظر محمد بكاي : ايتيقا الأنثى ومقاومة التخيلات :الذكورية : تأملات حول النقد النسوي عند لوس اريغاري /مؤسسة مؤمنون بلا حدود -يونيو 2017

<sup>3-</sup>حسن النعمى : هيمنة الثقافة الذكورية أو جدت مصطلح المرأة، تاريخ النشر :02 يوليو 2018.

بالمساواة بين الجنسين. فالمرأة لم تنل كنظيرها (الــذكر) الحريــة المنشــودة وذلــك مــن حــلال النظم الاجتماعية المختلفة كالأسرة والحياة الجنسية والدولة والاقتصاد والثقافة واللغة.

5-الأنوثة: مصطلح يتكرر في النقد النسوي وكلما ذكرت الذكورية استدعي هذا المصطلح تلقائيا، ولم يبق فقط مصطلح بل عد كنظرية لاقت الرفض والمعارضة من النظرية النسوية لأن أساس نظرية الأنوثة "الفصل بين الرجل والمرأة الذي فيه المرأة الكاتبة وهي نفسها المكتوبة وهو ما ذهبت إليه المنظرة النسوية دونا هلا واي وماري ديلي في كتابهما (الإيكولوجيا النسوية).

وكذلك المنظرة هيلين سيسو ( Héléne Cixous) في كتابها (ضحكة ميدوسا ) فتقول: "إن المرأة عندما تكتب عن نفسها فإنها تعود الى الجسد الذي صودر منها. ." فهي تعطي الغلبة لنفسها ملغية الآخر وبهذه الترعة التفردية والمطالبة بالهيمنة محدودة الأفق.

بينما تتغافل النظرية النسوية عن مسألة الفصل لتجعل المرأة المقصودة في حدود المكتوب أو المسرود، فاتحة المجال للمذكر أن يصير نسويا وذلك حين يجعل مسروداته إناثا فاعلات أو حين يجعل تنظيراته متمركزة حول فاعلية الأنثى، شارحا المتاحات التي بإمكان الأنثى بلوغها والتفوق فيها ومبينا الممكنات أو المهيئات التي ستعيد لها ما صودر منها طوعا أو عنوة، وهو ما أثبت صلاحيتها الفكرية على الدوامء لأنها تعالىت على المسألة الجندرية ومسألة الترويج للحسد والجنس و لم تر الفرق إلا في حدود التقييم الثقافي وضرورة إعطاء

<sup>2013-8-1</sup> النقد الذكوري للأدب النسوي و إغواء الكاميرا، صحيفة المثقف، 1-8-13-8-1

المؤنث أحقيته دون مراعاة السمات البيولوجية التي يتسم كما. أوهو ما قالت به سيمون دي بوفوار (Simone de Beauvoir )حين أعطت كل الحق للجنوسة: "لا يمكن للمرأة أن تكون بالمقابل فردا كاملا مساويا للرجل إلا إذا كانت هي نفسها شخصا بشريا لها جنسها الخاص فالتخلي عن أنوثتها يعني التخلي جزئيا عن إنسانيتها كما ظهرت نظرية نقدية أخرى في مرحلة ما بعد الحداثة عرفت نظرية المساواة بين الجنسين من خلال كتابات فرجينيا وولف Verginia woolf التي كافحت من أجل الاندماج الذكر والأنثى وإشاعة ما يسمى "بالخنوثة"، إلا أنما لاقت رفضا شديدا من طرف النقاد وكذا رجال الدين والفلاسفة لهذا المصطلح الذي يتعارض ومبدأ الثنائية التي تقوم عليها حياتنا على هذا الكون.

غير أنه كان هناك كاتبات مناصرات لفكرة فرجينيا وولف ( Verginia ) غير أنه كان هناك كاتبات مناصرات لفكرة فرجينيا وولف ( Karoline héblron) نحو اعتراف بالخنوثة وإيلين شوالتر ( Eline Shoawlter ) وكتابها الخاص (أدب خاص بهن) وغيرهن ممن روجن لنظرية المساواة مثل الناقدات الغربيات جيري ريجستر ( Gérie régester ) ، وباربارا هل راييني ( hel rayni

2020/7/9-ينظر نادية هناوي، النسوية الذكورية وما بينهما -جريدة المدى $^{-1}$ 

<sup>-2001-02-16</sup> نادية هناوي، الجمالية الأنثوية في النقد النسائي العربي، النقد العراقي موقع مختص بالنقد، -2001-02-16

6- القمع: (Répression): الذي يعني "حديعة اللاعدالة المقيدة لحرية الأفراد أو الجماعات، لذلك يتلازم التحرير مع القمع لأن التحرير يعني التخلص من قيود الظلم "1، لأن السلطة الذكورية تمارس القمع والقهر على المرأة وتحد من حريتها.

ومعظم الدراسات لا تفيد بتحقيق المساواة بين الجنسين في معظم مناحي الحياة، فالاعتقاد بارتباط المرأة بجسدها والرجل بعقله عزز أسلوب توزيع العمل على أساس الجنس، إذ سيطر الرجل فكريا وسياسيا وثقافيا ودينيا، بينما اقتصر دور المرأة على حفظ النوع وتربية الأطفال وإعداد الطعام.

وظاهرة القمع الموجهة ضد النساء تحللها المؤلفة (حديجة العزيري) في كتاها "الأسس الفلسفية للفكر النسوي الغربي "فترى أن جميع النساء يعانين من التمييز، ولا ينظر باهتمام الى مصالحهن وقدراتهن وتفوقهن. وأوضحت المؤلفة أن عدم التماثل بين الجنسين لا يقوم على أساس تشريعات قانونية، وإنما -كما تعلل - على عادات وتقاليد راسخة، وأن المحال الوحيد -في اعتقادها - الذي يتاح فيها للنساء تطوير قدراتهن العقلية هو محال التعليم في مستويات متوسطة.

وترى أن مسؤولية النساء اتحاه أطفالهن وأزواجهن وما يقمن به من أعمال مترلية اقتصاديا على أزواجهن ولاتتيح لهن ممارسة استقلالهن الاقتصادي الذي يكفل لهن الحرية في

<sup>-2001-02-16</sup> نادية هناوي، الجمالية الأنثوية في النقد النسائي العربي، النقد العراقي موقع مختص بالنقد، -1001-02-16.

اختيار الشريك أو البقاء دون زواج. <sup>1</sup>كما ناقشت (هناء دكروري) في صحيفة الأهرام المصرية "قمع المرأة للمرأة "ورأت أنه أشد تأثيرا من قمع المجتمع الذكوري.

كما دعت الى "إعادة التفكير فيما نرتكبه في حق الأخريات. "<sup>2</sup> لأنها تؤكد أن ظلم المرأة لنظيرها أشد، فهي من تحرص على تنفيذ القوانين التي فرضها الرجل وإذا حادت إحداهن عن هذه النواميس المجحفة غالبا في حقهن، تكون أول من تطبق العقوبة والقصاص على الأنثى وتلحق بما أشد العقوبات وتفرح حين يلعنها المجتمع وينبذها وتتفاخر بأنها من كشفت هذا الزيغ على اختلاف مكانتها في المجتمع هماة كانت أو جدة أو أختا أو خالة أو عمة وحتى صديقة وفي الأغلب، أمَّا وهي الأقرب ومن المفروض الأرحم.

وتضيف (هناء دكروري) قائلة: "تحديد أطر المقبول وغير المقبول وإصدار الأحكام هواية يعشقها كثير من بنات حواء ويمارسن بما ضغوطا على غيرهن من النساء، فالمرأة هي أكبر ناقدة لبنات جنسها. .. ونوع أخطر من القمع غير المباشر أو بالأحرى التشويه تتعرض له النساء من بنات جنسهن، وهو قيام بعضهن بأعمال وتصرفات ترسخ لصورة المرأة كمخلوق أدبى أو كسلعة وككائن مثير للغرائز "قود مارست الأعراف والتقاليد والقهر "Oppression" على بنات جنسها أكثر من الرجل نفسه، والحياة اليومية غالبا ما تزودنا بقصص عن ظلم المرأة للمرأة وظلمها لنفسها أكثر بكثير من الظلم والقهر الذي يمارسه الرجل عليها.

<sup>1-</sup>يُنظر سمير شمس، مزيدا من الفرص المتاحة يعني مزيدا من القيود، الشرق الأوسط،العدد 9773، 21 -80-2005.

<sup>-2</sup> نفس المرجع.

<sup>3-</sup>ينظر مقال مابعد النسوية. التمظهر العلماني، لها أون لاين، دراسات وتقارير، 2016/04/19.

## 7-ما بعد النسوية: postféminism:

" نحن مهتمون بالبشر لا بالرجال والنساء "مقولة ذكرت في صحيفة عام 1919، تبنتها الأصوليات في الأدب النسوي فلا أهمية للجنس عندهم سواء كان ذكرا أو أنشى أمام المعايير الأحلاقية والاجتماعية والاقتصادية والسياسية ومناصرتهم للمرأة تكون دون ندية أو مناهضة أو معاداة للرجل.

وهذا الموقف سمي بما بعدالنسوية. أوقد استخدم هذا المصطلح في الثمانينات من القرن العشرين لمواجهة الموجة الثانية من الحركة النسوية.

وكانت سوزان بولوتين( Susan bolotine) من أول من استخدم المصطلح في مقال لها نشرته في مجلة نيويورك تايمز عام 1982 "أصوات من جيل مابعد النسوية" وهو مقال لها نشرته في مجلة الاجتماع باميلا أرونسون ( Pamila aronson )وهو مصطلح حديث ماتؤكده عالمة الاجتماع باميلا أرونسون ( Sara Gambel )وهو مصطلح حديث يعقب النسوية في الزمان والمكان وعنه تقول سارة جامبل ( Sara Gambel ):"إن البادئة من حالات ما رما بعد) معرضة للشك والحيرة وأن فكرة (مابعد النسوية) تعيدنا الى حالة من حالات ما قبل النسوية "ك. فنحن أمام مصطلح مركب مكون من لفظتين : (مابعد) « post » وتعترف سارة جامبل ( Sara Gambel )بأن "ما بعد والنسوية حركة يقودها الاعلام وقد وصلت الى طريق مسدودة ". قوبالتالي فهو اتجاه غربي

 $<sup>^{1}</sup>$ الجنس والجندر إشكالية أدب المرأة، حابر طاحون، 2017/05/15،المنصة.كوم. (أطلع عليه 20-04-2020)

 $<sup>^{2}</sup>$ نظر مقال مابعد النسوية. التمظهر العلماني، لها أون لاين، دراسات وتقارير، 2016/04/19 رأطلع عليه  $^{2}$ 

<sup>3-</sup>المرجع السابق.

لا تستطيع الأمم العربية أو الشرقية اتباعه، لأن النسوية كانت تطالب بالمساواة في الحقوق والواجبات، أما "مابعد النسوية" فتنص على التملك والحرية والثراء.

وتعد (نعومي وولف) Nawomi woolf من أهم الرائدات النسويات في مابعد النسوية بكتابيها الشهيرين (أسطورة الجمال 1990) و(نار. بنار 1993). أوبينما اهتمت الموجة النسوية الثانية في خلال ستينات وثمانينات القرن الماضي بالمساواة الاجتماعية والمعيار الجندري ودور النساء في الجتمع، اعتبرت الموجة النسوية الثالثة خلال تسعينات القرن الماضي وعقد 2000، تكملة لقضايا الموجة الثانية ورد فعل للإخفاقات وعليه يمكننا فهم الفكر (مابعد النسوي) على أنه وسيلة نقدية لإدراك العلاقات المختلفة بين الأنوثة من جانب آخر.

ولعل أقوى تعريف لما بعد النسوية عند (سارة جامبل) Sara Gambleهـو تعريف سوزان فالودي Susanne valoudi فعل الرجعي "حيث صورت ما بعد النسوية رد فعل مدمر للمكاسب التي حققتها الموجة النسوية الثانية.

فبعدما تزايد عدد النساء الشابات والتفافهن نحو الأهداف النسوية، أعلن الاعدام أن النسوية ملمح من ملامح السبعينات وأن ما بعد النسوية هو التوجه الجديد المفروض اتباعه وبالتالي صرفهن عن الاهتمام المطالبة بالمساواة مع الرجل أو تجاوزه. 2 فكأن ما بعد النسوية عادت بالمرأة الى ما قبل النسوية.ففي عام 1970 نشرت (حيرمين حرير) Germaine Geer

 $<sup>^{-2}</sup>$ عز الدين مناصرة، النقد الثقافي المقارن، ص $^{29}$ .

<sup>.87</sup> سارة جامبل، تر: أحمد الشامي، النسوية و ما بعد النسوية، ص $^2$ 

وفي عام 1999 نشرت جرير كتابا آخر على نفس المنوال بعنوان "المــرأة الكاملــة" كــرد فعـــل على تفكير لما بعد النسوية والذي تراه ظاهرة يحركها السوق.و"لأن أقوى الكيانات في العالم اليوم ليست هي الحكومات وإنما الشركات المتعددة الجنسيات الستى تسرى أن المرأة علسي أنها مجال اختصاصها. "1 وتؤكد أن المرأة يمكنها الحصول على كــل شـــيء، الوظيفـــة والأمومـــة والجمال والحياة الجنسية الممتعة دون استهلاك الأقراص مساحيق التجميل والجراحة التجميلية والازياء والوجبات السريعة. .. فهو ترف لا يقدر عليه الى العالم الغربي الشري. إضافة الى ذلك تقول جيرمين جرير Germaine Greer: "يقال لنا إن المستقبل مؤنث، وقد حققت النسوية الغرض منها ويجب أن تتوقف الآن المـرأة في تيــار النســوية لهــا شــعر طويـــل وترتدي زيا خشنا وأقراطا مدلاة"<sup>2</sup> أما المرأة في مابعد النسـوية فترتـدي حلـة عـالم الأعمـال. وترفع شعرها وتستخدم قلم أحمر الشفاه أما المرحلة التالية لما بعد النسوية فتتسم بطبيعة داعرة بصورة استعراضية وسلوك غير منضبط ".  $^{3}$  هـــذا التصـــريح شــرحت الناقـــدة الوضــع العام لصورة المرأة عبر الحركات التحررية التي كان هدفها تحريــر المــرأة مــن القيــود المفروضــة عليها من قبل النظام الأبوى الجائر في حقها كما يزعمون، فصارت في النهاية أكثر عبودية لعوالم كبلت نفسها بما وقهقرتما الى قرون الظلام، ضاربة تضــحيات جــداتما وأمهاتمــا عــرض الحائط وكأنها العودة الى الصفر!

وفي كتابات دينفيلد Dénfild أصبح مصطلح "النسوية "يرمز الى شرذمة متطرفة تعمل على تخريب حيل الشابات بإصرارها على السعى لتحقيق أولويات تستند الى اعتقاد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-المرجع نفسه، ص87.

<sup>2-</sup>سارة جامبل، تر: أحمد الشامي، النسوية وما بعد النسوية، ص87.

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص87.

راسخ في كون الأنثى ضحية للنظام الأبوي المتمتع بكل أسباب القوة والعداء الصريح للممارسات الجنسية بين الجنسين. ويعرف كريس بولديك Cris boldic النسوية بأنه "اتجاها نسويا جديدا تأثر بفلاسفة مابعد الحداثة ". وظهر تحت اسم "مابعد النسوية "والملاحظ أن هذه الجماعات على تنوعها، تشترك في نقدها ومعارضتها للتعصب الديني والعرقي والاستعماري وتشترك أيضا في استخدامها لمفاهيم جديدة، وفي توسيعها وتطويرها لمفاهيم أضفت عليها عمقا وأغنت بها الفكر السياسي والثقافي ". ورغم أن التنظير النسوي كان حراكه غربيا بالدرجة الأولى إلا أن حراكا عربيا ساير القضية.

ومن أول من اهتم بالتأريخ لمسألة النسوية مارجو بدران féminisme السي تقول:" إن المرة الأولى التي استخدم فيها مصطلح النسوية (féminisme) في مصر كانت تقول: " إن المرة الأولى التي استخدم فيها مصطلح النسوية (1990 عندما نشرت (ملك حنفي) ناصف مجموعة من المقالات اعتبرها الكثيرون كما يقول (جابر طاحون) علامة فارقة في تاريخ المرأة. " وبدأ الاهتمام بصورة شبه رسمية بمسألة حقوق المرأة مع تأسيس الحزب النسائي المصري عام 1923 بزعامة (هدى الشعراوي وزينب الغزالي)، وما لبثت زينب أن انفصلت عن هدى لاختلاف توجهاتهما، وأسست الغزالي فيما بعد جمعية السيدات المسلمات، وظل وضع المرأة عبر التاريخ على Simone de Beauvoir ويعد كتاب سيمون دي بوفوار (Simone de Beauvoir ومن النظام الاجتماعي، ويعد كتاب سيمون دي بوفوار (Simone de Beauvoir عالم الاجتماعي)، ويعدد كتاب سيمون دي بوفوار (Simone de Beauvoir عالم الاجتماعي)، ويعدد كتاب سيمون دي بوفوار (المناه على المناه على المناه على المناه الاجتماعي، ويعدد كتاب سيمون دي بوفوار (المناه على المناه على المنا

<sup>1-</sup> المرجع السابق، ص87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>كريس بولديك، النقد والنظرية الأدبية منذ 1890-تر: خميس بوغرارة، منشورات مخبر الترجمة في الأدب واللسانيات، جامعة منتوري، قسنطينة، الجزائر، 2006، ص 294.

<sup>3-</sup>مفاهيم حندرية ".. من ملكية الجسد الى تطبيع الشذوذ، ليلى الرفاعي، 21-06-201، الجزيرة نت (أطلع عليه 20-05-20) (2020)

<sup>4-</sup>محمد عبد المطلب، ذاكرة النقد الأدبي، المجلس الاعلى للثقافة، القاهرة، ط2، 2008، ص93.

)الصادر عام 1949 أول محاولة وللحديث عن قضايا المرأة السيّ غابت عن الواقع الثقافي وتاريخها، وتعتبر دي بوفوار وفرجينيا وولف ( Verginia woolf ) أن الغرب مجتمع أبوي يحرم المرأة من طموحاتما وحقوقها، وبالتالي الحديث عن مركزية الرجل وهامشية المرأة فهو ذات مهيمن وهي آخر هامشي سليي أ. فليست مشكلة المرأة وليدة هذا العصر، بل إنحا متوغلة في القدم، فالتاريخ البشري لم يعط المرأة من الحرية والمكانة ما أعطى الرجل، فقد كرس فوقية الذكر/الفحل، وهامشية أو دونية المرأة فالأنوثة على مر التاريخ باستثناءات محدودة زمانيا ومكانيا، كانت مهمشة بوصفها طرفا في ثنائية تفاضلية مع الذكورة ومن ثم فإن السيادة كانت للثقافة الأبوية على حساب الثقافة الأمومية. أوقد لعب المفكرون والفلاسفة دورا هاما في تدعيم هذه الفكرة ففي الفلسفة الأرسطية تعتبر المرأة أدني من الرجل. . .

فالأنثى حسبه أنثى بفضل ما تفتقر إليه من خصائص ذكوري والمرأة ليست سوى فئة فيه". وقد شكلت المرأة في تاريخ الثقافات البشرية موضوعا للجدل والاختلاف لألها الأقل أهمية في ثنائية الرجل/المرأة، ولأن في الأغلب يميل الكتاب الذكور إلى تصنيف الشخصيات النسائية، على ألها إما امرأة نقية أو ملائكية أو مجنونة متمردة ؟أي ألها إما تجسد الملاك أو الوحش كما يؤكد نقاد ومبدعون أن صورة المرأة في النصوص الأدبية تختلف عنها

<sup>1</sup>-المرأة في العلية: كتابات من منظور نسائي،العربي الجديد،2020/03/29. رأطلع عليه 22-04-2022).

<sup>2-</sup>عزيزة علي، الغد المطبوعة، الأردن، يوليو 25 / 01 / 2011...(أطلع عليه 50-80-2022)

<sup>3-</sup>سارة حامبل، النسوية وما بعد النسوية، تر: أحمد الشامي، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، ط2002، ص26/25.

في "المناهج الدراسية التي تقدم نمطية للمرأة عما هي عليه في الواقع الاجتماعي." في حين أرهص الأدب لصورة الرجل النموذج في مقابل المرأة السلبية.

وبصورة عامة قد صور الرجل الأديب المرأة على ألها كائن أدنى وأحط قدرا من الرجل "لا قيمة لها إلا بمقدار ما تخدم البطل الذكر" في وهمذا غدا الرحال أسياد المجتمعات ومبر مجي ثقافتها، والمتحكمين في كتابة وتسجيل التاريخ كما يرونه هم، وعليه كانت المرأة الكاتبة خاضعة للرجل وخبراته كولها هامشا أحبر أن ينغلق سلبيا، حتى ألها اعتمدت في انطلاقتها ككاتبة على الاسم الذكوري المستعار حتى يتم قبول أعمالها الروائية لأنه لم يكن مقبولا آنذاك كتابات المرأة. وكمثال على ذلك نجد (ماري آن ريفانز) التي غيرت إسمها إلى (حورج إليوث) أنه إلا أن الوضع تغير وبرزت الكتابة النسائية أو الأدب النسوي الدي حاول فيما بعد النقد النسوي كشف خصوصياته وما يميزه عن الكتابة الذكورية أو الأدب الأكورية أو الأدب على المراقة تخلق لغة خاصة بما تميزها عن كتابة الرجل فمنطلق الكتابة النسوية كان بحثا عن الحرية الثقافية النسوية المسلوبة كما يعرفها النقد الغربي وتمرد على الثقافة الذكورية.

فتاريخ المرأة كما يدل عليه اسمه، يتعلق بالمرأة وقد استعمله أغلب مفكري الحركة النسوية للإشارة الى أسلوب تنظير بينما تاريخ " الحركة النسائية "، يتناول أفكارا أو نظريات تشمل تلك الحركة، وتأخذ توجها معينا نحو كتابة التاريخ النسوي. ومؤرخو حركة تحرير المرأة، أو مؤرخو النقد النسوي، عادة ما يخوضون في موضوعات

<sup>1-</sup>المرأة في العلية: كتابات من منظور نسائي، العربي الجديد، (أطلع عليه 2022/ 04/22).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-عزيزة على،الغد المطبوعة، الأردن،يوليو 25 / 01 / 2011\_رأطلع عليه ( 14-01-2021)

<sup>3-</sup>سارة جامبل، النسوية وما بعد النسوية، تر: أحمد الشامي، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، ط2002، ص26/25.

الجنوسة/التذكير والتأنيث، المعرفة النسوية: نسوية الثقافة والآداب والفنون، نسوية العلم، النسوية الإيكولوجية والبيئية، نسوية ما بعد الحداثة /أو ما بعد النسوية من المحتمعات من خلال هيمنة الذكور على النساء وقهرهن أ.وعلى ذلك يشير نظام سلطة الأب الى الطرق المتبعة في التوزيع غير العادل لمصادر الثروة المادية والرمزية (بما في ذلك الدخل المادي والثروة والقوة السياسية) بين الرجال والنساء. <sup>2</sup> فمن مهام النقد الأدبي النسوي إقصاء **القراءة الأبوية** واستبدالها بقراءة أخرى أكثر صحة من المنظور النسوي يكون لها حضور معادل للقراءة الأبوية التي تعكس رؤية الرجل فقط.

ومن مهام النقد الأدبي النسوي كــذلك، قيامــه بتحليــل أدب المــرأة وتطــوير نمــاذج وأشكال نقدية حديثة قائمة على دراسة أدب المرأة وخبرتما بعيدا عن النظريات النقدية التي وضعها الرجال، إذ لا يعترف هذا النقد بالإرث النظري، ويصفه بالذكورية وهـو ما تؤكـد عليه شوالتر (Shawlter) التي تعتقد أنه لا يجوز تبني أي نظرية توافق عليها المؤسسات الأكاديمية إطلاقا، فالنظريات في تلك المؤسسات ذكورية تماما في رأيها.  $^3$  فقد ظهرت عدة كتب نقدية أنجلو-أمريكية تمتم بدراسة إبداع المرأة، والتأكيد على خلوه من كل ما ألصق به من خصائص تتعلق بالعرضي والسطحي والهامشي يسمعي الي إيجاد خطاب أنشوي حسر غير مقيد بذلك الإرث.

1-المرأة في العلية: كتابات من منظور نسائي، العربي الجديد، 2020/03/29 أطلع عليه 24/22 / 2022.)

<sup>2-</sup>عزيزة على، الغد المطبوعة، الأردن، يوليو 25 / 01 / 2011 أطلع عليه ( 14-01-2021)

<sup>3-</sup>سارة جامبل، النسوية وما بعد النسوية، تر: أحمد الشامي، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، ط2002، ص26/25.

وقد أحدت بعض الكاتبات المتخصصات في التاريخ الحضاري وعلم الإجتماع وعلم النفس التحليلي على عاتقهن النهوض بحذا الجانب بمن أشهر الكتب كتاب ماري إلحنان (Marie Elmane) "التفكير بالمرأة "1968، وكتاب فيلس شيل، (Millet Kate) السياسة المخسية "1977، أ. وحسب رأي معظم الناقدات وأغلبية الكاتبات أن النقد النسوي رد فعل للصمت الذكوري المتعمد الذي قوبل به إبداع المرأة. فعلى مر العصور تتضح إشكالية الوعي الذكوري الذي حكم التاريخ البشري وهيمن عليه، وعلاقته بالمرأة التي كانت غالبا نظرة تشويها الكثير من السلبية والدونية، وذلك بالتطرق للعديد من الرؤى والتي أساسا تعود للحذور الثقافية :الأسطورية، والدينية، والجمالية ، والأدبية. .. التي كونت الوعي الذكوري المتحيز ضد المرأة في التاريخ البشر، وما أسهم بشكل كبير ومباشر في الحركات النسوية المناهمة لهذا الظلم الإيديولوجي ومن بعدها الكتابة النسوية /النقد النسوي السي ظهرت لتدمير أو تحميش الثابت في الثقافة الذكورية عن المرأة، مشل: المرأة الشيء، والمرأة الرفزية، والمرأة المراز. لصالح بناء نموذج المرأة الإنسان.

وأشارت (يمنى عيد )في مقال لها بجريدة الرياض أن المرأة" قد ظلت لسنين عديدة أسيرة النص الشعري وحينما جاءت القصة والرواية الحديثة ساهمت باستحياء في هذين الفنين ونالت نصيبها من النجاح". ولم تعرف المرأة الناقدة سوى اسهامات قليلة من (سهير القلماوي)، و (بنت الشاطئ)، و (خالدة سعيد) ومشاركة بعض الأصوات السعودية

<sup>- 1-</sup> ينظر حسين المناصرة، النسوية في الثقافة والإبداع، عالم الكتب الحديث،إربد-الأردن، ط1، 2008 ص8.

الغذامي،عبد الله : ثقافة الوهم –مقاربات حول المرأة والجسد واللغة؛ المركز الثقافي العربي،ط2،الدار البيضاء،المغرب2000.

<sup>3-</sup>النقد النسوي قادم، جريدة الرياض، العدد، 23 يناير 2021م

ك (لمياء باعشن )و، (سعاد المانع )و، (نورة الشملان )، و (فاطمة الوهيي). أكما يتساءل (محمد بكاي) في مقاله "موجة النقد النسوي ما بعد الحداثي في فرنسا"

من المرأة؟ وما النسوية؟ ما الطموح القرائي الذي قدمته النظرية النسوية الفرنسية لحذه القارة المعقدة النفسية؟ وهي نفس التساؤلات التي يمكننا طرحها عن مشروعية النقد النسوي عموما ظهر النقد النسوي منذ ما يقارب من ثلاثين عاما فهو فرع من النقد الثقافي الذي يركز على المسائل النسوية وهو الان منهج في تناول النصوص والتحليل الثقافي بصفة عامة، ويتعلق بمسائل الجنوسة، صورة المرأة في النصوص المعروضة في وسائل الإعلام الجماهرية، النصوص الدرامية، الاستغلال الجنسي لجسد المرأة، النظرة الذكورية الموجهة نحو المرأة.

فتاريخ الحركة النسائية يتسم بالقوة منذ سبعينات القرن العشرين لأن أكثرهن باحثات وأكاديميات وناقدات وناشطات في مجال تحرير المرأة قمن بشق الطريق وتعبيده ليظهرن مدى الظلم الذي تعرضن له كنساء ويحاولن التعرف على ما كانت عليه أمها لهن وحداقمن ولكن لم يجدن سوى القليل افلماذا هذا الشح في المعلومات الجواب بسيط ومباشر ": لأن معظم التاريخ كتبه رجال عن حياقم وأعمالهم في الجال العام وفي الحالات القليلة التي تمت الإشارة إلىهن كن عادة يصورون في أدوار نمطية من حيث الجنس وكزوجات وأمهات وبنات وعشيقات. .. 2، وكانت الأحكام العامة عن البشرية تصدر بناء على ما صنعه وفعله الرجال. كما أن المذهب النسوي ظهر في أحضان الحداثة والذكور / الرجال، غير أن ثمانينات القرن العشرين جلبت معها مصطلح "الرجال الجديد الذي يناصر

 $<sup>^{-1}</sup>$ ينظر محمد بكاي، موجة النقد النسوي ما بعد الحداثي في فرنسا، مجلة فصول العدد 99، ربيع  $^{-1}$ ، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> ينظر : حفناوي بعلى، بانوراما النقد النسوي في خطابات الناقدات المصريات، ص 402.

الإيديولوجيا النسوية ويقبل إعادة توزيع الأدوار والقيام ببعض الأعباء المترلية، كما تغيرت النظرة النقدية الحديثة من النقاد الرجال. . .

فهم يتعاملون مع نصوص النساء بوصفها منجزا له شروطه الخاصة. أوحظ الكاتبة الجديدة من التقدير النقدي كبير جدا، تحكمه شروط الإبداع بمعزل عن الجنسوية ورفضها.

وتزامن ذلك مع اهتمام كبير بالإبداع النسوي عموما بإصدار دوريات خاصة ك"الكاتبة، هاجر، باحثات، تايكي، المرأة اليوم..." <sup>2</sup>، وظهور ناقدات ممن يحملن رؤية جديدة ونظرية خاصة في إبداع المرأة العربية، وإصرار الكاتبات والناقدات على اجتياز الفجوة بين الجانب الفكري النظري والممارسة الفعلية اليومية عن طريق استنطاق المسكوت عنه واستخرج المكبوت في وعيهن ولا وعيهن. وتشكل الصراع عند الذات الكاتبة، فكان الرفض الجزئي أحيانا والاحتجاج الكلي في أحيان أخرى والموضوعية والعقلانية والنضج الفكري والفني في آن واحد. ولأن المرأة في حد ذاتما لم تكن متصالحة مع نفسها، فهناك انقسام بين ذوات النساء فمنهن من ترفض التحرر والانعتاق والخروج من تحت عباءة الرجل وأخرى تريد بعض الحقوق وتسكت عن البعض الآخر.

أما الناقدة العربية فقد شغلتها موضوعات أحرى الى جانب الموضوعات اليتي تشغل كل نساء العالم تمثلت في : حياة المرأة الشرقية وطريقة التعامل بين الزوجين وتربية الأولاد ونظرة المجتمع إلى البنت والتقاليد والعادات التي أعاقت تطور المرأة لزمن طويل.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-حفناوي بعلي، بانوراما النقد النسوي في خطابات الناقدات المصريات، ص14.

<sup>2-</sup>ينظر محمد بكاي، موجة النقد النسوي ما بعد الحداثي في فرنسا، مجلة فصول العدد 99، ربيع 2017، ص322.

وقضايا عامة فكان نضال المرأة التحرري من أجل الوطن وتضحيتها في ميدان العمل وتحدياتها للظروف والبيئة والتقاليد البالية. أما القضايا الإنسانية فيتمثل في بؤس الإنسان ومجابهة الاستعمار بمختلف وجوهه وقد مالت لغة بعض الناقدات إلى الشعرية أحيانا وتعاطفت مع اللغة المنقودة فبدا النقد انطباعيا إنشائيا متعاطف وهربت بعض الناقدات من النقد المجامل والتزمت جانب الموضوعية والحياد.

وحاولت الناقدة ألا تتحيز للمرأة الأديبة كي لا يفسر نقدها تفسيرا مغلوطا ويحكم عليها بالميل لجنسها والتحامل على الرجل واعتقدت بعض الناقدات النسويات أن مهمة النقد النسوي عرض مشكلة المرأة، فبدا لديهن الهم النسوي هما محوريا تدور حوله الأعمال الادبية والخطابات النقدية النسوية. فحميع الحركات التاريخية للحركة النسوية اعتمدت بصورة على الرجال في تشكيل موقفها في الماضي (فريديريك انجلز) Friederich (دريدا) بحولة الحاضر: (فوكو) Foucault، (دريدا) لكان، )Derrida.

يقول رثفين Rithfin :"...قد يكون الرجال أكثر نجاحا في النقد النسوي من النساء"<sup>2</sup>. وهو ما يؤكده تاريخ النقد النسوي الذي سجل أسماء نقاد رجال دافعوا عن المرأة أفضل من المرأة نفسها.

هذا ما كان في الغرب وهذا ما حدث في العالم العربي الذي شهد كثير من المصلحين تبنوا قضية تحرر المرأة من القيود من أمثال: (رفاعة الطهطاوي) و (جمال الدين

<sup>76</sup> صفناوي بعلى، بانوراما النقد النسوي في خطابات الناقدات المصريات، ص-1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه، ص 77.

الأفغاني) و (محمد عبدو) و (قاسم أمين )نصير المرأة بلا منازع في مصر، و (بطرس البستاني) و (محمد جميل بيهم) في لبنان، و (الطاهر حداد )في تونس وظهرت ناقدات يحملن رؤية جديدة و نظرية خاصة، في ابداع المرأة العربية.

فكان لابد من قراءة جديدة لإنصاف الكاتبات وتقييم إنتاجاقهن بمقاييس المرأة الناقدة، مع الأخذ بعين الاعتبار البيئة وخصوصية المكان. وهنا تتميز بلدان المغرب العربي لاهتمامها بموضوع المشهد النقدي والابداعي النسوي العربي بتحقيق السبق في إقامة الندوات والملتقيات والمؤتمرات والأيام الدراسية التي تبرز ابداعات وكتابات المرأة العربية. التي استطاعت ان تكسر الحواجز وتتقدم في كل الجالات، ولا ترال المرأة العربية اليوم تناضل لتحقيق حياة سوية تنعم فيها بحقوقها كاملة غير منقوصة.

<sup>1-</sup> حفناوي بعلي، مرجع سابق، ص 76.

## المبحث الثاني

الكتابة النسائية المغاربية

الكتابة بالنسبة للمرأة وسيلة هامة للتعبير عن مكنوناقا ومفاهيمها ورؤيتها للحياة، وهي غايتها للتحرر والانعتاق وهو ما تتقاسمه جميع نساء العالم بعيدا عن اللون والعرق والدين فهي سمة مشتركة عامة، بيد أن الخوض في الحديث عن الكتابة النسائية المغاربية مغامرة شيقة وشاقة في نفس الوقت وهذا لكونه حقل بكر لم ينه الاهتمام الكافي مقارنة مع التزايد الهائل في العنصر النسوي في كتابة الرواية خاصة، مع ظهور أسماء نسوية أكاديمية بارزة في النقد والدراسات الحداثية وقبل أن نستفيض في الحديث عن أهم الأسماء المغاربية (الجزائر، تونس، المغرب، ليبيا، موريتانيا) وأهم الإصدارات الأدبية والنقدية لابد من التوقف عند نقطة مهمة ورئيسة تتمثل في أشكال الكتابة النسائية واحتلاف الرؤى حول التسمية والمضمون، ولماذا هذا اللبس والغموض حول المصطلح عموما، وكلمة نسوي بشكل أخص.

1-الكتابة النسائية العربية: عانت المرأة العربية مشل نظيرة الغربية القهر والتهميش الذكوري مما جعلها تنتفض وتتخذ من الأدب سبيلا للتعبير عن حقوقها المسلوبة، وهو ما جعل الاهتمام يتزايد بإبداع المرأة ونقده. أوقد عملت المرأة الكاتبة بعدما أدركت أهمية الحتلافها عن كتابة الرجل على تعزيز فاعلية الأدب والنقد النسوي، الأمر الذي دفع بالكاتبات من خلال تلمس خصوصيتهن كنساء وقد عملت الحركات النسوية في الجتمع العربي وكان لها دور فعال في تعزيز حركية الأدب والنقد النسوي خاصة وأن الإبداع النسوي كظاهرة أدبية جذبت إليها اهتمام القراء والنقاد خصوصا. فكانت الرواية الجنس الأدبي الأكثر إغراءاً للكاتبات العربيات وقبل تجريب الرواية معظمهن كتبن الشعر والقصة القصيرة ؛ لكن هذه الأجناس الأدبية ضاقت على قضايا المرأة و لم تعد تستوعب تجاركها

<sup>1-</sup>نعيمة هدى المدغري، النقد النسوي (حوار المساواة في الفكر والأدب )ص102.

المعقدة، فطارت الى فضاء أرحب وكانت الرواية مرتعا لما تمتلكه من إمكانيات تقنية تجعلها قادرة على استيعاب دواخل هذه الأنثى المبدعة

فتنوعت الموضوعات وتعددت القضايا وأصبح للمرأة العربية مدونة روائية نسائية عربية متميزة تشكل صورة للمجتمع العربي بكل تناقضاته ولعل أهم سـؤال سـيطر علـي المـتن الحكائي في الرواية النسوية العربية هو سؤال الهوية ولهذا وجهت لها عدة انتقادات أهمها أن تتمحور حول الذات وأنما نتاج عاطفة أنثوية وهي في الأغلب دراسات تتميز بالاتساع والعمومية في الدلالة لأنها تقترب من التطرف والانفعالية والانتقائية أحيانا، ولهذا اتبعت المرأة المبدعة في ممارسة الكتابـة الأدبيـة طـريقتين رئيسـتين :أسـلوب إبـداعي خلـق لنـا موضوعات مختلفة الأجناس حاولت بها التمرد على تقاليد كتابـة الرجـل حيـث تسـيطر لغـة الذكورة، وتجاوزها بخلق لغة تناسب مواضيعها الأنثوية، وأسلوب نقدي أكاديمي من خلل النقد الأدبي النسوى يدعو الى قراءة واعية لكتابات المرأة التراثية والمعاصرة وسط جدل بين الرفض والقبول حول خصوصية المـرأة الإبداعيـة فظهـرت تيـارات في الشـرق والغـرب. . . تختلف وتتناقض. . منها من تدافع عن أدب متميز للمرأة بتعصب شديد... وأخرى ترفض هذا التمايز وتشدد على ابداع حقيقي بغض النظر عن الجنس، وتصورات ثالثة معتدلة تجمع بين النقيضين. "1 هذا التباين في المواقف والآراء خلق الكثير من التعريفات المتجانسة حينا والمتناقضة أحيانا أخرى سنستعرض بعضها تباعها لعلنها نزيه اللهبس الهذي يحيط بهذا المصطلح.

<sup>-10</sup> نعيمة هدى مدغرى، النقد النسوى، ص-10

ترى العديد من الكاتبات أن الكتابة النسوية تحقق المساواة بين المبدعين الرجال والنساء لأن المرأة المبدعة "اتخذت من الكتابة منبرا لإعلاء صوتها والتنديد بكل أشكال العنف الممارس عليها فوردت كتاباتها تعبر عن قلقها الدائم". أو كأن السحر انقلب على الساحر، تمردت وثارت للتحرر، لتكتشف في النهاية ألها كبلت نفسها بقيود وأغلال رغبة في الندية حينا، والتفوق أحيانا أحرى.

وفي هذا الصدد تقول (لطيفة الزيات): "لقد رفضت دائما التمييز بين الكتابات النسائية وكتابات الرجال رغم شعوري بأن النساء يكتبون بشكل مختلف. "<sup>2</sup>وهذا لأن تخنيس الأدب يجعله في المرتبة الدنيا أمام الإبداع الرجالي عموما، وفي مقابل ذلك نجد العديد من الأديبات اللواتي يتعصبن للمصطلح ويقمن بعملية إقصاء لكل من ترفضه متهما إياها بالتبعية المطلقة للرجل.

2-خصوصية الكتابة النسوية المغاربية "نماذج": تعتبر الكتابة النسائية المغاربية ظاهرة أدبية حديثة بامتياز. ققد ظهر هذا الأدب في أحضان الحداثة مستهدفا اثبات وجود إبداع نسائي مغاربي متميز قائم بذاته مبرزا مكانة الكتابة النسائية المغاربية شكلا ومضمونا بغض النظر عن تجنيسه "أدبا ذكوريا أو أنثويا". وسنقف عند محطات مقتضبة عن بعض الرؤى حول هذا الأدب المغاربي ( مغربي، تونسي، ليي، موريتاني ) ونفرد للكتابة النسوية الجزائرية مساحة خاصة وهو ما يهمنا.

<sup>1-</sup>أحلام معمري، إشكالية الأدب النسوي بين المصطلح واللغة، مجلة مقاليد ع2، منشورات حامعة ورقلة، 2011م، ص49.

<sup>2-</sup>بثينة شعبان، مائة عام من الرواية النسائية العربية 1899- 1988،دار الاداب، بيروت، ط1، 1999، ص24.

<sup>3-</sup> زبيدة الخواتري، الأدب النسائي المغاربي. .إبداع المرأة في الشعر والرواية -مراكش، 29-1-2020.

ولأن الكتابة النسائية هي تأسيس خطاب أدبي أنثوي قادر على تخليص اللغة من فحولتها التاريخية، أي تذويت اللغة وتأنيثها، ومقاومة الدونية أمام مجتمع يتنكر للنساء وتطويع التروع التمردي الممزوج بنكهة المرارة والادانة والانتقاد، فإن تجربة النساء ترة، ووحدها المرأة من تعيش تجربة الحمل والولادة. ..لذا فعالم النساء يختلف عن عالم الرحال وبالتالي تختلف القضايا التي يعالجونها ونبدأ بأول قطر في مغربنا الكبير مع المرأة المبدعة في المغرب بالتوقف عند بعض النماذج النسوية في محطات مختلفة وكيف غيب تاريخ المغرب الأقصى كثير من النساء المغربيات!

## أ-الكتابة النسائية المغربية:

كان الحضور النسائي في الأدب المغربي موجودا منذ زمن بعيد منذ القرنين عيده منذ القرنين المعراء مدينة 15و15 م في عهد المرينين، حيث كانت الشاعرة (سارة الحلبية) من أحسن شعراء مدينة فاس، ورغم أن تاريخ المغرب عرف العديد من النساء الفقيهات والعالمات مشل (آمنة بنت حجو) التي عاشت في الفترة السعدية، والسيدة (عائشة زوجة المختار الكنتي )التي توفيت عام 1224ه الموافق ل1810م.و(ملكة الفاسي )التي نشرت قصة بعنوان "الضحية" في مجلة الثقافة المغربية عام 1941، عالجت فيها موضوع الزواج التقليدي وفي عام 1955 نشرت الكاتبة (آمنة اللوّه) قصتها "الملكة خناثة" في مجلة "الأنوار" والتي عدها النقاد رواية تاريخية تقرأ التاريخ المغربي من زاوية نسوية.

وتعد - كما تقول (زبيدة الخواتري) - اللبنة الأولى لنشأة الكتابة النسائية في مجال السرد القصصي خصوصا. أما الانطلاقة الحقيقية للأدب النسائي المغربي تعود لأواحر الستينات مع ظهور رواية "غدا تتبدل الأرض" ل(فاطمة الراوي) عام 1967، ومجموعتين

قصصيتين ل (خناثة بنونة) "ليسقط الصمت" و"النار والاختيار" في نفس السنة، ومجموعة قصصية للكاتبة (زينب فهمي) الملقبة (برفيقة الطبيعة) تحت عنوان "رجل وامرأة" وعددت 1969. ومع منتصف التسعينات القرن الماضي تضاعف عدد الكاتبات المغربيات، وتعددت المواضيع المطروقة من قبلها فبعدما كنت تتكلم عن ظروفها السيئة مع الزواج أو الكفيل، منحتها الكتابة أفقا رحبا للحديث عن مشاكلها والإفصاح عن مكبوتاقا ورغباقا النفسية فكتبت المرأة المغربية عن احتياجات جسدها وطبيعة تحوله طبقا للسن، صورت تعسف المجتمع وقهره لجسدها " الضرب والتشويه، الاغتصاب، الأعمال الشاقة وكل ما يقضي على إنسانيتها... وهو ما جعل بعض الكتاب والنقاد يرون أن الكاتبات المغربيات استغللن الجرأة في تعرية الجسد الأنثوي لخطف الأضواء ونيل الشهرة.

فاستغلال الجسد الأنثوي من قبل الكاتبات المغربيات أمر فندته الشاعرة (فاطمة بنيس) وردت بأنه "رأي ذكوري يعكس مدى استمرار العقلية الذكورية في محتمع مُقنّع بزي الحداثة وباطنه مازال يتخبط في وحول العصور المظلمة ". أو تصرح بأن المرأة المغربية لها إضافات متميزة في المنجز الأدبي النسائي بالمغرب، وتتحسد هذه الإضافات حسب رأيها في تناول القضايا المحرمة اجتماعيا وأيضا في القدرة على نحت أفق لغوي بكثير من المغايرة. أكما تطالب (ربيعة ريحان) "بمحاكمة المنتوج النسائي على أساس أن الكتابة فعل إنساني بامتياز، مارسه الرجل وتمارسه المرأة أيضا في نفس السياقات الجمالية والفنية، وأن ما حققته المرأة الكاتبة على مستوى منجزها الإبداعي يجب أن نقيمه بنفس الأدوات النقدية اليق

<sup>1-</sup>إبراهيم الحجري، الكتابة النسائية بالمغرب. .إغناء أم تكرار ؟، الجزيرة نت، 12-10-2012. رأطلع عليه 11-11-22-2020

نتناول بها كتابة الرجل". فمع الانفتاح السياسي الذي كفل للمرأة المغربية حقها الدستوري وسمح لها بالانخراط في الحياة البرلمانية انعكس ذلك على الكتابة النسائية اليي الحسوري وسمح لها بالانخراط في الحياة البرلمانية انعكس ذلك على الكتابة النسائية اليي أصبحت تتعاطى مع المواضيع بشكل أكثر تحرر واخترقت المسكوت عنه والطابوهات، وبرز عدد مهم من الأسماء الإبداعية في الشعر والنثر.

فمن الشاعرات نحد (مليكة العاصمي)و (فاء عمراني) و (ثريا محدولين) و (حبيبة الصوفي) و (عائشة لبصري) (وداد بنموسى) و (أمينة المربيتي) و (الزهرة المنصوري) و (إكرام عبدي). ..وأخريات لا يسعنا المحال لسردهن. أما القصة فنجد (ربيعة ريحان) و (لطيفة باقا) و (زهرة زيراوي) و (رجاء الطالبي) و (مليكة نجيب (حنان درقاوي) و (فاطمة بوزيان)...

أما الرواية فتحضر (ليلى أبو زيد) و(مليكة مستظرف) "جراح الروح والجسد 1999، (حليمة زين العابدين) "هاجس العودة " 1998، و(زهور كرام) في "جسد ومدينة" 1996، و"قلادة قرنفل" 2004، نزهة برادة في "رحيل القمر "، وربيعة السالمي في" الجلادون" 1996، وفاتحة مرشيد في "لحظات لا غير" 2007، وزهرة رميج في" أخاديد الأسوار" 2007.

وصولا عند (فاطمة المرنيسي) التي صُنفت كتاباتها بأنها سوسيولوجية سعت لرصد واقع المرأة المغربية، وشكلت رد فعل ضد السلطة الفقهية واستظهارها للتراث الديني الذي كفل حقوق المرأة المسلمة من خلال كتابها المهم "حريم السلطان" فحاولت توضيح الدور

<sup>2012-10-12</sup> -المرجع نفسه. الموقع نفسه. -10-12-10

<sup>2012-10-12</sup> نام بيا السابق، م ن، 12-10-2012

<sup>3-</sup>يُنظر عبد الجبار الغراز، الكتابة النسائية في المغرب المعاصر، العمق المغربي كوم، 12-03-2020.(أطلع عليه 60-08-2020)

الهام الذي لعبته نساء النبي (ص)، في الدفاع عن حقوق المسرأة المسلمة باستظهار موقف "أم سلمة "و "عائشة بنت ابي بكر الصديق" لما دافعت عن حقها في الميراث وفي كتابحا "السلطانيات المنسيات "كتبت عن نساء تولين السلطة وصمدن فيها وشاركن بفاعلية في صنع القرارات السياسية لبلادهن أمثال (صبح البشكنجية) زوجة الخليفة الأموي الأندلسي الحكم بن هشام بن الحكم، والخيزران زوجة المهدي الخليفة العباسي وأم الخليفة الهدي والخليفة هارون الرشيد، وشجرة الدر في عهد المماليك وغيرهن وهذا تزامنا وصعود (بنازير بوتو) الى سدة الحكم في باكستان، مفندة بذلك العبارة القائلة "ما أفلح قوم ولو أمرهم امرأة " التي ناسبت الموقف الذي قيلت حينذاك.

وتعد (فاطمة المرنيسي) من الأسماء النشطة، إذ لم تكتف بالكتابة فقط بل كانت تشرف على ورشات عمل تدرب من خلالها طلبتها كيفية اتقان هذا النوع من الكتابة اي الكتابة التي تدافع عن حقوق النساء في الإسلام-من خلال ورشات تشتغل على قاموس الآيات والأحاديث مثلا.

كما تخصصت (فريدة بناني) هي في تحليل القضية النسائية على ضوء الشرع الإسلامي -سيرا على نهج الذي رسمته المرنيسي- مقدمة اجتهادات مهمة على حد قول الكاتب والباحث (عبد الجبار الغراز) وهكذا حقق هذا النوع من الكتابة هدفين بارزين ؟ الأول تمثل في تأصيل الحداثة داخل التراث والثاني يكمن في نسف قواعد الاحتكار التقليدي للتراث من طرف الفقهاء.

ثم نحد نموذج آخر من الكاتبات أمثال (عائشة بلعربي) التي تحاويل تقويض المحتمع الأبوي الذي يشيء المرأة فكتبت عن موضوع المزاوجة بين العمل السياسي والبحث

الأكاديمي والدعوة الى جنسانية متحررة بعيدة عن التصنيف، وفي حين نجحت الحركة النسائية المغربية في تحريك ملفات قضايا المرأة، وجعلها في صلب انشغالات المجتمع المغربي المعاصر، تبقى الكتابة النسائية هامشية لم تتجاوز حدود النخبة المثقفة رغم المحاولات الجادة لهؤلاء الكاتبات، وهو الشأن بالنسبة لكافة بلدان المغرب العربي.

وننتقل الى قطر آخر لا نعرف عن أدبه إلا الترر القليل، إنه الأدب الليبي، ولا سيما الأديبات الليبيات وهو موضوع مبحثنا هنا، فهل فرضت الأديبة الليبية نفسها في الساحة الإبداعية كنظيراتها في الأقطار الأخرى من المغرب الكبير ؟أم بقيت على الهامش ؟هذا ما سنحاول معرفته من خلال استعراض أهم الأسماء النسائية في سماء الأدب شعرا أو نشرا أو نقدا وبحوث أكاديمية.

## ب-الكتابة النسائية الليبية:

يظلّ الأدب الليبي إلى حد ما مجهولا عند القراء والمثقفين العرب في المشرق وحتى المغرب العربي بسبب عوامل عدة نحصرها في النظام السياسي الأحادي النظرة الذي ألقى بضلاله على الحياة الثقافية والاجتماعية عموما.

وهو ما تؤيده الشاعرة والقاصة (رحاب شنيب) التي ترى أن الأدب النسائي الليبي مر بمراحل عديدة وتأثر بطبيعة التحولات السياسية والثقافية في البلاد، وتؤكد على أن الانقسام السياسي أثر على المشهد وبقوة رغم كل المحاولات لإخفاء هذه الحقيقة حتى داخل أنفسهم، فهي تؤمن بالدور الهام للمؤسسات الثقافية في بناء جيل واعي ولهذا كان لغياب معارض الكتاب كما تؤكد-والمؤتمرات الثقافية على مستوى الدولة سبب شرحا

<sup>1-</sup> يُنظر حوار حنان على كابو مع الشاعرة والقاصة رحاب شنيب -ليبيا المستقبل، السقيفة الليبية 12-99-2021رأطلع عليه 40-07-2022ر

في التواصل. فالليبية (رحاب شنيب) فاعلمة في العمل الجمعوي وامرأة نشيطة في الحقل التقافي منذ المرحلة الجامعية رغم تخصصها العلمي فهي خريجة صيدلة إلا أفسا ساهمت في تأسيس الكثير من المجلات الثقافية في مجال الشعر والقصة والرواية وقصيدة النثر. لهما مجموعة قصصية بعنوان "الفستان الأبيض" عمام 2006، ديوان " سكرة الحياة " 2008، مجموعة قصصية "العمالم قصصية انكسار الضوء 2013، ديوان "الرخ قلقا "2013. ومجموعة قصصية "العمالم ذبابة حطت على أنفها "2018" وغيرها من الإصدارات في مختلف الأجناس الأدبية إضافة الى إعداد وتقديم العديد من البرامج المسموعة، لأنها تؤمن بأن الثقافة هي مرآة للمحتمع. ألى إعداد وتقديم العديد من البرامج المسموعة، لأنها تؤمن بأن الثقافة هي مرآة للمحتمع. ألكتابات النسائية في فترة الحمسينات من القرن الماضي، وجاء هذا الكتاب ليصنف الكتابات النسائية التي مرت بمراحل مهمة حتى وصلت مرحلة النضج. أهمم الكاتبات الليبيات (خلود الفلاح)، (نادرة العويتي)، (عزة المقهور)، (مرضية النعاس) (شريفة الليبيات الليبيات إنتاجا (خديجة الجهمي).

وغير بعيد عن الأدب الليبي، نحط الرحال في منطقة أكثر ضبابية، وأشد ابهاما من الأدب الليبي /الأدب النسوي الليبي، الكتابة النسائية الموريتانية ماهي سماتما ومميزاتما ؟

ج-الكتابة النسائية الموريتانية: يبدو "المجتمع الموريتاني" متمايزا بعض الشيء عن المجتمعات المغاربية في عاداته وطبائعه "3 تقول الكاتبة (السالكة أسنيد) إن المرأة الموريتانية سحلت منذ القديم حضورًا في الشعر الفصيح، على عكس ما يقال بأن إسهاماتها الأدبية اقتصرت

<sup>1-</sup>ينظر حوار حنان علي كابو مع الشاعرة والقاصة رحاب شنيب —ليبيا المستقبل، السقيفة الليبية 02-04-2022 أطلع عليه( 07-07-2022)

<sup>2-</sup>يُنظر زبيدة الخواتري، الأدب النسائي المغاربي إبداع المرأة في الشعر والرواية، الجزيرة نت يوم 29–01–2020 أطلع عليه (30–90–2022)

<sup>3-</sup>نقاش حول المرأة في الأدب الموريتاني-الاسهامات الأدبية للمرأة الموريتانية في "بيت الشعر في نواكشط"-البيان.(أطلع عليه 17-2022)

على الأدب الشعبي، وشعر (التبراع) هذا اللون الشعري الخاص الذي تميزت به المرأة الموريتانية عن نظيراتها في العالم كما توضح ذلك الدكتورة (خادم الله ابيش) الني تقول: أن التبراع: "لون شعري خاص تكتبه المرأة استلهاما مما تكتبر في أحاسيسها الوجدانية فتبوح كلمات مختصرة وشعرا يتدفق مع حرارة التجربة الشعورية. "أوهو ما أوضحته وأكدت عليه في ندوة حول المرأة في الأدب الموريتاني بمناسبة العيد العالمي للمرأة عام 2019 في ورقة بعنوان "مضامين ومميزات الأدب النسائي الموريتاني "والتبراع أشعر باللهجة المحلية الحسانية يتميز بالوضوح والمباشرة في التعبير عن العاطفة حيث تمتاز نصوصه باعتمادها على الأدوات البلاغية لإحداث الأثر والدهشة من خلال الصور التي تعتمدها الشاعرات.

ولأن المجتمع محافظ فلا تبوح المرأة باسم حبيبها وتكتفي فقط بالتلميح، كما تبقى الحبيبة مجهولة هي الأخرى وتتكفل صديقتها بنقل ما جادت به قريحتها الى مجلس نسائي، أو ترسل "التبراع" الى محبوبها وهذا النوع من شعر الغزل المحلي يرجعه بعض الدارسين للشأن الأدبي الموريتاني الى القيود الاجتماعية التي كانت مفروضة على المرأة الموريتانية في علاقتها العاطفية مع الرجل، فحضر اللقاءات ووسائل التواصل، دفعها الى ابتكار هذا اللون المرفوض أحيانا إذا تجاوز الأعراف وكان تصريح الشاعرة فيه حرأة مما يعرضها للإقصاء حتى وإن أخفت هويتها.

1-احتفاء ب"الصوت النسائي في الأدب الموريتاني"، نواكشط، سكينة اصنبيب، نشر 30-11-2014،آخر تحديث 20-05-2020.راطلع عليه 17-09-2022)

<sup>2-</sup>التبراع. عندما تتغزل المرأة بالرجل في موريتانيا، سكاي نيوز العربية، 13-03-2018، أبو ظبي.(أطلع عليه 17-09-2012).

ومن نماذج التبراع المورتاني:"...مانكدر نصبر...أشهر شهرين ثلاث أشهر. " $^1$  وهنا تقصد الشاعرة أنها لا يمكن أن تصبر على فراق حبيبها شهرا آحر لا سيما إذا زادت مدة الفراق عن ثلاثة أشهر.

أما (سيدي الخير) فأشارت الى ظاهرة استعباد المرأة في الحياة العامة من حلال ماقدمته في الندوة بعنوان "السرد النسوي الموريتاني من حلال رواية الأسمال، ل (مسيرة حمادي الفاضل) " في هذه المداخلة أشارت الى نشأة الحركات النسوية المطالبة بالتغيير وتعزيز مكانة المرأة والتعامل بجدية مع ما تكتبه من أدب وخصوصا من الروايات، ذلك كان عن الشعر أما تسعينات القرن الماضي فكان ميلاد القصة الفنية المقترنة بتاء التأنيث في موريتانيا بفضل أسماء تمرّدن على تابوهات المحتمع التقليدي فكانست (حديجة بنت عبد الحي)، (مباركة بنت البراء)، (أم كلثوم بنت أحمد)...

و(حواء بنت ميلود) الكاتبة والصحفية خريجة قسم الفلسفة من جامعة نواكشط التي استطاعت أن تجمع في كتابها "الصوت النسائي في الأدب الموريتاني المعاصر...دراسة نقدية وتحليلية" وبفضل كتابها تمكنت من أن تقدم قراءة تاريخية للمرأة الموريتانية مستعرضة المواضيع الشعرية والنثرية عبر الحقب الزمنية مع استعراض بعض التجارب النسائية العربية، وقد لاقى الإصدار استحسان الباحثين والنقاد الموريتانيين واعتبره أستاذ الأدب أحمد ولد حبيب الله، بجامعة نواكشط، دراسة تحليلية نقدية ناجحة وإضافة قيمة

 $<sup>^{-1}</sup>$  التبراع. .عندما تتغزل المرأة بالرجل في موريتانيا، سكاي نيوز العربية،  $^{-2018}$   $^{-2018}$ ، أبو ظبي.

<sup>2-</sup>احتفاء ب"الصوت النسائي في الأدب الموريتاني "،نواكشط، سكينة اصنبيب، نشر 30-11-2014، آخر تحديث 20-2-احتفاء ب"الصوت النسائي في الأدب الموريتاني "،نواكشط، سكينة اصنبيب، نشر 30-11-2014، آخر تحديث 20-05).

للمكتبة الموريتانية. <sup>1</sup> وهكذا جمعت حواء بنت ميلود بين الابداع في كتابة القصة والكتابة النقدية الأكاديمية.

كما لم تنس الباحثة (تربة بنت عمار) الكاتبة المبدعة في بحال الرواية (سميرة حمادي) وروايتها "حشائش الأفيون "التي شكلت ثورة في وجه التخلف والانحلال الخلقي ومعالجة جريئة ورصينة في سماء الإبداع النسائي خاصة جنس السرد، بعدها تعلن الباحثة أنحا بعد عملية تنقيب جادة قادتما الى الكشف عن تجربة نسائية موريتانية جادة، رغم الترسبات والعقبات التي تحجب عنها الرؤيا إلا أنما غالبا ما تتحين الفرصة للظهور والابداع تارة في الشعر وطورا في السرد، لتختم دراستها بقولها "أما هنا في موريتانيا أرض الشعر. ..ظلّت المرأة عندنا تتنافس هي والأطلال على تصدر مقدمات القصائد". فتاريخ المرأة الموريتانية المرأة عندنا تتنافس هي والأطلال على تصدر مقدمات القصائد". فتاريخ المرأة الموريتانية تكون هي نصف المليون إن لم تكن أكثر، ويبقى أدب هذا البلد العربي مجهولا عند أغلب القراء العرب وخصوصا الأدب النسوي - يحتاج منا بحثا وتنقيبا للتعرف عليه والتعريف به للدارس العربي وللأدب الإنساني عامة.

وصولا الى تونس الوطن الذي عرفت فيه المرأة قفزة نوعية في الجال السياسي وانتزاع الحقوق فهل كان نفس النشاط والسبق في مجال الإبداع والكتابة أم أن الطليعة

 $<sup>^{-1}</sup>$ تربة بنت عمار، التجربة الإبداعية للمرأة الموريتانية بين الشعر والسرد،  $^{-24}$   $^{-04}$ ، من طرف عادل عثمان مصطفى. كبو شية، أحلى منتدى نت. (أطلع عليه  $^{-20}$   $^{-20}$ ).

<sup>2-</sup>زوبيدة الخواتري، ابداع المرأة في الشعر والرواية في الأدب النسائي المغاربي، الجزيرة نت، 29-01-2020(أطلع عليه 14-2020).

كانت حكرا على القياديات والبرلمانيات؟ هذا ما سنكتشفه من خــلال تتبـع أهـم المبـدعات في عالم الكتابة في تونس:

د-الكتابة النسوية التونسية: في الأدب النسوي التونسي يسطع نجم الكاتبة (ناجية ثامر) التي أصدرت روايتي "عدالة السماء" وأردنا الحياة "،و (هند عزوز) مؤلفة مجموعة قصصية بعنوان "في الدرب الطويل"، و(فاطمة سليم )بقصصها المنشورة في الصحف والمحلات منذ عام 1961، أما حاليا فتبرز أسماء عديدة مثل (رحمة بوزيد )، (نورس المكشر )، (غادة كلاعي) ممن يساهمن في تشكل الأدب النسوي التونسي الذي تصرّ الشاعرة (لطيفة الشابّي) على الاعتراف به وبمبدعاته اللائي تميزن بعلو همتهن وهامتهن الفكرية والابداعية. .. لهذا تؤكد على وجوب الافتخار به وبما أنجزته المرأة التونسية في الجالين الأدبي والثقافي. 1لكن إذا ما قارنا بين نشاط المرأة التونسية السياسي والاجتماعي في بدايات القــرن الماضـــي ومقاومـــة المحتـــل الفرنسي ونظيرها في المشرق نجدها الأكثر تفاعلا، لكن العكس نجده إذا ما قارنا بينهما في مجال الإبداع الأدبي، فالمرأة في مصر ولبنان أبدت اهتماما أكبر بالأدب فطهرت (نازك الملائكة) في العراق، (مي زيادة) في لبنان، (ثريا ملحس) في سوريا، (فدوى طوقان) في فلسطين مع عدم إغفال المرأة المصرية في الحياة الفنية (الغناء، المسرح، السينما. .) بينما الابداع في الحياة الأدبية شبه معدوم، وهو ما يطرح سؤالا مهما لماذا هذه المفارقة العجيبة؟

<sup>12-07</sup> أطلع عليه (12-07 aljadeedmagazine.com أطلع عليه (12-07).

غير أن الروائية والصحفية التونسية (آمال مختار) التي تفند هذا القول بأن المرأة التونسية تعتبر من أول النساء العربيات اللائي دخلنا عالم الكتابة منذ عهد الاستعمار كانت تكتب بأسماء مستعارة" ولم يتغير هذا الجمود الأدبي النسوي إلا بعد مرور أكثر من عشر سنوات بعد استقلال تونس لتظهر أول مجموعة شعرية ل(زبيدة بشير) عام 1998 بعنوان "حنين".

هناك أسماء عديدة كتبت، منذ عهد الاستعمار لكنها كانت تكتب بأسماء مستعارة، وعليه فتجربة الكتابة عند المرأة التونسية - كما تؤكد - آمال مختار - قديمة ولم تظهر جليا إلا بعد الاستقلال مع بورقيبة ومع مجلة الأحوال الشخصية ومنها انطلقت المرأة علنا لتخط بوضوح في جميع الأجناس واستحدثت جائزة "الطاهر الحداد للإبداع النسائي" على مدار سنوات عديدة تحصلت عليها العديد من المبدعات التونسيات، لتتوالى الأسماء النسوية التي ساعدت في ظهورها وانتشارها الثورة الرقمية ف برزت أسماء نسائية كثيرة وبسرعة كما تصفه السيدة (آمال مختار) "بالتسونامي الأدبي "وازداد هذا الكم الهائل مع ثورة تونس تصفه السيدة (آمال محتار) "بالتسونامي الأدبي "وازداد هذا الكم الهائل مع ثورة تونس التي حرم منها الشعب التونسي لسنوات، وخاصة المرأة التونسية التي كتبت في مواضيع الطابوهات كتجربة أدب السجن ومنهن (حياة بالشيخ)و (رشيدة الشاري).

<sup>12-07</sup> أطلع عليه aljadeedmagazine.com أطلع عليه وتجاوز، الجديد أطلع عليه aljadeedmagazine.com أطلع عليه (2022)

و (نجوى المرزوقي) التي تقول عن تجربتها: "انطلقت تجربتي في الكتابة السحنية أثناء تواحدي بسحن النساء بمنوبة أواخر سنة 1993 وقد بقيت في السحن مدة سنتين ونصف السنة بسبب نشاطي الطلابي في الاتحاد العام لطلبة تونس، وخلال هذه الفترة ورغم صعوبة ظروف الإقامة ومنعنا من الكتابة فقد تمكنت من كتابة عدة قصائد كنت أخفيها بعناية حتى لا تطالها عمليات التفتيش الروتينية وبعد انتهاء محكوميتي حرصت على اخفائها في ثنايا ثيابي وإخراجها معي وقد قمت بنشرها في الصحافة السرية على غرار حريدة "صوت الشعب" السرية ثم بعض المواقع الالكترونية المعارضة وما تبقى من الجرائد الورقية التابعة للمعارضة مثل جريدة "الموقف" وجريدة "مواطنون".

وهذا مقطع من قصيدة كتبتها (المرزوقي) في السجن: "الليل أطول في سنين الغربة والحلم يطفئه الخراب فهل أخطأ سرب الحمام طريق الجيء إلينا ؟ هل خلف وجهي وحلمي هناك وضيع كل التفاصيل الدقيقة في خطاي وكل المواويل التي لن تموت ؟تشابه صمت السنين فلا فرق بين الكلام وبين العويل.

كما أصدرت الروائية (حديجة التومي) ثلاثية روائية عن تجربة زوجها في السحن في عهد بن علي، وعن هذه الأعمال الروائية تتحدث فتقول: "إن رواية "الشتات" تتبعت مسيرة زوجين كانا رمزين لمعارضة المستبد، آمنا بالحرية والكرامة والعدل فكان مصيرهما السحن والتشريد وضياع حلم راودهما بمدرج الجامعة أن يريا الوطن حرا مزدهرا مؤمنا بأبنائه. "أهذه نماذج محدودة عن تجربة السجن داخل الوطن عند المرأة والتي عانت من سحن

 $<sup>^{-0}</sup>$ عبد الوهاب الملوح، الكتابة النسائية التونسية : الأدب النسوي في تونس أزمة مصطلح أم هوية ؟ صفحة الميادين نت.أطلع عليه ( $^{-0}$ 20).

آخر وهو السحن خـــارج الـــوطن المتمثــل في الغربـــة(منفى أو هجــرة )، كالروائيـــة (عليـــاء التابعي) التي كتبت رواية يتيمة وجيدة أثارت ضجة كبرى وقت صدورها.

والكاتبة (خولة الأحمدي)"في قلبي أنشى عبرية و(إيناس العباسي) رواية "مترل بورقيبة" والشاعرة (لمياء مقدم) و(فتيحة دبش) وقضية أخرى مسكوت عنها في المحتمع التونسي و كل المجتمعات العربية وهي اغتصاب الفتيات العلاقات المحضورة بين الأقارب والتي كتبت عنها آمال مختار رواية "الكرسي الهزاز" التي منعت من الرقابة في عهد الرئيس التونسي زين العابدين بن علي، والذي يتحدث عن العلاقات المحضورة بين الأقارب أمثال (ليلى مامي) في مجموعتها القصصية "صومعة تحترق"، بعده توالت الإصدارات في مختلف الأجناس الأدبية ونالت اهتمام النقاد ظهرت (نافلة ذهب)، و(فاطمة سليم)، (عروسين نالوتي)، و(حياة بن الشيخ)، و(هند عزوز)، (نعيمة الصيد)، (ناجية تامر)، (فضيلة الشابي) في شعر الحر.

وحول هذه النقطة تقول (آمنة الرميلي) -وهي دكتورة في الأدب ومحاضرة في جامعات تونس - "إن نظرة سريعة الى حركة الأدب النسائي في تونس منذ دولة الاستقلال والى ما بعد الثورة 2011 تبين بسهولة ألها حركة تنمو ضد مستويين مستوى أفقي ومستوى عمودي.

أفقيا حقق الأدب النسائي التونسي توسعا وانتشارا عبر مساحات الكتابة والقراءة بلا توقف، فبعد أن كانت كتابات المرأة في تونس في الخمسينات والستينات معدودة ومحدودة فإنها اليوم تطغى على المشهد الأدبي وتحتل مكانة الصدارة فيه وتتوج وتملأ الندوات وتحتل مكانة في المخابر العلمية في كليات الآداب أما في المستوى العمودي فإن

كتابات المرأة في تونس تشهد جدة وعمقا وتنويعا وآفاقا أحرى إن في الشعر أو في النشر أو في النشر أو في البحث." أقمساهمة المرأة التونسية في العملية الإبداعية تفوق الرجل، وهو ما عليه يجمع المتابعون للشأن الأدبي في تونس اليوم أن حجم مساهمة المرأة في الأدب تنظيرا وابداعا في شي المجالات أكبر بكثير من الرجل.

بل إن المساهمة نوعية وجادة وجدية أكثر من كتابات الرجل، وهو ما يوكده (عبد الوهاب الملوح). 2ونتيجة مساهماتها الأدبية الثرة في مختلف الجناس الأدبية والنقدية والأبحاث الجامعية كل هذا أدى الى تراكم الكمي ونوعي ساهم في ظهور مصطلح الأدب النسوي الذي أثار ومازال يثير الجدل الأمر نفسه مع النقد النسوي فيما بعد بين المدافع عن خصوصية المرأة وطرف ثان يرى التصنيف غلط وهذا لأنهم يرون أن المرأة الانسان لا يحتاج ابداعها الى تصنيف، وأن الاضطهاد وضع انساني يشمل الذكر والأنشى بعيدا عن التصنيف الأمر الذي ينبه إليه الأستاذ (خالد الغريي). 3 وهمذا يصبح مصطلح الكتابة النسائية كما يرى عبد الوهاب الملوح مصطلح غامض.

وعليه تصبح الكتابة النسائية مصطلحا ملتبسا (وزلوق) فهو إن دل على كتابة الهوية الشاملة لفعل الاضطهاد، صلح استعماله وإن دل على الجنس المخصوص سقط في محظور التفريق بين الذكر والأنثى، ورغم اختلاف المكان يبقى الاتفاق على هلامية المصطلح وعدم الاتفاق على تعريف محدد يضم الجميع الى حين تغير الوضع.

 $<sup>^{-0}</sup>$ عبد الوهاب الملوح، الكتابة النسائية التونسية : الأدب النسوي في تونس أزمة مصطلح أم هوية ؟، صفحة الميادين، نت أطلع عليه ( $^{-0}$ 20).

 $<sup>^{-0}</sup>$  عبد الوهاب الملوح، الكتابة النسائية التونسية : الأدب النسوي في تونس أزمة مصطلح أم هوية ؟، صفحة الميادين، نت أطلع عليه ( $^{-0}$ 2022).

<sup>3-.</sup>المرجع نفسه.

وأخيرا وليس آخرا نصل الى محطتنا الرئيسة والمهمــة في مبحثنـــا، وهـــو أدبنـــا النســـوي الوطنى :

o- الكتابة النسائية الجزائرية: حيث لا يمكننا بأي حال من الأحوال عزل الكتابة النسوية في الجزائر عن النضال النسوي إبان الاحتلال واثنان ثورة التحرير، لأنها علامة فارقة في الأدب الجزائري عموما والأدب النسوي بشكل خاص، ترى لماذا؟

تساؤل سنحاول الإجابة عنه بالتطرق للكتابة النسوية الجزائرية، بذكر أهم الرائدات في مختلف الألوان السردية والشعرية إضافة الى الكتابة بلغتين متباينتين، اللغة الأم ولغة العدو وهذه السمة موجودة عند الكاتبات المغربيات لكنها أشد وضوحا وانتشاراً في الجزائر، وهذا لعدة أسباب لعل أهمها أو لنقل عنه السبب الأول والمباشر لتقهقر اللغة العربية أمام اللغة الفرنسية هو اصدار قانون منع اللغة العربية استعمالا وتداولا في المؤسسات الرسمية الأمر الذي ساهم في تراجع اللغة العربية وتدني مستوى الجزائريين في توظيفها واستبدالها باللهجة الجزائرية أو اللهجات المحلية الأمازيغية (قبائلية، شاوية، إباضية، تارقية. ...) وهي لمجات لاحصر لها وظفت لخدمة الثورة وإغفال المحتل.وغير بعيد عن موضوعنا السابق، لمتوقف عند إسهام المرأة الجزائرية بشكل واسع في تجييش الشارع الجزائري والظفر بالنصر على المحتل، فاستطاعت أن تشارك في مختلف مناحي الحياة من أجل ترقية أمتها.

غير أن سيطرة العادات والتقاليد التي كانت تُكبل الأسرة الجزائرية باسم الدين والعرف حجمت طموح المرأة آنذاك ودفعت بالنساء نحو التفكير بأن العمل السياسي من اختصاص الرجل رغم وجود مجاهدات وشهيدات شاركن في الحرب التحريرية ودفعن

أرواحهن ثمنا للحرية إلا أن معظم النساء كن متمسكات بالتقاليد والوظائف المفروضة من المجتمع حسب التقسيم الجنسي للأدوار.

"«pour elles l'independace devait apporter plus , mais la majorité des femmes ne connaissaient que la tradition, la vie qu'elles menaient et l'education qu,elles pouvaient, comme les hommes ,avoir une action politique. .il était admis c'était l'affaire des hommes » 1

ولهذا يجد المتتبع للحركة الأدبية في الجزائر غياب مساهمة المرأة في الحركة الثقافية، وكأن الكاتبات لم يستطعن الخروج من بوتقة القمع فلم يكن هناك اصدار كبير في مجال القصة القصيرة المكتوبة باللغة الفرنسية.

تقول (عايدة أديب بامية): "قبل الحرب العالمية الثانية، بل حتى بعد ذلك الحين لغاية استقلال الجزائر لم يتجاوز عدد القصص القصيرة الستين قصة (60) ومنذئذ شهدت القصة فيضا مندفعا يقدر ديجو (Digeux) عددها بحوالي مئة وخمسين (150)". وترجع عايدة أديب هذا التأخر إلى مجموعة من الأسباب أهمها :-مناسبة الرواية كجنس أدبي للظرف الذي يمر الشعب الجزائري من ثورة ونضال ومقاومة للظلم والقصة القصيرة كوعاء لا تكفي لحمل هذه الألآم والآمال، إلى جانب عدم توفر صحف وطنية تنشر القصص بالفرنسية وماكان متوفرا من الصحف؛ سياسي بالدرجة الأولى. ويعود هذا الغياب أو التغييب للمرأة عن المشهد الثقافي في الجزائر، حسب النقاد والمتتبعين للموضوع الى أسباب

<sup>1-</sup>فاروق كويا، الحركات النسوية في الجزائر بعد الاستقلال، جامعة سعد دحلب، البليدة، ص154.

<sup>2-</sup>عايدة أديب بامية، تطور الأدب القصصي الجزائري (1925-1967)،تر:محمد صقر، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، ط1،السنة،1982، ص376.

<sup>376-</sup>ينظر المرجع نفسه، ص 376.

عدة منها، ظروف الاحتلال الذي انتهج سياسة مناهضة للغة العربية. وجعل الثقافة الوطنية في وضع شل فاعليتها وحركتها، مما نتج عنه تأخر الأدب الجزائري عن مثيله في المشرق العربي، بل وحتى في تونس والمغرب.

فكان نتيجة الحصار على الثقافة والأدب العربيين تأخر ظهـور الحركـة الأدبيـة النسـائية في حين شجع المحتل الفرنسي لغته، الأمر الذي سمح لكثير من الأسمـاء النسـائية اللائـي اتخـذن من اللغة الفرنسية وسيلة للكتابة بالظهور في السـاحة الأدبيـة خـارج الجزائـر. "أإذْ لم تـذكر الكتب التي تناولت الأدب الجزائري قبل الثورة وأثنائها وحتى بعـدها سـوى الأدبيـة الجزائريـة (زهور ونيسى) بشكل عابر وسطحى دون توغل أو تعمق!

والغريب في الأمر أن نفس هذه الكتب لم تحتم أصلا بالأدب النسوي الجزائري المكتوب باللغة العربية كثيرا رغم وجود أقلام نسائية كثيرة أمثال: (ليلي بن دياب)، (زينب الابراهيمي)، (جميلة زنير)، (زليخة السعودي)، (خيرة بغدود). . . في حين أشادت نفس تلك الكتب التي تناولت الأدب الجزائري قبل الشورة بالكاتبات الجزائريات اللائي يكتبن باللغة الفرنسية أمثال: (آسيا جبار)، (صفية كتو)، (نادية قندوز). ورغم عدم الاعتراف بمن وتأخرهن - الكاتبات الجزائريات -عن نظيراتهن المغاربيات والعربيات حتى بداية السبعينات استطعن فرض أنفسهن في فترة وجيزة واللحاق بالركب، بل وتميزت بعض الأسماء في سماء الفكر والأدب خاصة الأكاديميات جراء الاحتكاك بالدرس والنبش في الموروث النقدي الجزائري، وخصوصا النسوي فوجدن تقصيراً وإجحافاً في حق هذا اللون وهو ما تُصرح به الكاتبة الأكاديمية (زينب الأعوج) في إحدى تصريحاتها:" وجدت أن

<sup>1-</sup> بشير خلف، النص الأدبي النسوي، تحد للمعوقات وتطلع الى الحرية، ديوان العرب، الخميس 5-4-2012. أطلع عليه (18-20-2022).

كتب النقد الخاصة بالأدب النسوي قليلا ما تتحدث عن الابداعات النسائية مما جعلني أحس بنوع من التهميش والاجحاف في حق المرأة بشكل عام، لكن يبقى إبداع المرأة الجزائرية حاضرا سواء باللغة العربية أو الفرنسية في كل أشكال الابداع المرتبطة بالموروث الشعبي الجزائري بلهجاته المختلفة والمتنوعة "1. فزينب الأعوج تصدح بأعلى صوت، لتعلن امتعاضها على الوضع الفكري والثقافي الراهن والمطالبة بحق المبدعات الجزائريات في الشهرة والظهور.

وتواصل الناقدة حديثها " لهذا لا يمكننا الحديث عن الابداع النسائي الجزائري وتناسى النساء الجزائريات المؤسسات في هذا المجال مهما كانت القيمة الإبداعية بطبيعة الحلل، وبأي مقياس نحكم عليها، من أمثال: (الطاووس عميروش)، و(جميلة دباش)، و(مريم بان)، و(زهور ونيسي)، و(آسيا جبار)، و(حواء جبالي)، و(يمينة مشاكرة)، و(صفية كتو)، و(زليخة السعودي)، وغيرهن. .كما أنه لا يمكننا أن نغفل أسماء من حيل السبعينات مثل: (مبروكة بوساحة)، و(أحالام مستغانمي)، و(جميلة زنير). ." فكان الأدب النسوي الجزائري الأوفر حظًا في البروز والانتشار وفي هذا الصدد تعقد (زينب الأعوج) مقارنة بين اسمين بارزين في الكتابة النسوية الجزائرية هما، (زهور ونيسي )و(آسيا جبار)حيث ترى أن هذه الأحيرة كانت محظوظة أكثر لأنها تكتب بالفرنسية من نظيرةا في نظر (زينب الأعوج) الأكثر ابداعاً.

<sup>1</sup>-عبد الله الركيبي : تطور النثر الجزائري الحديث، (1830-1974)دار الكتاب العربي للطباعة والنشر والتوزيع، القبة، الجزائر، دط، 2009، ص163.

<sup>2-</sup>زبيدة الخواتري، الأدب النسائي المغاربي. .إبداع المرأة في الشعر والرواية -مراكش، 29-1-2020.موقع الجزيرة نت.(أطلع عليه 11-11-2022)

تقول (فضيلة الفاروق)أن الحديث عن التجربة الإبداعية النسائية في الجزائر، حديث يشوبه الارتباك لأنه في رأيها مرتبط بحقيقة المجتمع الجزائري قبل كل شيء، فالإبداع عند (فضيلة الفاروق) فن ومن أهم قوائم الفن بعد الموهبة، الحرية وعنصر الحرية غير واضح الملامح كما تصفه الفاروق في الأجواء الجزائرية خاصة ما يتعلق بحرية المرأة وهي تبحث عن الخلاص من وضع اجتماعي مستشهدة بقول للكاتبة اللبنانية (هدى بركات)الي تصف الكتابة بقولها: "نكتب نبعث بما يشبه تلك الرسائل التي تودع زجاجة وتلقى في مياه البحر ولو كان المرسل مستتبا في يأسه الكامل لما أرسلها، إنه على الحافة، على الصراط الذي يجعله بين صورة القعر وعينين تقرآن. "أ وتشرح فضيلة الفاروق قول هدى بركات بأنه قول يفسر حقيقة أن وراء كل كتابة أدبية وجعا حقيقيا.

ثم تنتقل (الفاروق) لتبين أن وجع المرأة الأول هو البحث عن إرساء قواعد احترام لكيانها وفكرها بشكل مستقل وهنا تستحضر قول وزير العدل الفرنسي في أواخر السبعينات (جان فوييه): "يستمد الرجل كرامته وثقته من عمله ،أما المرأة فتدين بهما للرجل، وهنا تستغرب فضيلة الفاروق إن كانت هذه العبارة صادرة من مثقف فرنسي مجتمعه متفتح يدعي المساواة والتحضر، فكيف بمشكلة المرأة داخل المجتمع العربي. وهنا تستحضر تصريح الكاتبة الجزائرية (جميلة زنير) وهي تصف انتحار الشاعرة (صفية كتو) بقولها: "الموت المأساوي رسالة احتجاج قاسية اللهجة من ذات كاتبة أنثوية عانت القهر والقمع الاجتماعي لا لشيء إلا لأنها متهمة بخطيئة الكتابة "فالكتابة في فترة سابقة تعد حرأة تحاسب عليها المرأة من الأسرة أولا ثم المجتمع لأنها بالنسبة لهم ضرب من العبث

1-المرجع نفسه.

<sup>2-</sup>الشروق الثقافي (أسبوعية جزائرية ) العدد 35 الخميس 12شوال 1414 الموافق ل24مارس 1994.

وتدخل في المحظور وغير الجائز ولهذا وتطلق الشاعرة زينب الأعوج نعوت قاسية على المحتمع الجزائري فتصفه بالمتخلف والمريض إذا ما تعلقت القضية بالمرأة والكتابة فتقول: "مجتمع مثقل بالتقاليد البالية ،بإرث طويل من الظلم والفكر الإقطاعي ،إنه مجتمع يمشي على كثير من حثث النساء البريئات. "أرغم أنها تقر بعمق ارتباط الرحل والمرأة مع المشاكل اليومية الاحتماعية والاقتصادية لكنهما كما تصرح لا يلتقيان عند مشاكل المرأة وهذا هو التهميش الذي يؤرقها.

والتجربة الإبداعية -كما تصفها فضيلة الفروق -عموما شحيحة كمَّا وكيفاً، خاصةً المكتوب باللغة العربية وهو ما ينطبق على التجربة الإبداعية في الوطن العربي عموما حيث يغيب عن مضمون القصة النسائية، أن قمع المرأة وُجد مع المجتمعات القبلية اليي اختزلت وظيفة المرأة في الإمتاع والتسلية والإنجاب، وجرّدةا من التفكير والعمل باستقلالية. ورغم ظهور أصوات متمردة إلا ألها كانت قليلة وضعيفة ولعلها تعرّضت للمسخ والتحريف.

وأدلُّ مثال على ذلك "كتاب ألف ليلة وليلة" الله يسوحي بأنه حكايات نسائية تعرّضت للتحريف على يد رجال مدونين فاختلط الخطاب الشفهي النسوي بصوت الرجل واختلطت الأساليب حتى صار الكتاب كتاباً عن المرأة وضدها في آن واحد. أوإذا كان التشويه قديما بحكم طول المسافة بين القول والتدوين، فإن التحريف اليوم بسبب التأويل الخاطئ لنص المرأة سببه التفريق الجنسي.

<sup>1-</sup>زينب الأعوج، السمات الواقعية للتحربة الشعرية في الجزائر 'دار الحداثة للطباعة والنشر والتوزيع ،ط1 1985،ص50.

<sup>2003-12-01،</sup> التجربة الإبداعية النسائية في الجزائر، نزوى العدد 36 تاريخ الاصدار،01-12-2003 archive.alsharekh.org

فالناقد غالبا يقرأ نص الأنثى بنظرة فوقية، ونجده في الغالب رافضا منذ البداية لما يقرأ لا مرحبا بالإبداع، لا لشيء إلا لأنه إنتاج نسائي، والنص يلقى الهجوم منذ ميلاده وتتعرض صاحبته لتهم شتى تحاول الدفاع عنها، والأمثلة في أدبنا الجزائري كثيرة، إذْ تقول (مريم يونس): "كانت دروبي في هذه المدينة الجميلة حيجل كلها أشواك وعقبات، كانت عذابا واضطهادا خاصة عندما بدأت الكتابة فقد غصت في دوامة من القيل والقال ولكنني لم أستسلم قاومت في هدوء ومازلت الى أن انتصرت لوجودي بين الأديبات الجزائريات. "ألكنها لم تصمد طويلا أمام الضغوطات وقررت إنقاذ سمعتها من الأذى.

ودائما كانت ولازالت المرأة الجزائرية تضحي بنفسها من أجل بيتها وزوجها على حساب رغباتها وطموحاتها، وهما تدعمه شهادة فضيلة الفاروق الي احتكّ بالكاتبات من المشرق والخليج العربي ولبنان. فرأت ألهن كنّ يُخصصن وقتهن لأنفسهن ولنهضتهن، وهذا الذي لم تقم به المرأة الجزائرية فتخلفت عن ركب النهضة الذي تصدّرته نساء المشرق العربي. وبالرغم من الدور الفعّال الذي لعبته في ثورة التحرير، ركنها الرجل الجزائري بعد الاستقلال جانبا، واستحوذ على مراكز القيادة والقرار وحرمها من التعليم، وحصر دورها في البيت؛ أمّا الأقلية المتعلمة فكانت مفرّنسة ولهذا جاء النص الأدبي الفرنسي سابقا للنص المكتوب باللغة العربية.

ولم يقتصر التهميش عنصر الرجال بل كان التهميش النسوي أقسى وأصعب، حيث تشير الى ذلك فضيلة الفاروق كباحثة ودارسة للأدب الجزائري حين تجد تصريح (أحلام مستغانمي) التي تلغى جهود من سبقتها من الكاتبات وتقدم أعمالها الشعرية والنثرية على ألها

<sup>1-</sup>ينظر المرجع نفسه.

أول الأعمال إذ تقول: "كان إصداري (على مرفاً الأيام) أول ديوان شعر في الجزائر وللمصادفة التاريخية كان أول ديوان باللغة العربية في الجزائر تماما مشل روايتي (ذاكرة الجسد) فللمصادفة أيضا كنت أول روائية عربية في الجزائر" وهذا مجانب للحقيقة وتراها فضيلة الفاروق مغالطة للإعلام العربي في المشرق، وكل متتبع للأدب النسوي يجدها إساءة تاريخية ومعنوية لمن سبقتها من الكاتبات والشاعرات ففي الشعر كانت للشاعرة (مبروكة بوساحة )المعروفة كصوت نسائي إذاعي باسم نوال، بديوان (براعم) سنة 1969ء الشركة الوطنية للنشر والتوزيع. أما أول رواية نسائية باللغة العربية فكان للأديبة (زهو ونيسي) "من يوميات مدرسة حرة"، الصادرة عام 1979 بينما رواية ذاكرة الجسد (لأحلام مستغانمي )فصدرت في 1993. ولو أن السبق في الشعر والقصة والرواية كان كله للراحلة (زليخة السعودي) في منتصف السبعينات، لكنها توفيت في سن مبكرة قبل أن تنشر أي عمل لها، كما كتبت (جميلة زنير)، و(زليخة حربوش بن إسماعيل) نصوصا طويلة بين لهاية الستينات وبداية السبعينات، وكلها إرهاصات لفن الرواية الجزائرية المكتوبة بالعربية.

أ-يُنظر فضيلة الفاروق، التجربة الإبداعية النسائية في الجزائر، المجلة الثقافية في الجزائر، 16-2011-06. thakafamag.com

<sup>2-</sup>المرجع نفسه.

<sup>3-</sup>المرجع السابق.

وحتى وأن عُدَّت (أحلام مستغانمي) من الأقلام الجزائرية الرائدة والأكثر نضاما لكن هذا لا يُخُول لها أن تُقصي تجارب الكاتبات السابقات، ويُسيء الى رصيدها من الشغف بكتاباتها والإعجاب بشخصها لدى متتبعاتها والقارئات لها وأنا واحدة منهن. للاناها التغييب ؟ هل أحلام مستغانمي لا تعترف بتجربتهن الإبداعية وترى تجربتها هي الأنضج، أم أضواء الشهرة منعتها أن ترى غير انعكاس تجربتها ؟ هذا السؤال وحدها الأديبة (مستغانمي) من تستطيع أجابتنا عنه دون تأويلات وتكهنات قد تذهب بنا بعيدا وربما جانبتنا الصواب.

غير أن رأي فضيلة الفاروق في أحلام مستغانمي وموقفها السلبي والمجحف كما وسمته الفاروق – من الكاتبات الجزائريات اللائي سبقنها – ولا نعرف ما الذي دفعها الى قول ذلك – لا يُغمطُها حقَّها في ألها تنصدر الأقلام النسائية الجزائرية المعاصرة كماً وكيفاً ولا يختلف في هذا الأمر إلا من غلبت نظرته الذاتية على نقده الموضوعي وكانت له حساسية اتجاه هذا الاسم النسائي الجزائري البارز الذي تحاملت عليه جبهات مختلفة باسم الدين أو الجنس أو البلد. بين مشكك ومنكر لها هذا الفتح في جنس الرواية، ولهذا آثرت أن تكون الأنموذج للكاتبات الجزائريات المعاصرات باللسان العربي، وأرجو أن أكون قد أوفيتها نصيب من مكانتها الأدبية السامقة في سماء الأدب الجزائري ككل والمعاصر بخاصة.

من الطبيعي أن لا يخرج المشهد الثقافي في الجزائر عن العرف الثقافي العالمي والعربي آنذاك، حيث سيطر الجو الفحولي واللغة الذكورية على السرد الجزائري الى غاية نهاية الستينات وبداية سبعينات القرن الماضي فكتبت ( زهور ونيسي) روايتها الأولى "الرصيف

النائم" والتي صدرت عام 1966 لتليها بعد من الزمن برواية ثانية عام1979 بعنوان: "من يوميات مدرسة حرة"، والتي كانت بمثابة فتح في الساحة الروائية النسوية الجزائرية.

فظهرت (أحلام مستغانمي )، (ربيعة جلطي)، (فضيلة الفاروق)، (زهرة الديك)، (ياسمينة صالح)، (هاجر قويدر)، (حسيبة موساوي)، (فاطمة العقون)، (مين بشلم)، (ديهية لويز)... وغيرهن كثيرات ممن يكتبن باللغة العربية الفصحي. أومن بين الأقلام النسوية الحزائرية التي أمدت اللغة بحيوية وحياة تستمر في التاريخ والذاكرة الروائية (أحلام مستغانمي) التي أفردت رواياتما للأنثى وتجاوز طرحها بلاغة الفحولة إلى حد التشكيك في نسبة رواية ذاكرة الجسد لها بل هي لكاتب رجل ولا يمكن أن تكون بقلم امرأة واستمرت هذه الحملة إلى أن نشرت روايتها الثانية فوضى الحواس فما كان من النظام الرمزي الذكوري المتمثل في المؤسسة الأدبية لذكورية إلا أن تقبل أعمال هذه الروائية المتفردة وخصوصية تجربتها الإبداعية.

فمستغانمي تتبنى في تشييد عالمها الروائي على المخاتلة، انطلاقا من العنوان المفعم بالغرائزية التي تتلاشى بمجرد ولوج عالم ممزوج بالحب والكراهية بلغة شاعرية تضفي عليه أحلام لمستها الخاصة التي تجول بك من المتخيل الى الواقعي بطريقة واعية موظفة دلالات ورموز داخل عملها لا يفك شفراته إلا القارئ المثقف وهذا ما يكسب أعمالها الروائية قيمة وسط الزحم الهائل من الأعمال التي تتكاثر كالفطريات، ويجعلها تتميز لتكسب شهرة منقطعة النظير بداية مع عملها الروائي المتميز "ذاكرة الجسد"، الى، "فوضى الحواس"، "عابر

<sup>1-</sup> الطاهر رواينية، شاعرية الخطاب الأنثوي في رواية " عابر سرير " لأحلام مستغانمي : قراءة في خطاب المناصصة، ص173-174.

سرير"، "الأسود يليق بك". ففي كل هذه الأعمال نجدها تستثمر سيرتها الذاتية وتدير عملها بلباقة ومرونة كمؤلفة حقيقية.

فالروائية (أحلام مستغانمي) غالبا ما تكتب عن أناس حقيقيين تعرفهم وتحبهم مروا بأزمات حقيقية في الحب والحياة بسكب بصمتها الفنية مع امتداد لذاتها فهي تجارب فنية وجمالية خاصة.

<sup>-22</sup>مستغانمي أحلام، ذاكرة الجسد، ص-2

 $<sup>^{2}</sup>$  مستغانمي أحلام، ذاكرة الجسد، ص $^{3}$ 

<sup>3-</sup>ينظر نادية بوشفرة، جمالية الفضاء في رواية ذاكرة الجسد لأحلام مستغانمي، ص241

الداخلي. . . وأتخلص من بعض الأثاث القديم، إن أعماقنا أيضا في حاجة إلى نفض كأي بيت تسكنه ولا يمكن أن أبقي نوافذي مغلقة هكذا على أكثر من جثة." أ فالكاتبة الأنشى تقتل الذكر لتتخلص منه وتبرز كذات مستقلة"" إننا نكتب الروايات لنقتل الأبطال لا غير.

وننتهي من الأشخاص الذين أصبح وجودهم عبثا عليي حياتنا فكلما كتبنا عنهم، فرغنا منهم، .. وامتلأنا بمواء نظيف. .."<sup>2</sup> بينما الكاتب الرجل يعود للماضي ويستحضر الأبطال ويشيد بهم ويعمل على مواصلة المسيرة. -تضيف أحلام مسترسلة - هناك أسماء عندما تذكرها تكاد تصلح من جلستك وتطفيئ سيجارتك تكاد تتحدث عنها وكأنك تتحدث إليها بنفس تلك الهيبة وذلك الانبهار الأول". 3 ولفضاء المدينة أبعادا متعددة الدلالات سياسية، دينية حلقية، وعقائدية وعن مدينة قسنطينة تقول: "منذ انحزت لهذه المدينة الملتحفة -حماقة -بالسواد منذ قرون والتي تخفي وجهها -تناقضـــا - تحــت مثـــل أبــيض للإغراء : سلاما أيها المثلث المستحيل سلاما أيتها المدينة التي تعيش مغلقة وسط ثالوثها المحرم "الدين، الجنس، السياسة ". 4 يختار (خالد بوزياني) نص فوضى الحواس (لأحلام مستغانمي) ليدرس لغة الخطاب الروائي الذي يمنح الإمكانية بــأن "تصــبح الكتابــة النســوية في مجال الخطاب الروائي نمطا جديدا على مستوى تحول اللغة من الاستعمال الخطابي الحيادي الى مستوى التحكم في مسار الرواية، لأنه يرى المرأة في معظــم الخطــاب الروائـــى مجــرد دميــة تحركها أصابع الكتابــة الذكوريــة، مســلوبة الإرادة بــدون وعــى ولا شــعور خاضــعة الى قرارات أملتها عليها ظروف قاهرة مستسلمة الى مصير فرضته عليها قوة الأشياء وسلطة

<sup>1 -</sup> نحمى حسن، الشاعر والتجربة، الدار البيضاء، ط1، 1999، ص182

<sup>2-</sup>الغذامي، عبد الله، المرأة واللغة، ص251

 $<sup>^{3}</sup>$ مستغانمي، أحلام، ذاكرة الجسد، ص400.

<sup>4-</sup> المرجع نفسه، ص400

المواقف التي وجدت المرأة نفسها مقحمة بدون مبررات ولا اعتبارات لأسباب وجودها أ. بخلاف ما لاحظه الباحث حين تطرق لتحليل رواية فوضى الحواس، إذْ وجدها فاعلة لا مفعول بما والمحركة للأحداث عكس المتعارف عليه والمألوف.

فتعامل الساردة مع الشخصيات يختلف تماما عمّا ألفه في النصوص الأخرى، حين تطرّق لتحليل رواية "فوضي الحواس" لاحظ أن تعاملها مـع الشخصـيات يختلـف تمامــا عمـــا ألفه في النصوص الأخرى فقد فتحت كما يقول (حالد بوزياني) شكلا جديدا في التعامل مع شخصياتها فهي لا تحركها ولا توجهها ولا تـــدفع بهــــا إلى الخطـــأ، حيـــث يبـــدي الشـــاعر دهشته بعد أن قرأ القصة مرة وثانية وثالثة أنه لم يحدث أن تعرَف الى رجــل يشــبه هــذا الرجــل المتواجد على أوراق أحلام،كما لم يصادف امرأة كما في هــذه الروايــة الـــتي كانـــت تنطــق -يواصل الباحث بوحه -بعكس ما كانت ستقوله الساردة وتتصرف بعكـس مـا كانـت هـي ستفعله. أن فالكتابة ذاكرة للماضي، وإدراك للحاضر وتفكير في المستقبل فالكتابة إبداع صادر من افصاح عن رغبة. فكما تقول (مارغريت دوراس): " أننا نكتب حين نرى الواقع يتنكر لنا وتلك هي الأنوثة تكتب لتعبر عن واقعها -وتواصل فتقول -لا نكتب البتة في المكان ذاته الذي يكتب فيه الرجال، عندما لا تكتب النساء في مكان الرغبة، فإلهن لا يكتبن بل يسرقن، ليس الفارق في الكيف، بل في الأين، إنهـن لا يكـتبن بشـكل مختلـف، بـل في مكان آخر مختلف. "2 وترى أحلام مستغانمي أن "الأنوثة جاءت لتطرح ذاتها كقيمة شعرية (شاعرية) في الخطاب الأدبي، وهذا يقتضي من الكتابة النسائية دورا مزدوجا فيه، أولا تأسيسا لخطاب أدبي أنثوي حقيقي الأنوثة، ولكن هذا لن يتحقق حدوثه إلا بتخليص

 $<sup>^{-1}</sup>$  المرجع نفسه، ص400.

<sup>2-</sup>ينظر، بوزياني خالد، تحولات اللغة في الخطاب الروائي النسوي، فوضى الحواس أنموذجا، ص209-213.

اللغة من فحولتها التاريخية، وهذا ما سعت هذه الرواية إلى فعله، حيث أحدت بمهمة تفكيك الفحولة وتكسيرها، وفي الوقت نفسه راحت اللغة تكتب نفسها، تنقش صورتها على الورق بوصفها أنثى تتكلم بلسان المرأة وتكتب بقلم المرأة فتسترد اللغة بدلك أنوثتها التي سرقت منها وتتخلص من المستعمر الفحل الذي احتال المساحة بفعال الكتابة وفعال القراءة وفعل التأويل وهي أفعال كانت جميعها من حق الرحل ومحتكراته. "أ وبذلك تصبح اللغة أنثى والأنثى لغة، وهو ما زاد من التحام المرأة باللغة.

وعن علاقتهما الحميمة يقول الغذّامي: "لقد تسيى حدوث هذه العلاقة العضوية الأنثوية، ما بين المرأة واللغة وكلتاهما أنثى، حيث تم تكسير الفحولة وفك العلاقة العضوية القديمة ما بين الرجل واللغة، وأخذت رواية ذاكرة الجسد أوثق عرى الالتحام الجديد بواسطة توحيد الذات الأنثوية لتكون صفة التأليف هنا هي صفة الارتباط القاطع والواضح. وأحلام المرأة المنفية عن موطنها (اللغة) تعود إلى أرضها لتكون علامة أولى في واجهة النص، لتكون نواة فاعلة داخل التفاعل النصوصي الممتد من أول كلمة الرواية إلى أخر جملة فيها، وقد اكتر النص بما وبفعلها ". فالمرأة أحبت اللغة وتمكنت منها، واحتلت الزمن وتمكنت منه وتلاعبت بأقداره فكانت كاتبة على صفحاته مستعملة في ذلك لغة سايرت الأحداث وفق أنوثتها، فالأنوثة تكتب لتعبر عن واقعها، وهو ما تبوح به أحسلام في ذاكرة الجسد بقولها "كل شيء يستفرني الليلة. ..وأشعر أنني قد أكتب أحيرا شيئا مدهشا

 $<sup>^{-1}</sup>$ مستغانمي، أحلام، رواية فوضى الحواس، بيروت، دار الآداب الطبعة العاشرة، 2000، -28.

<sup>2-</sup>مجلة الثقافة النفسية، مركز الدراسات النفسية والجسدية، المجلد2، العدد السادس، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت، 1991، ص66.

<sup>192</sup>و الغذامي، عبد الله، المرأة واللغة، ص3

لن أمزقه كالعادة. .. "وتستأنف "أفضل تواطؤ الورق وكبرياء صمته ". أ فحب الابداع كما يقول (محمد سرير) سرّ تواطأ عليه القلم والورق. .. وعدم تمزيق ما كُتِب، فذلك بعث قوة في الذات وخلق جسراً لغوياً بين الجسد والفكر فتؤسس بذلك ذات واعية. في وهي كما يقول عبد الله الغذّامي أفعال كانت جميعها من حق الرجل ومحتكراته. فتلك الأنوثة رسمت ملامح الذات ومجدةا لتنسخها في الذاكرة، وتعويض ما غاب أو سرق منها.

"كان لابد أن أضع شيئا من الترتيب الداخلي. .. وأتخلص من بعض الأثاث القديم، إن أعماقنا أيضا في حاجة لنفض كأي بيت تسكنه ولا يمكن أن أبقي نوافذي مغلقة هكذا على أكثر من حثة."  $^4$  ، فالكاتبة الأنثى تقتل الذكر لتتخلص منه وتبرز كذات مستقلة" فالمرأة تحررت من كونما موضوعا للغة لتكون الفاعلة والمؤلفة ومنتجة النص، فأحلام مستغانمي تصرح بأنما تتحول بفعل الكتابة من فئة الى فئة "تراني لا أفعل شيئا بكتابة هذا الكتاب سوى محاولة الهروب من صنف المرضى الى صنف المبدعين. " $^5$  فالكاتبة تفصح بأنما هي الكاتبة وهي الفاعلة. ولم يعد موضوع الكتابة كما ألفناه في النصوص الذكورية، فقد أعيدت صياغة الفحولة ولم تصبح للذكر وحده بل للأنثى حظ فيها، لأن هناك شيء لا واع في الرجل يقاومُ الاعتراف بقدرة ما يمكن أن تحوزه المرأة، اللهم إلا القدرة على الخيانة والكذب هي إذن لا تقدر على الكتابة والابداع، هي تضع وتلد فقط أما فعل الابداع والكتابة فهو المجال الخصوصي للرجل.  $^6$  وهو موقف مجانب للحقيقة والواقع وتفنده إبداعات وروائع

 $<sup>^{-1}</sup>$ مستغانمي، أ، ذاكرة الجسد، ص $^{29}$ .

<sup>255</sup>سرير، محمد، مستويات الابداع في رواية "ذاكرة الجسد" لأحلام مستغانمي، ص $^{2}$ 

<sup>3-</sup>الغذامي، عبد الله، المرأة واللغة، ص181

<sup>4-</sup>سرير، محمد، مستويات الابداع في رواية "ذاكرة الجسد"لأحلام مستغانمي، ص255

<sup>5-</sup>مستغانمي، أحلام، ذاكرة الجسد، ص164.

<sup>6-</sup>أفاية، محمد نور الدين، الهوية والاختلاف، في المرأة، والكتابة والهامش، إفريقيا الشرق، الدار البيضاء، 1988، ص32.

الأنامل الأنثوية، فإلى جانب وظائفها البيولوجية التي تعتز بها كالإنجاب والرضاعة والتربية ووظائفها الاجتماعية المترلية كخدمة أسرتما من طهي وتنظيف وتدبير لشؤون مترلها، ووظائفها كمواطنة في المساهمة في تطور مجتمعها كالعمل والمشاركة في الانتخاب والتصويت. فهي تكتب وتبدع وتتألق، ولا تتوانى عن المضي قدما في سماء الكتابة مهما كانت الظروف.

وما يمكن أن نخلص إليه، أن التجربة الإبداعية النسائية في الجزائر وبإجماع أغلب النقاد والباحثين، لا تختلف عن نظيرها في البلاد العربية الأخرى من حيث الإشكاليات والمأزق والتحديات المطروحة، وهو ما يؤيده الروائي الجزائــري عـــز الـــدين جلاوجـــي حيـــث يصرح أن الكتابة النسوية في الجزائر لا تختلف كثيرا عن مستوى الكتابة في الوطن العربي، وأنها تأخذ قالب ثقافة المرأة الكاتبة واهتماماتها الأدبية والإنسانية وكنذا آفاقها واستشهد والوطن العربي وأنما تقترب من الخط الرجالي الى حــد كــبير في موضــوعاتما وكتاباتمــا -علــي حد قوله - فكتبت عن الوطن والقضايا المجتمع الهامة بعيدا عن الذاتية الــــــــــــ عرفــــت بهــــا الكتابـــة النسائية آنذاك. 1، الأمر نفسه تؤيده الكاتبة (سامية مرزوقي) وهو السياقات المتشابحة في الكتابة النسوية عامة مع بعض الخصوصية والتميز الذي تختص به الكتابة النسائية الجزائرية حراء الأوضاع التاريخية والاحتماعية والثقافية التي مــر بهـــا المحتمــع الجزائــري الــذي كــرس ولعقود قهره-كما تصرح مرزوقي- وتمميشه واقصاؤه للمرأة التي تعيش في ظل رجل للأسف هو الآخر يعيش كبتا وتهميشا على أكثر من مستوى ويخرج عقده على الكائن الأضعف منه ؛ طبعا هي المرأة المغلوبة على أمرها في كل الظروف والأحوال، ويسرى الكاتب والناقد السوري (أحمد دوغان ) مشهد الأدب النسوي. ..قيمة فكرية للمرأة، فهو أديب شغله خطاب الأنثى في الأدب العربي الحديث منذ منتصف سبعينات القرن الماضي، ومن أجل هذا الخطاب تنقل في عدد من البلاد العربية وكان له معجم الصوت النسائي في الأدب العربي الحديث "وكتابه الصوت النسائي في الأدب الجزائري المعاصر" الذي يعد المرجع الأول عن الأديبات الجزائريات. أوفي هذا الكتاب يصرح بأن الأدب هو واحد لدى الانسان مذكرا أو مؤنثا.

غير أنه يشير الى قضية الاحتلاف الموجودة بين الكتابة عند الأنشى وعند الكاتب الذكر فيقول: "فإذا عدنا الى ما تكتبه المرأة فإننا نجد الخصوصية تكمن في التكوين الفكري لا الشكل الفني. وهذا يتطلب منا أن نقرأ نتاج المرأة بشكل جيد حيى نقف على معاناتها وليس على شكل الكتابة... "ويواصل أحمد دوغان وليس على شكل الكتابة... "ويواصل أحمد دوغان حيمليني أقف عند جزء من السؤال بالذكورة أو الأنوثة وهذا كما حيكمل أحمد دوغان حيمليني أقف عند جزء من السؤال الذي يتعلق بالشك في مقدرة المرأة أي أن المرأة ليست ناقصة إبداع بدليل أن عددا كبيرا من اللواتي أبدعن في السياسة والأدب والثقافة ليس على مستوى الوطن العربي فحسب إنما على المستوى العالمي... "3 وهو ما أكدته فعلا الأقلام النسائية الناضحة التي تجاوزت حيزها المحلي الى الإنسانية قاطبة وبعد أن صلنا وجلنا في ربوع المغرب العربي، يبقى الاتفاق على هلامية مصطلح الكتابة النسائية/النسوية واختلاف الرؤى في تحديد مفهوم واحد له، هو سيد الموقف.

<sup>1-</sup>ينظر يمينة عجناك بشي، قضايا المرأة في الكتابة النسائية في الجزائر (زهور ونيسي أنموذجا)،مجلة اللغة والأدب، العدد 20،ص، 264-247.

نفس المرجع، ص ن. -2

<sup>3-</sup>المرجع السابق. ص ن.

| الغدل الثاني:                                     |
|---------------------------------------------------|
| إشكالية الموية في النقد والأحب البزائري المكتوبين |
| بالغرنسية.                                        |
|                                                   |
|                                                   |
|                                                   |
|                                                   |

في هذا الفصل سنطرق موضوعا بالغ الأهمية، لايرال ينال الحظوة في الدراسة والتحليل نظرا لتشعب الأراء والمواقف التاريخية والأيديولوجية ولأنه موضوع كلما هدأ فترة، إلا وأيقظته أحداث ومواقف حساسة بين البلدين لتاريخهما المتقاطع المشترك والمختلف في الوقت نفسه نظرا لثقل التركة بينهما فبين جرائم مادية (ملايين الشهداء وآلاف القتلى والجرحى والمشوهين) وجرائم معنوية لعل أهمها (طمس الهوية الوطنية) الأمر الذي خلق تضاربا في المواقف والأراء.

وعليه سنعرض آراء القائلين بجزائرية الأدب والنقد المكتوبين بالفرنسية، وبين رافض لانتمائه بسبب اللغة بالدرجة الأولى وبين الواقف بينهما. مع التحليلات والأدلة الي بين يدي كل واحد منهم، كذلك سنفرد عنصرا خاصا بأدب كتب بأقلام جزائرية مساندة للمحتل لا تصنف ضمن الأدب الاستعماري الفرنسي، ولا ضمن الأدب الوطني لذا قررت وسم نتاجها "بالأدب الاستعماري المكتوب في الجزائر" وسأذكر مبررات هذا التوصيف في المبحث الخاص بها.

# المبحث الثاني:

إشكالية موية الأدب الجزائري المكتوب باللغة الغرنسية

وقبل ذلك كله نحدد ماهية الهوية لغة واصطلاحا كما تواضع عليه اللغويين والعلماء. فالهوية لغة: وأمّا الهوى: "هوى النفس...ويهوي بصاحبه فيما ينبغي له. ..يقال منه هويت أهوى هوى. ..". أكما جاءت من هويه، وهو هو.

وهي هوية، قال:

أراك إذا لم أهو أمر هويته \*\*\* ولست لما أهوى من الأمر بالهوى.

فجل التعاريف المعجمية، ترجع الأصل اللغوي لمصطلح الهوية إلى الضمير" هو"اصطلاحا: لفظ "الهوية" مصطلح تناوله علم الاجتماع والفلسفة وكذا الأدب، ففي علم الاجتماع هو لمفهوم متعدد الهوية. ..فالهوية بشكل عام تتعلق بفهم الناس وتصورهم لأنفسهم ولما يعتقدون أنه مهم في حياقم" أما عند جمهور الفلاسفة فهي مشتقة من هو 50i، ما يقابل الأنا ويطلق على الغير وليس بيسر دائما أن يضع الإنسان نفسه موضوع غيره تماما هوهو الكائنات المشتقة من الكلمة اللاتينية Edem المي الكائنات المشتقة من الكلمة اللاتينية Edem المنتقة من الكلمة اللاتينية المعضوبين جميع الأشخاص الآخرين.

 $<sup>^{-}</sup>$ ينظر، معجم مقاييس اللغة، ابن الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، تحقيق، عبد السلام هارون، ج $^{6}$ ، دار الجيل، بيروت، ط $^{-1}$ .

<sup>2-</sup>أساس البلاغة، ابن عمر الزمخشري، دار صادر، بيروت،ط1،ص708.

<sup>3-</sup>علم الاجتماع، إنتوني أدنز وكارين بيردسال، تر، فايز الصياغ، المنظمة العربية للترجمة،ط1،بيروت 2005،ص90.

le petit larousse En couleur ) :le petit paris 1984. أينظر قاموس ( الم

dictionnaire Alphbetique et Analogique De La Langue Française. Ed. Paris.1984.

والهوية في عمومها تنقسم الى نوعين: -هوية فردية: والتي تعتمد أساسا على المميزات الجسدية التي تميز كل كائن بشري كبصمة الأصبع، أو بصمة العين، او نبرة الصوت، والتي أثبتها العلم الحديث. 1

وهوية وطنية: وهي مجموعة السمات والخصائص المشتركة التي تميز أمة أو مجتمع أو وطن معين عن غير أو هي "نسبة للوطن الذي يسكنه شعب متميز بشخصيته أو هويته، والاختلاف في مقومات الشخصية الفردية والجماعية أو الوطنية هو اختلاف في النوع وليس في الدرجة. .. "2 وتكمن وظائف الهوية في:

- ضمان الاستمرارية التاريخية للأمة

- تحقيق درجة عالية من التجانس والانسجام بين السكان في مختلف جهات الوطن الواحد والتعايش والإثراء المتبادل بين ثقافاته الفرعية وكلها تنهل من جذع مشترك واحد هو المرجعية المشتركة بقطبيها المتلازمين " الإسلام والعربية".

-الهوية هي الجنسية والجنسية هي الهوية. <sup>3</sup> ولا يختلف اثنان حـول أهـم وأبـرز مقـوم في تكوين وتحديد جنسية وهوية الفرد والجماعة: "اللغة"-أيـة لغـة-لا تصـلح للتواصـل، بـل تصلح للوجود "بها عبر جاك بيرك عن العلاقة العميقة الموجودة بين اللغة والهوية.

<sup>1-</sup>بناء على ارنست باركر الوارد في كتاب ساطع الحصري حول الوحدة الثقافية العربية، نشر مركز دراسات الوحدة العربية، سلسلة التراث القومي، ط2، بيروت، 1985، ص14/13.

<sup>2-</sup>مصير وجدة الجزائر بين أمانة الجزائر وخيانة الخفراء، أحمد بن نعمان، ص293.

<sup>3-</sup>ينظر محمد داود، رشيد بو جدرة وانتاجية النص، ص25.

وهوما تشاركه معه الفيلسوف الألماني مارتن هايدجر $^{*}$  حين يقول "إن لغي هي مسكني ومستقري وهي حدود عالمي الحميم ومعالمه وتضاريسه".  $^{2}$  فهي إذن؛ مقوم أساسي في تكوين الشخصية وتحديد هوية الفرد.

والكلمات في المستوى اللغوي أشبه بالعملة لها سوقها وقيمتها وتخضع مشل النقود لعوامل الكساد أو الازدهار...ومهما تطورت وسائل التواصل والتخاطب والتبليغ. . فالظاهرة اللغوية مهمة في تحقيق الانتماء الوطني، لأن الأداة اللغوية ضرورية في تحقيق هوية النص وهذا ما جعل أراء النقاد تختلف وتتباين فهناك من وصفه بالأدب العربي حاصة الدارسين المشارقة المترجم الى الفرنسية، قوهناك من يعدُّه جزائريا مع الحرص على تميزه بعبارة المكتوب بالفرنسية. فهذا التصنيف لا يعتبره أدبا فرنسيا لأنه وعلى عكس المدرسة الأمريكية التي لا تعتمد على عنصر اللغة في تحديد الهوية فإن المدرسة الفرنسية تركز على اللغة في تحديد هوية النص الأدبي ولهذا يحيط بالأدب الجزائري المكتوب باللغة الفرنسية الفرنسية اللبس والغموض وتتضارب الأراء حول هويته بين منكر ومثبت لجزائريته وتوافقي يتحدث عما يسميه بالروح الجزائرية أو العربية السي كتب بحا وفي هذا الصدد يقول (إسراهيم الكيلاني):"فهذا الأدب وإن كتب بلغة فرنسية فهو يعبر من وراء الحجاب اللغوي عن

<sup>\*\*</sup>مارتن هايدجر 1976/1889.

<sup>2-</sup>بناء على ارنست باركر الوارد في كتاب ساطع الحصري حول الوحدة الثقافية العربية، نشر مركز دراسات الوحدة العربية، سلسلة التراث القومي، ط2، بيروت، 1985، ص14/13.

<sup>3-</sup>المرجع السابق. ص28

<sup>4-</sup>ينظر المسألة الثقافية وقضايا اللسان والهوية،د.محمد العربي ولد خليفة،ديوان المطبوعات الجامعية،الجزائر.2003

أعمق الأسس الروحية والاجتماعية التي يقوم عليها ماضي الشعب الجزائري وحاضره." أكما توجد البنية الثقافية المعربة روحها ينبعث منها عبق الشرق متعلقة بكل ماله صلة بالبداوة والشعر والنحو والتراث الضخم للغة الضاد بالإضافة الى الخصوصية الجزائرية القلق الغضب الشديد، التعصب للرأي حميزة يختص بها سكان شمال افريقيا والبحر الأبيض المتوسط العادات والبنية الثقافية المفرّنسة التي تعيش داخل الوطن تتشارك الغضب والقلق والمشاكل الاجتماعية نفسها مع الجزائريين المعربين، فتنتج نقدا يختلف في الشكل معهم ويتشابه في المضمون أما التي تعيش خارج الوطن فهي كذلك تتقاسم معهم نفس المشاكل لكن أقل حدة ؛ لأن احتكاكها مع بيئة مغايرة في العادات والهموم والقضايا يجعلها تتفاعل موضوعية، وأراء واضحة أكثر إما بإيجابية أو سلبية مع تلك الأحداث بإصدار أحكام أكثر موضوعية، وأراء واضحة مقارنة بالذاتية التي تحلل بها قضايا وطنها.

1-أهمية اللغة في تحديد الهوية الوطنية: تبقى اللغة ودون منازع أية لغة-العلامة الأكثر ظهورا وتمييزا للكائنات الثقافية."<sup>2</sup> رغم أنها ليست العلامة الوحيدة على الهوية والانتماء. فاللغة تستعمل إلى اليوم كأداة لرسم حدود الانتشار الثقافي للأمة ولذلك فرضت اللغة الفرنسية على الشعب الجزائري قسراً.

تقول (كريستيان عاشور) لقد قام الاستعمار الفرنسي بغية تخليد وجوده بوضع سياسة ثقافية تدريجية تعتمد أساسا على ترسيخ اللغة -لغة النظام - ففرضت الفرنسية كلغة تعبير لأي شخص أراد الإدلاء برأيه لقد استعمل الجزائريون هذا الحق أولا في شكل

 $<sup>^{-1}</sup>$ ينظر مجلة العلوم الانسانية، حكيمة سبيعي، هوية الأدب الجزائري المكتوب باللغة الفرنسية، حامعة محمد خيضر، بسكرة، العدد  $^{-35/34}$ .

<sup>2-</sup>سيد أحمد النساج، بانوراما الرواية العربية الحديثة، دار المعارف، مصر، سنة 1980، ص187.

كتابات ثم بعد ذلك في شكل روايات وأشعار، إن هذه البوادر الأدبية في مفهومها الكلاسيكي تشكل قطعة أساسية واجتماعية حاضرة في كتابات لا تزال موجودة لحد الآن. وهنا يطرح العامل الجغرافي، فالاعتراف برقعة الانتماء، يستلزم الاعتراف بمكان المبدع وكل رفض للمكان يعني إنكار إبداعاته وعدم الإقرار بمويته فنحن الآن أمام عاملين مهمين عامل اللغة والعامل الجغرافي فأيهما نعتمد؟ فهل كل من تكلم بلغة صار من أهلها؟ وهل كل من ولد بوطن أصبح من مواطنيه الأصلين؟ هذا إذا كان الإشكال حول لغة واحدة، ما بالك بنص تتجاذب هويته لغتان؟ والخوض في هذا الجال صعب ومعقد خاصة حين يتعلق الأمر "بشرعية تمثيل النص الأدبي للهوية الثقافية للجزائر في بلد تتنازعه لغتان: الفرنسية والعربية. بما إن كاتب ياسين ذهب الى أبعد من ذلك بقوله أن في الجزائر توجد أربع لغات.

وحدد كاتب ياسين اللغات بمستويات "المستوى الأول وتأتي فيه اللغة العربية الكلاسيكية وهي ليست لغة أي أحد من الجزائريين والمستوى الثاني نجد اللغة الفرنسية ووضعها القانوني غير واضح، لكنها تتمتع بمكانة مرموقة، لألها لغة التعامل اليومي. ويأتي في المستوى الثالث اللغتان الشعبيتان العربية الجزائرية والأمازيغية، وهما لغتا الحديث اليومي لكل أفراد الشعب الجزائري". هذا التنوع والشراء اللغوي أوجد حيرة في نفس المبدع الجزائري من جهة وخلق ثراءً للساحة الأدبية والنقدية الوطنية من جهة ثانية، إلا أن الأدب الجزائري المكتوب باللغة الفرنسية كان دائما محل شك وفي موقف الهام، وينظر إليه نظرة رفض وإنكار، خاصة مع تنامي الروح الوطنية وتأجج نار الشورة التحريرية، تولد حقد

 $^{-1}$ نور سلمان، الأدب الجزائري في رحاب الرفض والتحرر، دار العلم للملايين، بيروت،  $^{1988}$ ،  $^{-1}$ 

<sup>2-</sup>ابراهيم الكيلاني، أدباء من الجزائر، سلسلة إقرأ، دار المعارف، مصر، العدد 192،ص:28.

اتجاه كل ماله علاقة بالاستعمار وعليه أثيرت قضية الانتماء الوطني للنص المكتوب باللغة الفرنسية. فهناك من يعترف بعروبة هذا الأدب وجزائريته على الرغم مما يحمله من ثقافة غربية، يقول الناقد الفرنسي كلود ماني. أفي كون هذا الأدب يعيش عصر القصة الأمريكية باعتبار أن الظروف التي أفرزت أدبا قوميا في أمريكا – هي الظروف نفسها التي يمر بحا أدب شمال إفريقيا المكتوب باللغة الفرنسية -كما أنه يحمل الشخصية والروح الوطنيتين في دفاع هؤلاء الكتاب عن ماض وتقاليد جزائرية خاصة.

ومما يؤكد هذا السرأي ويؤيده ، التصريح القائل بوجوب "الاعتسراف بشخصية المغرب العربي، ولا شك أن الأدب الجديد في إفريقيا الشاسمالية يعطي سببا واضحا لهذا الاعتراف". وهو الموقف نفسه الذي تبناه (عبد الله السركيي) من الأدب الجزائري المكتوب بالفرنسية: وهو الموقف فيا الأدب الجزائري المكتوب بالفرنسية، قد أوجد لظروف بالفرنسية، وهو إن كتب بلغة أجنبية، فإنه عبر عن مضمون جزائري وواقع وطني الأمر الذي يجعل منه أدبا محليا وطنيا" وخلق هذا التشكيك المستمر في هوية المتوب الإبداعي الذي كتب في أعقاب الثورة التحريرية بأقلام جزائرية تكتب باللغة الفرنسية حيرة في نفوس النقاد، فجعلهم "تارة يطلقون عليه تسمية الأدب الجزائري مباشرة دون مقدمات أو إضافات أو حتى توضيحات أو دون البحث عن تبرير هويته، وتارة ينعتونه بالأدب المكتوب بالفرنسية، ونجد فريقا آخر منهم لا يتردد في وصفه بأدب الكتاب الجزائريين المعبر

<sup>1-</sup>ينظر المسألة الثقافية، ص-180-179.

<sup>2-</sup> رشيد بوجدرة وانتاجية النص،منسق محمد دواد، المركز الوطني للبحث في الأنتروبولوجيا الاجتماعية والثقافية -10-99أفريل . 2006 2005 منشورات ، ص2006 كلامة 2006.

<sup>3 -</sup> رشيد بوجدرة وانتاجية النص،منسق محمد دواد، المركز الوطني للبحث في الأنتروبولوجيا الاجتماعية والثقافية -10 - 00 أفريل 2005، منشورات ، ص2006CRASC.25.

بلغة المستعمر، وكأن في نبرة كلامهم تجريد ما كتب بالفرنسية من وصف الجزائري." أوهذا اللبس ليس حكراً على أدب شمال إفريقيا فقط بل يخص بعض الآداب الأوروبية ككندا والكيبك وأدب الأنتيل.

فالتعقيد والتداخل في توصيف الأدب الجزائري المكتوب باللغة الفرنسية جعل البحث في هذا الأدب النقد إشكالية يحيط بما غموض والتباس كبيران. وهو ما يحيلنا الى التساؤل عن حقيقة جنسية هذه الآداب؟ وهل المدارس التي تنضوي تحتها أمريكية، وسلافية، وألمانية وفرنسية، تشترك في نفس المبادئ والعناصر المحددة لهوية أدب ما؟

#### 2-وظيفية اللغة بين المدرستين الامريكية والفرنسية في تحديد هوية الأدب:

تعتمد المدرسة الأمريكية على عنصر القومية ولا تشترط اللغة كمعيار أساس في الأدب المقارن وبالتالي يمكن أن نقارن بين الأدب الأمريكي والأدب الإنجليزي بما أن اللغة واحدة في حين أن المدرسة الفرنسية وهو ما يهمنا فتركز على اللغة كعنصر محدد لهوية النص، إضافة للتاريخ المشترك قصد التأثر والتأثير. 2 كل هذه العوامل والحيرة والقلق جعل للمسألة الثقافية في الجزائر، قديما وحديثا، أهمية بالغة وتأثير في تصوير الذات ومدلول الانتماء.

ويظهر ذلك في التعامل مع التراث ما قبل الفتح الإسلامي وما بعده، تراث ما قبل الاحتلال وتركة الكولونيالية. 3 وحسب كثير من المؤرخين لم تدخل الهوية في صراع مع أية

<sup>1-</sup>ينظر عبد السلام المسدي، قضايا الواقع والمعاصرة، 2011

<sup>2-</sup>نقلا عن عبد الله البريدي، اللغة هوية ناطقة، فهد الوطنية للنشر، الرياض، 2014، 28-

<sup>3-</sup>ينظر سعد محمد خضر: الأدب الجزائري المعاصر (دراسة أدبية نقدية)،منشورات المكتبة العصرية، بيروت، ، 1967،ص87

لغة أو لهجة في أية جهة من الوطن، باستثناء لغة واحدة هي الفرنسية التي كانت جزءا من situation " والاستعلاء والاحتواء الكولونيالي، أو ما يسميه (فرانز فانون): " colonial "، والتي اعتبرت (اللغة العربية) لغة أجنبية ومنعت استعمالها في المرافق العامة والتضييق عليها، ووصفها بأبشع الصفات والنعوت ورغم استئصال الرموز والمعالم العربية والإلحاق الجغرافي بالدولة الفرنسية في 22 جويلية 1834، لم تنتشر الفرنسية إلا في المدن المحتكرة من قبل الأوروبيين والأقدام السوداء مع عدم تداولها أصلاً في القرى والأرياف.

فكانت الأمية الإجبارية مصير الأغلبية التي بلغت في الخمسينات 89 %. أثم تتبجح فرنسا وأتباعها من الموالين والأذناب، بأنها جلبت الحضارة والمدنية وجاءت لتنور عقول سكان شمال إفريقيا من المسلمين والبربر.

### 3- مفهوم الهوية عند مفكرين من المشرق والمغرب العربي :

الهوية عند (آسيا جبار) ليست في حقيقتها إلا انتماء لمتعدد ضمن مجموع من الانتماءات، التي لا يمكن الاكتفاء بواحد منها، حسب ما تندهب المقاربات الحديثة في هذا الليدان. وهي هوية يمكن إدراكها كمجموع لكل انتماءاتنا. أي أن الشعور بالانتماء لا يعني العصبية ولا القبلية ولا الهوية القاتلة أو المنغلقة، بل يعني الانفتاح، لأن الانتماء الى الجزء لا يعني الانفصال عن الكل. لهذا فهي تعمل على نبذ التوجه الأيديولوجي القائم على الاقصاء والتهميش و يعتبر (أمين معلوف) الهوية من الكلمات المضللة، لأنها من الكلمات الماكثر شفافية والأكثر خيانة باعتبار أن الإنسان في أوقات كثيرة يعوض الحرية بعنصر ما

<sup>1-</sup>كفافي محمد عبد السلام -في الأدب المقارن دراسات في نظرية الأدب والشعر القصصي-بيروت،دار النهضةالعربية، ط1، 1982-ص20.

<sup>2-</sup> ينظر محمد العربي ولد خليفة، المسالة الثقافية،وقضايا اللسان والهوية، ص186.

من الهوية، سواء كان دينيا أو قوميا في حين أن الهوية مركبة من عناصر عديدة متباينة الأهمية، ولهذا في كتابه "هويات قاتلة "،نجده يميز بين الانتماء والهوية، فيستخدم المصطلح الأول بالجمع والثاني بالمفرد. .

فالانتماءات في نظره عديدة وتنباين من موقف الى آخر حسب الظروف والاحتياجات بينما الهوية ثابتة أويتفق معه الأديب الليبي (إبراهيم الكوين)، في تعبيره عن الهوية بقوله: "أردت أن أقول أننا يجب أن نتعلم الاعتزاز بهويتنا الأثرى لا الأفقر! يجب أن نتعلم أن نفخر بتنوعنا. لأن في تنوع الثقافات واختلاف الديانات، يكمن امتدادنا الروحي، وعلاقتنا الإلهية لأن الألوهة التي خلقتنا شعوبا وقبائل هي اليتي حثت في الوصية أن نتعارف ونتحاب ونتماهي. أو لهذا تعد اللغة ركنا هاما ورئيسا في تكوين الهوية الثقافية للفرد والمجتمعات وليست فقط وسيلة تواصل.

والهوية حسب (فرانز فانون )عبارة عن آلية دفاعية ضد التغلغل الكولونيالي إما بالعنف أو التقوقع والانكفاء إذا تعذرت المواجهة مع الأعداء. وهذا ماقام به أغلب سكان المد اشر والقرى،الذين تعذرت عليهم المواجهة المباشرة لعدم تكافؤ القوى وبطش العدو الفرنسي، فاختاروا التقوقع والانكفاء وكان مصير أغلبهم إن لم نقل جلهم الأمية. ..وهنا يجب الإشارة إلى دور الكتاتيب والزوايا القرآنية اليتي لعبت دورا هاما في تنوير الشعب الجزائري وتوطيد صلته بوطنيته وهويته وانتمائه الديني وتقوية إيمانه واعتبار تحرير وطنه المغتصب جهادا في سبيل الله والموت في سبيله شهادة وحياة بعد موت.

<sup>1-</sup>نظر محمد ولد خليفة، \*عن دراسة بعنوان (المحنة الكبرى –مطبعة العاشور -1998.)ص187.

<sup>2-</sup>عبده الوازن، الهوية والانتماء، أمين معلوف العابر للتخوم، كتاب دبي الثقافية، أبريل 2012،ص22.

أما سكان المدن فكان لزاما عليهم أن يتعلموا اللغة الفرنسية الرسمية اليتي فرضت في المدارس والإدارات، ويتعاملوا معها بشكل يومي، فوجدت فئة من الناس وخاصة من ولج عالم الكتابة والأدب يتواصل ويتقن الفرنسية أفضل من لغته الأم(عربية أو أمازيغية) وأحسن حتى من الفرنسيين أنفسهم.

"وقد ظل هؤلاء الكتاب في معظمهم معجبين بالحضارة الفرنسية بوجه خاص، والحضارة الغربية بوجه عام جاهلين بالتاريخ العربي غير ملمين بمعالم الحضارة الإسلامية إذ أنى لهم أن يدركوا شيئا من ذلك وهم محرومون من الإلمام الكافي بلغتهم التي بواسطتها يطلعون على التراث العربي وكنوز حضارته الغنية بمعطياتها الإنسانية اطلاعا حقيقيا خاليا من الشوائب والشرور. "أ وبالفعل ساهموا في التأريخ لتلك الحقبة الصعبة من حياة الجزائريين ولو بغير لغة شعبها وهنا خلقت الازدواجية في اللغة حيث استطاعت هذه الأداة التعبيرية الأجنبية أن تقوى ويكون لها أنصارها المنافحين عنها.

ولأن اللغة العربية منعت من التداول في الأماكن الرسمية فتخلفت وقل الاهتمام بالثقافة العربية، مما خلق فجوة كبيرة في التواصل بها عموما وفي الأدب خصوصا "فكان من البديهي أن يلجأ الكتاب الجزائريون إلى استخدام الأداة الأجنبية لملء الفراغ فساهموا بطريقة مباشرة في تطور الفن الروائي نسبيا". 2

<sup>1-</sup>مرتاض عبد الملك —نمضة الأدب العربي في الجزائر ( 1925- 1954-الجزائر،ش.و.ت.ط.2، 1983-ص. 249-273.

<sup>2-</sup>الركيبي عبد الله، القصة الجزائرية القصيرة،الجزائر،م.و.ك.ط1، 1983-ص 249-273.

### أ-الأدب الجزائري الهوية الفرنسى اللسان:

الأدب الجزائري المكتوب بالفرنسية هو تعبير عن واقع وطيني بلغة الآخر "كرصيف الأزهار لا يجيب " "سأهبك غزالة"،"الشقاء في خطر" (لمالك حداد) الذي ظل يحمل مأساته المزدوجة اللغة/الاستعمار وعنها يقول "لقد أراد الاستعمار ذلك، لقد أراد الاستعمار أن يكون عندي هذا النقص، لا أستطيع أن أعبر بلغيني ». أكما أن الكتابة باللغة الفرنسية ليست معيارا ثابتا للحكم على الانتماء الجغرافي لبلد ما وهذا ما صرح به.

نحن نكتب الفرنسي، لا نكتب بالفرنسية).2

« Nous écrivons le français ,nous n'écrivons pas en français »

وفي مقال آخر يقول: "أشعر وأنا أكتب بلغة الآخر باني أشبه بالطفل اليتيم وهو يبحث عن شكل من الأشكال التبني "<sup>3</sup> ويدعم هذا الرأي (عبد الله ركيبي) بقوله: "وهذه المأساة عبر عنها البعض من الكتاب الجزائريين واعترفوا بألهم غرباء منفيون ويجسد هذه المحنة اللغوية وغربة الثقافة عبارة الروائي الجزائري (مالك حداد): "أنا منفي في اللغة الفرنسية "<sup>4</sup> وليس أدل على ثلاثية محمد ديب العظيمة! السي حسدت يوميات الجزائري إبان الاستعمار بكل صدق، وتابعت تطوره من الركود الى اليقظة الوطنية. وحيى وإن

<sup>1-</sup>الرواية الجزائرية المكتوبة بالفرنسية وثورة التحرير صراع اللغة والهوية، نوال بن صالح، ص221،وينظر رشيد بوحدرة وانتاجية النص، محمد داودص29

<sup>2-</sup>نسيمة بوزيد،صراع الأحيال وحوار الثقافات في رواية التلميذ والدرس لمالك حداد،المدرسة العليا للأساتذة آسيا جبار-قسنطينة-الجزائر، مجلة منتدى الأساتذة، العدد 19 جانفي 2017، ص381.

<sup>3 -</sup> يُنظر فاطمة الزهراء فنازي، مالك حداد بين الاستعمار واللغة، جامعة 20 أوت 1955 سكيكدة، ص (130-138). 4-المرجع السابق، ص ن.

كتبت بالفرنسية؛ فقد ترجمت مشاعر العداء لأهل هذه اللغة، والتمسك باللغة العربية والدين الاسلامي والعادات والتقاليد الجزائرية.

كما عالج (مولود فرعون) في أعماله الرواية الفقر والمآسي السين عاشها الجزائري في فترة الاحتلال من خلال سيرته الذاتية في رواية "ابن الفقير " LE FILS du pauvre الحوائد ومراهقته في منطقة القبائل وهي حياة بائسة تشارك فيها كل أبناء الجزائر، كما وصف السنوات الأخيرة من الحرب العالمية الأولى، وفي الرواية الثانية "الأرض والدم" La terre et le Sang "، تجسد لنا الفترة الواقعة بين الحربين العالميتين الأولى والثانية وما تجرعه الشعب الجزائري من آلام وويلات، وما دفعه من أرواح في حروب لا ناقة له فيها ولا جمل، بل ازدادت غطرسة المحتل بعد انتصاره، بل على العكس نكل هم في ماي 1945ورد الجميل بقتل الآلاف منهم لمحرد خروجهم للاحتفال والمطالبة بحقها الشرعي في الحرية والاستقلال التي طالما تغني بها هذا المحتل في شيعاراته وكأن الحرية والعيش الكريم من حق شعوبهم فقط.

وكانت رواية الدروب الوعرة les chemins qui montent، امتداد للرواية الثانية، وتعبير عن خيبة الإنسان الجزائري. ونفس خط البؤس والشقاء في التعبير عن مآسي الشعب الجزائري وحزنه العميق، تجسد في روايات مولود معمري "الهضبة المنسية" le sommeil du juste "السبات العادل" coline oubliée، "السبات العادل" opium et le baton أوالعصا والأفيون. 2 "

<sup>1-</sup>أبو القاسم سعد الله -دراسات في الأدب الجزائري الحديث -ص102.

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع نفسه، ص ن

يقول مولود معمري: "إننا نعيش دراما مشتركة، نحن ممثلون في هذه المأساة، وبدقة أكثر ؟ يبدو لنا أن هناك عقدا يربطنا بشعبنا، يجب أن نلتفت إلى العالم لنشهد هذه الخصوصية في الكون، فالرجال متشابهون ومختلفون في الوقت نفسه، إننا نصفهم مخالفين لنتعرف على أشباههم"1. فالالتزام بالقضية الوطنية كان سمة جل الأدباء الجزائريين شعراء وكتاب.

وفي الرواية الثانية "الأرض والدم" La terre et le Sang "، تحسد لنا الفترة الواقعة بين الحربين العالميتين الأولى والثانية وما تجرعه الشعب الجزائري من آلام وويلات، وما دفعه من أرواح في حروب لا ناقة له فيها ولا جمل، بل ازدادت غطرسة المحتل بعد انتصاره وضرب وعوده التي قطعها للجزائريين مقابل تجنيده بمنحهم حريتهم عرض الحائط.

ولعل من أكبر الآثار التي خلَفها الاستعمار الغربي في الأوطان الي الستوطنها ؛هي طمس الهوية الوطنية ويعد وطننا-الجزائر أكثر بلد مغاربي تضرر من المحتل. دخل الفرنسيون لينقلوا الحضارة -كما ادعوا وزعموا- الى هذه الأرض ويجلبوا إليها المعارف والعلوم والثقافة غير ألهم لهبوها، واستغلوا خيراتها.

ولم يكتفوا بتحويل الأرض الجزائرية الى أرض تابعة لفرنسا، بـل عملـوا علـى تحويـل الجزائري الى لا شيء ولا أدل علـى هـذه الكلمـة مـن توصـيف ألـبير ميمـي ( Albert الجزائري الى لا شيء ولا أدل علـى هـذه الكلمـة مان توصـيف أمـره، إذْ يقـول "لقـد Memmi ) لما اقترفه هذا المحتل في حق صاحب الأرض المغلوب علـى أمـره، إذْ يقـول "لقـد انتُزع من ماضيه وأوقف في مستقبله، تقاليده، تحتضر وضاع أملـه في تكـوين ثقافـة جديـدة،

130

<sup>.36</sup>عايدة بامية، الأدب القصصى الجزائري، ص-36

إنه لا يملك لغة، ولا علما، ولا فنا، ولا وجودا وطنيا أو عالميا، لا حقوقا ولا واجبات، إنه لا يملك شيئا ولم يعد شيئا يذكر ولا يأمل شيئا". 1

وقد تحققت هذا الجريمة البشرية بالاستناد الى: -سياسة التفقير والتجويع وسلب الأراضي مع محاربة الثقافة العربية والإسلامية، وسن قوانين تكبل عقول وأيدي الجزائريين بأسلحة حربية وثقافية بناء مدارس عسكرية، وكذا مدنية تعلم فنون التزوير والتزييف للتاريخ قصد إلغاء الوجود العربي والإسلامي في الجزائر?. وهي حقيقة لطالما حاولت وتحاول فرنسا تزييفها وإظهارها للعالم بصورة مغايرة.

فعملت على تغييب اللغة العربية وتعويضها في جميع المحالات بالفرنسية وهو ما حلق صراعا فيما بعد. <sup>3</sup> وإشكالية تصنيف الأدب الجزائري المكتوب بالفرنسية أثارت ولازالت تثير جدلا واسعا من طرف الكتاب والنقاد الجزائريين أنفسهم فيقول واسيني الأعرج أها إحدى ركائز القومية الجزائرية.

وعليه يمكننا الجزم بأن الكتاب الجزائريين الذين كتبوا بالفرنسية، ليس حبا أو إعجابا بهذه اللغة أو بالحضارة الفرنسية عموما وإنما قضية ظرف تريخي فرض على شعب بأكمله وجيل من الكتاب لم يجد وسيلة للتعبير عن آلامه وآماله إلا اللغة المتاحة أمامه لعدو العدو التي أتقنها ووظفها لخدمة شعبه ومحاربة العدو.

2-عن عبد الجيد حنون، صورة الفرنسي في الرواية المغربية، ديوان المطبوعات الجامعية الجزائر 1986ص 38.

3-واسيني الأعرج إشكالية اللغات في الجزائر، العدد 7-10 جانفي 1991،ص.06.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-155-156p- Albert memmi, Portrait du colonisé.

تقول "آسيا جبار" ألها عندما تريد أن تعبر عن أحاسيس أو عن عادات المرأة الجزائرية مثلا "... تجد نفسها أمام مشكلة ترجمة عواطفها وأفكارها العربية باللغة الفرنسية، وأن هناك شيئا ما ينقص الصورة ". أوأمام مأزق اللغة العربية الذي لخصه واسيني الأعرج في نقطتين هامتين: المأزق الأول تمثل في نظره في عدم أهلية المدافعين آنذاك عن اللغة العربية أما المأزق الثاني فيحصره في ممارسات الكثير من الحركات الظلامية حسب تعبير الناقد الي جعلت نفسها وصية على اللغة العربية بعدما بسطت جناحيها على دين هذه الأمة الحنيف فهي ضيقت الخناق لا على المفرنسين فحسب بل حتى على المعربين المبدعين.

والحل الذي يقترحه الناقد (واسيني الأعرج) هو حروج المسألة اللغوية من دائرة السجالية السياسية والأيديولوجية، لأن الحلول المفروضة دائما تكتسي طابعا سياسيا وليس ثقافيا ولهذا انحصر النقاش داخل دوائر لا تسمح برؤية التعدد والتنوع وتجانب الحوار، فأما تخرج بمسلمات حاهزة أو أفكار مسبقة تلغي كل تحليل مع جهل كبير لطبيعة المشهد الثقافي ، ومقترحه الثاني ترجمة جميع الأعمال الجزائرية المكتوبة باللغة الفرنسية الى العربية كما يلح على ضرورة تأصيل منهجي للنقد الأدبي الجزائري في ظلل غياب تربية نقدية، لا تحاول الإجابة على هذه الازدواجية في اللغة الإبداعية في الأدب الجزائري سواء كانت باللغة العربية أو باللغة الفرنسية ؛ فإن الأدب الجزائري واحد وليس آدابا منفصلة، لأن مشاعر الجزائرين واحدة مهما اختلفت لغة التعبير.

<sup>1 -</sup> محمد حيرش، الكتابة النسوية وهاجس التحرر من سلطة الماضي ومن سلطة الرجل - آسيا جبار-،الكتابة النسوية، منشورات كراسك(CRASC)، 2010، ص110.

<sup>2-</sup>واسييني الأعرج، اللغة الأخرى والكتابة، جريدة الخبر، 25أكتوبر 2009،العدد 5798، ص25 المرجع نفسه، ص25.

غير أنه من الضروري أن تعمل كل الفئات وخاصة المبدعة على الستخلص من هذه العقدة التي كبَلت ألسنتهم وأيديهم وفرضت عليهم تبعية قصرية مع كراهتهم لها أملتها ظروف استعمارية قاهرة خارجة عن إرادتهم.

ومع أن التأثير والتأثر واحب في عصرنا المنفتح على كل الثقافات، ولا مناص من أن نستفيد من كل اللغات والحضارات غير أن المحافظة على هويتنا هو الأساس.

ورغم كل السلبيات كان لتعلم اللغة الفرنسية إيجابيات لعل أهمها :أن اللغة الفرنسية ساعدت الكتاب الجزائريين في التعرف على الثقافة الغربية ونحلوا منها ما مكنهم من خلق أدب انساني يقف في مصاف الآداب العالمية". أويقر بذلك (مولود معمري) حين يقول: "المزايا التي اكتسبها من الثقافة الغربية هي التي ساهمت في استعادتنا القيم الحقيقية لثقافتنا الصرفة التي كادت أن تُبقي لنا كلمات ميتة صماء ". ككما يرى أن الفائدة كبيرة في وجود ثقافتين في الجزائر، فيقول: "أكاد أقول أن ذلك حظ، وربما تكون قيمة الكاتب الذي يعزف على وترين أفضل من قيمة من يكتفي بأن يعبر عن شعوره بلسانه الخاص، ويجب اعتبار ذلك ثروة جزائرية تغني الثقافة الجزائرية، فلا يجب أن نبتر هذا الجزء الذي هو حظ حاص بالجزائر كما أعتقد. " 3

ويعلق الدكتور (سامي الدروبي) في مقدمة ترجمته لثلاثية محمد ديب قائلا: "أما هذه الدلالة البليغة التي يشير إليها (محمد ديب)، فهي أن هؤلاء الكتاب العرب وقد عرفت فرنسا بأساليب التجهيل التي اتبعتها في الجزائر، أن تنتزع منهم أداة التعبير باللغة الأم، وأن

<sup>82</sup>م سعاد محمد خضر، الأدب الجزائري المعاصر، دط، منشورات المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، 1967، ص

<sup>2016</sup> سيمة بوزيد، أزمة الهوية في الأدب الجزائري المكتوب باللغة الفرنسية، دفاتر مخابر الشعرية الجزائرية، مارس

<sup>3-</sup>سامي الدروبي، مقدمة الثلاثية، ترجمة سامي الدروبي، دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروت، 1967،ص 71، 78

تضع بين أيديهم أداة أخرى هي اللغة الفرنسية، لا صلة لهم في الإعراض عنها إذا أرادوا أن تدور ألسنتهم بكلام أو تحري أقلامهم بكتابة. . . وليس الربط بين الأم واللغة أم من باب الجموح في الخيال.

فاللغة التي خاطبت بما الأم ابنها أول مرة عهده بالكلام وأول عهده بتفتح الوعي وانبجاس المشاعر واغتناء العواطف، تظل هي اللغـة الـــــي تتصــــل بالقلـــب والفكــر والخيـــال جميعا، اتصالا لا انفصام فيه، أن عواطف الطفولة موصولة الأسباب بالشخصية كلها، كما يعلمنا علم النفس." أوسواء كتبت هذه الأعمال بالفرنسية أو بلغة أخرى فهي تترجم واقعا جزائريا محضا يقول كاتب يسين في هذا الصدد :"فالجزائر هي الجزائــر قبـــل كـــل شـــيء، فليست هناك جزائر بربريه، وليست هناك جزائر عربية، وليست هناك جزائر فرنسية، إنما هناك جزائر واحدة، وهذه الجزائر لا ينبغي تمزيقها، إن الجزائر متعددة القوميات وهي لذلك أمة عظيمة الثراء بموجب كونما متعددة القوميات "2. فعلا فهويتنا في تنوع واحتلاف قال غابريال أوديزيو ( Gabriel Audisio) "أن وطيني هو اللغة الفرنسية" أجابه حداد :"الفرنسية هي منفاي" la langue française estmon exil الظاهرة أسماها "حداد" باليأس الفني désespoir Techenique وهي تعبير عن جهله باللغــة العربيــة العربيــة. وكــان عنيفا في رده على من يتشدق بإبداعاته باللغة الفرنسية في مقال لــه نشــر ســنة 1961 بعنــوان "الأصفار تدور في الفراغ " les zéros tournent en rond"، وعاب على زملائه الكتاب الجزائريين ذلك ونبههم الى ضرورة التوقف عن الكتابة بالفرنسية مع بدية الاستقلال،

أ-أحمد محمد عطية، البطل الثوري في الرواية العربية الحديثة، منشورات وزارة الثقافة والإرشاد القومي، دمشق، 1977، ص (35-36).

 $<sup>^{2}</sup>$ -سامى الدرويي :مقدمة الثلاثية، ص  $^{2}$ 

ومبديا أسفه الشديد على عدم تمكنه من الكلام والكتابة بالعربية فيقول: "لقد شاء لي الاستعمار أن أحمل اللكنة في لساني،. أن أكون معقود اللسان. .. ولو كنت أعرف الغناء لتكلمت بالعربية ". أ وعرفانا من أحلام مستغانمي وتمثيلا لجيل ما بعد الاستقلال في كتابة الرواية باللغة العربية.

وعرفانا من (أحلام مستغانمي) وتمثيلا لجيل ما بعد الاستقلال في كتابة الرواية باللغة العربية، أصدرت روايتها ذاكرة الجسد وأهدها الى روحه: "إلى مالك حداد. ..ابن قسنطينة الذي أقسم بعد الاستقلال الجزائر ألا يكتب بلغة ليست لغته. .. فاغتالته الصفحة البيضاء. .. ومات متأثرا بسلطان صمته ليصبح شهيد اللغة العربية ؛ وأول كاتب قرر أن يموت صمتا وقهرا وعشقا لها. "كفقد كان على وعي أن اللغة الفرنسية اليتي يبدع عبرها

<sup>1–</sup>المرجع نفسه.ص ن.

<sup>05</sup>مل، دار الأداب بيروت، 2000، ط1، مستغانمي : ذاكرة الجسد، دار الأداب بيروت، 2000، ط1

³-أم الخير جبور، الرواية الجزائرية الكتوبة بالفرنسية، دار ميم للنشر، الجزائر، 2013، ص77

<sup>4-</sup>المرجع السابق ص ن.

ليست من صلبه. وعنها يقول "إننا نكتب بلغة لا شك أنها رائعة ولكنها ليست لغة أجدادنا "بينما يعتبر (كاتب ياسين) صاحب رائعة "نجمة" اللغة الفرنسية غنيمة حرب وفي الحرب لايهم أن تكون البندقية ألمانية أو فرنسية أو روسية.

ويتبنى (مولود فرعون) طرح زميله فيقول :أنا أكتب بالفرنسية لأقول للفرنسيين إني جزائري. <sup>1</sup> هذا الجدل لم يقتصر على الكتاب المفرنسين فقط، بل تعداه الى الجزائريين المكتوبين بالفرنسية الذين يكتبون بالعربية، فقسم منهم أجاز للأدب والنقد الجزائريين المكتوبين بالفرنسية الجنائرية ك(عبد الله الركيبي وأمين الزاوي وغيرهم. .)في حين يرفض (عبد الملك مرتاض) منحه الشرعية وشهادة الميلاد الجزائرية فينفي عنه صبغته الوطنية والقومية ويصفه بالضعيف العاجز عن الدفاع عن نفسه أصلا فكيف يدافع عن القضية الوطنية.

يقول (عبد الملك مرتاض): "إن هذا الأدب غريب في نفسه، ومنفي عن وطن الذي كتب فيه، ولم يستطع أن يلعب دورا كبيرا في لهضة الأدب المعاصر بالجزائر، فضلا عن أن يلعب دورا خطيرا في إذكاء الثورة التي قضت للشعب الجزائري أن يكسر قيود الاستعمار الثقيلة. "2 كما يراه جهلا وتفريطا في اللغة العربية وعدم الالمام بها بل ينعتهم بالمتهافتين والمنبهرين، وهو حكم قاس نوعا ما ويضع جميع المفرّنسين في كيس واحد، وظلم لأصحاب الأعمال الوطنية الخالدة كثلاثية الجزائر (لمحمد ديب)، التي وصفها أرجون (محمد ديب)، التي وصورا حية عن هذا المجتمع في فترة الخمسينات ويعرفه العالم من خلال عيونه وحروفه التي نقلت بصدق وواقعية فاقت جمالية النص بكثير وجعلت القارئ يعيش الأحداث كما هي ويغوص

<sup>48</sup>ينظر ميلود قردان، الادب الجزائري المكتوب بالفرنسية إشكالية الهوية أو البحث عن الذات -حامعة تلمسان، ص

<sup>06</sup>مرتاض عبد الملك: نحضة الأدب العربي في الجزائر، مرجع سابق، ص-2

في التفاصيل. 1 ويشترط (واسيني الأعرج) الإتقان في الكتابة، ولا يهمه سواء كتبت باللغة العربية أو بالفرنسية، لأن التصنيف في رأيه عنصرية لغوية، فاللغة بمقدورها أن تحمل كل شيء.

والكاتب هو من يعطيها التوجه الأيديولوجي ويضفي عليها الطابع الذي يريده. 2 هذا الإتقان جعلها تخرج للعالمية وتترجم بعديد اللغات، ما ساهم في تدويل القضية الجزائرية، وإعلام الرأي العام العالمي بما يجري من قهر وبؤس وظلم على هذا الشعب المسلوب الأرض، محاولا النهوض وفك قيد الأسر والانبعاث من الرماد، عكس ما كان يروجه الإعلام الفرنسي المكتوب والمسموع وحتى المرئبي من أنه صانع حضارة ومطور شعوب متخلفة...فنضال (محمد ديب) الى جانب إخوانه الجزائريين الذين حملوا السلاح في وجه العدو كان بالقلم ولا ينكر ذلك إلا جاحد أو مضلل للحقائق، فأدبه خالد ولا يحتاج الى اعتراف أحد والأدب والنقد الجزائريين المكتوبين بالفرنسية منذ العشرينات من هذا القرن وحتى يومنا هذا جزء لا يتحزأ من هوية هذا الشعب إلا من كان داعما للمستعمر الموائي (مراد بوريون) في قوله: "إن اللغة الفرنسية ليست ملكا خاصا للفرنسيين، وليست

<sup>1-</sup>بناءا على أرنست باركر الوارد في كتاب ساطع الحصري حول الوحدة الثقافية، نشر مركز دراسات الوحدة العربية، سلسلة التراث القومي، ط02، بيروت، 1985، ص14/13.

<sup>2-</sup>بناءا على أرنست باركر الوارد في كتاب ساطع الحصري حول الوحدة الثقافية، نشر مركز دراسات الوحدة العربية، سلسلة التراث القومي، ط02، بيروت، 1985،ص14/13.

سبيلها سبيل الملكية الخاصة، بل إن أية لغة إنما تكون ملكا لمن يسيطر عليها، ويطوعها للخلق الأدبي أو يعبر بما عن حقيقة ذاته القومية"<sup>1</sup>، وهذا رأيه ولا يلزم به غيره.

## ب-الأدب الاستعماري المكتوب في الجزائر:

في البدايات الأولى أي مع النصف الأول من القرن العشرين من الاحتلال تمكن المختل الفرنسي من بسط نفوذه وهيمنته على الجزائر وكتابه بالدرجة الأولى، فطفا نوع من الكتاب جاهروا بولائهم لفرنسا وحملوا لواء الدفاع اللامشروط عنها وعن حقها في التواجد بداعي التعمير ونشر الحضارة، مستغلين الامتيازات الي حصلوها نظير الجنوع والتسليم (كمحمد ولد الشيخ) الذي كتب مريم في النحيل Meriem dans les palmes يقول فيها:"لقد وحدت البلاد السلام والرفاهية تحت الرعاية الفرنسية، وليس هناك من لا يعترف بهذا الوطن الأم الذي انتشله من الظلمات ليرى النور، ويعيش حياة الرفاهية والسعادة. "2 ولا يصدر هذا الاعتراف الا من مستمتع بخيرات الوطن، يرفل في رفاهية القصور ليس له علاقة بشعب جائع حائف، مسلوب الحقوق والإرادة وهو دون أدني شك

فهذه الثلة من المثقفين طالبت بإلحاح في المحافل الأدبية بإدماج الجزائري في الفرنسي كمطلب أساسي مثل (محمد ولد الشيخ)الذي يقول: "لقد أصبح واضحا للعيان، أن البلاد استرجعت السلم والعيشة الهنية تحت حمى الحكم الفرنسي، فلا وجود لمواطن عربي (يقصد جزائري) لا يشعر اتجاه الوطن الأم بالعرفان للجميل السنحي وخاصة بعد إحراجه

الجلفة، الجزائر، 1-8 ص.

<sup>2-</sup>أم الخير جبور، إشكالات الكتابة بين الهوية الوطنية ولغة المستعمر، ص36.

من الظلمات إلى النور، إلى منطقة الحياة والسعادة ". أيضافة إلى الكاتب (رابح زناتي) صاحب رواية (بولنوار الجزائري الشاب) الذي يقول: "أن الأفضال كلها المادية والمعنوية، ترجع لفرنسا ". وليس هذا التصريح الوحيد له في إظهار الطاعة والولاء.

كما يصرح في مقال له عن القضية الجزائرية عام 1938 "أن من حظ كل الجزائريين أن تكون الدولة الأكبر والأكثر حضارة في العالم هي المعلمة، فمعها تمكن الجزائري من أن يخطو خطوات عملاقة. "3 وكذلك فالغاية التي ينترع إليها هي الفرنسة أي منح روح فرنسية وتفكير غربي.

أيضا (شكري حوجة) الذي أظهر ولاء لفرنسا منقطع النظير من خلال رواياته إذ يقول في روايته الأولى "المأمون(1928) "... تمتلك فرنسا حقوقا علي، وأنا أشعر برغبة غامضة أن أقدم شيئا يُفيدها. .. وأنا العربي لي هدف وهذا رائع أحده هي فكرة الوطن اليي بدأت تتفتح بداخلي". 4 إلى جانب مدرسة الجزائر الخزائر المعاني وبدرت كتيار أدبي سنة (1935). من أهم وأشهر كتابحا (ألبير كامي، روبليس، حول روي، روسفيلد). والذي تمركز اهتمامهم على وصف شمس إفريقيا وشواطئها.

وكانت اهتماماتهم وطموحاتهم متعلقة بمصير باريس، فقد ابتعدوا عن واقع ومصير الجزائريين مركزين على تصوير أبطال فرنسا وإنجازاتها.. وهذا امر منطقي لأن هذه المدرسة تشكل تطورا طبيعيا للأدب الكولونيالي

<sup>.36–35</sup> الخير الجبور، الرواية الجزائرية المكتوبة بالفرنسية، ص $^{-3}$ 

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، ص37.

 $<sup>^{-3}</sup>$  أم الخير الجبور، الرواية الجزائرية المكتوبة بالفرنسية، ص $^{-3}$ 

<sup>4-</sup>المرجع نفسه، ص 38.

ويرجع المؤرخ والباحث الفرنسي جان ديجو ( jean digeux)، أول نص أدبي كتبه جزائري باللغة الفرنسية الى 1981، وهو عبارة عن قصة "انتقام الشيخ" كتبها محمد بن رحال أ، ونشرتها "المجلة الجزائرية التونسية الأدبية والفنية" تعبر عن تقاليد المجتمع الجزائري، دون أن نغفل بعض المحاولات بأسماء مستعارة يجزم أنها لفرنسيين ( كالجزايري والرواي والفرياني )، ثم ذكر إثنان هما (أحمد بوري وسالم القبي) نشر الأول عام 1912، في جريدة الحق رواية بعنوان "مسلمون ومسيحيون".

ونشر الثاني 1917. مجموعة شعرية بعنوان "حكايات وقصائد من الإسلام" وأردفها بمجموعة ثانية سنة 1920 سماها ب"أنداء مشرقية " غير أن ما يعاب على الرجلين مدح فرنسا وتصوير علاقة الانسجام بين الشعبين وهو ما يناقض الواقع ويجانب الحقيقة ولا يعبر عنها مطلقا، ويرى (ديجو )بإن الانطلاقة الحقيقية للأدب الجزائري المكتوب بالفرنسية كانت مع رواية "أحمد بن مصطفى القومي المؤلفه (القايد بن شريف ). وبناء على ما سبق يمكننا أن نقسم هذا الأدب الجزائري المكتوب بالفرنسية الى مراحل تاريخية مختلفة: بداية بداية من طرف فرنسين فتنوا بهذه الأرض وسحرهم جمالها قرضية للأدب الفرنسي المذي كتب في الجزائري، من طرف فرنسين فتنوا بهذه الأرض وسحرهم جمالها قد وهو ما يؤكده قول (غي دي موباسان )الذي يتغنى بجمال الجزائر في كتاباته:". . . نعلم دائما ببلاد مفضلة . . . أنا أشعر موباسان )الذي يتغنى بجمال الجزائر في كتاباته:" . . . نعلم دائما ببلاد مفضلة . . . أنا أشعر موباسان ألذي المنافي المنافي المنافي المنافي قالب الصيف، تحت الحرارة الموبولية 1881، أردت أن أشاهد أرض الشمس والرمال في قلب الصيف، تحت الحرارة

أ-أحمد منور، الأدب الجزائري باللسان الفرنسي، ص73.

<sup>2-</sup>أم الخير جبور، إشكالات الكتابة بين الهوية الوطنية ولغة المستعمر، ص37.

<sup>3-</sup>ينظر أحمد منور، أزمة الهوية في الرواية الجزائرية باللغة الفرنسية، ص37.

الثقيلة والضوء الخلاب. "أ، وتأتي المرحلة الثانية من ( 1909–1935)وكتابات لوي المران ( Louis Barteand ) خصوصا كتابه الذي نشره عام 1899 "دم الأجناس" sang des races". وفي عام 1935 أتم دراسة حول شمال افريقيا بعدها أعلن أنه سيحج الى أرض أجداده. أو في المنافع استعماري وإضفاء الشرعية على التواجد في أرض ليست لهم، ومنذ أن وطئت أقدام فرنسا الجزائر عاش الجزائري والفرنسي كخطيّن متوازيين لم يلتقيا على جميع الأصعدة، وبالأخص الفكري منهم. فكان لكل منهما معيشته الخاصة ولو أنهما على نفس الأرض، وكل ما كان يروجه المحتل وأتباعه من المستفيدين من الوضع العام، محرد ذرّ الرماد في العيون، فكانوا يحظّون بامتيازات خاصة نظير ولائهم.

ورغم أن تلك الفئة منحازة سياسيا للمحتل الفرنسي، غير أنها أدبيا وجماليا لعبت دورا هاما يعترف به مولود فرعون ويشيد بكتابه وفضلهم في التعريف بالكتاب الجزائريين : "كنتم الأوائل في تقديم أنفسكم والتعريف بمجموعتكم، وأسرعنا نحن بالرد، وقدمنا أنفسنا بدورنا وبذلك بدأ الحوار "3. لكن رغم البداية المشتركة فقد درسوا في نفس المدرسة بوزريعة" إلا أن الأهداف اختلفت فيما بعد.

فالكتاب الجزائريين من أصول فرنسية حاولوا تنظيف صورة فرنسا وتجميل الواقع المرّ، أما الكتّاب الجزائريين أصولا ومولدا، فقد نقلوا الصورة كما هي وفضحوا المستور، وفي هذا الصدد يقول (مصطفى الأشرف): "إن هذا الأدب رغم نقائصه، تمكن من نقل

<sup>12-</sup>المرجع السابق، ص 12.

<sup>2-</sup>ينظر المرجع السابق، ص37.

<sup>3-</sup>أم الخير جبور، إشكالات الكتابة بين الهوية الوطنية ولغة المستعمر، ص 46.

الواقع الجزائري لأول مرة في حين عجز آخرون أمثال (كامي) في امتلاك الشجاعة لذلك (...) ينبغي القول إن هذا الأدب الجزائري المكتوب بالفرنسية ومن جانب التقني والفي والفي الجمالي كان وليد الجيل التلقائي. ألأمر الذي يؤكد عليه ويصر على إثباته الناقد الفرنسي بول قوته (Paul Guth) في العديد من تصريحاته مشيدا بفضل الحضارة الفرنسية على هذا الجيل الذي اعتمد على كتابات الفرنسية، واستشهد بألبير كامي (Albert Camus )الذي كان نموذجا عند هؤلاء الكتاب، حسب قول (بول قوته ): "لقد بينت سابقا القفزة الرائعة الني حققها كُتَاب شمال إفريقيا "محمد ديب، مولود معمري، ويمكن إضافة ألبير ميمي (Memmi Albert).

فنجاح هذه المجموعة التي أخذت كامو قدوة ومثالا وتميزها يدل على اتساع رقعة الثقافة الفرنسية، في فترة يسعى فيها العديد من الناس الى نفي منافعنا في الأراضي التابعة للحكم الفرنسي ". وعن طريق كتاب أمثال ألبير كامو بدأت آفاق الكتابة عند الروائيين الخرائريين الذين يكتبون بالفرنسية والدليل رسائل مولود فرعون الى أصدقائه.

فالأدب / النقد الجزائريين المكتوب بالفرنسية، هـو: أدب /نقـد مركـب ومعقـد مـن الناحية الثقافية فهو يستعمل لغة مجتمع آخر ولكن للحـديث عـن مجتمـع لا ينتمـي الى تلـك اللغة وإنما عن مجتمع أمازيغي عربي، إسلامي، إفريقي، متوسطي، إنـه نـص متعـدد الهويـات أو بالأحرى نص تلتقى فيه هذه الهويات وتتصاهر فيه هذه الثقافـات" وحــتى وإن عارضــته فئــة بالأحرى نص تلتقى فيه هذه الهويات وتتصاهر فيه هذه الثقافـات"

2-أم الخير، إشكالات الكتابة بين الهوية الوطنية ولغة المستعمر، ص 46.

<sup>1-</sup>المرجع نفسه، ص46.

<sup>3-</sup>ينظر مبروك قادة، إشكالية الانتماء القومي للأدب الجزائري المكتوب باللغة الفرنسية، المجلة الجزائرية في الأنتروبولوحيا والعلوم الاجتماعية، ص5–13.

ورأته أدب /نقد هجين، لابد من الاعتراف بأبوته الجزائرية، فهو أدب جزائري ناصع عبر ويعبر بصدق عن الأرض والدم الجزائريين، وأنه مهما اختلفت لغة التعبير لدى الجزائريين، فإن مشاعرهم تبقى واحدة وما هذا التعدد والتنوع اللغوي الامازيغي، الإسلامي، العربي، الفرنسي، إلا فسيفساء ثقافية لابد للنقد الجزائري مجاراتها رغم صعوبتها، مع نبذ الفكر الإقصائي وبطبيعة الحال الأحذ بخصوصية الشخصية الإبداعية الجزائرية، مع الانفتاح والمثاقفة مع الآخر. وعليه نخلص الى: - أن تاريخ الجزائر بالرغم من التشويه والتحريف الذي ألحقه به الاستعمار ظل تاريخا معروفا للعام والحاص ولا محال للاحتلاف أو المزايدة فيه.

ورغم إنكاره لهوية الشعب الجزائري، وأنه لا يشكل أمة واحدة وليس شعبا متجانسا، وإنما أعراق مختلفة وقبائل متناثرة، رغم كل هذا وأكثر استطاع شعبنا الأعزل آنذاك أن يقاوم وبشراسة حتى افتك حريته رغما عن العدو وأذنابه داخل الوطن وحارجه، فتحية إجلال وإكبار لأجدادنا الأحرار!

<sup>1</sup>\_ينظر، فريد قادري ثنائية اللغة والهوية في الجزائر، de alljazeera.net,proposé \_رأطلع عليه 11-11-2022).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-عايدة بامية، الأدب الجزائري القصصي ( 1969- 1925) ترجمة : محمد صقرة، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1962، ص71، 78.

# المرحد الثاني:

التأثير الغرنسي الممنصح على المعربين أكثر من المغرنسين

في هذا المبحث سنحاول تتبع معضلة تؤرق المثقف الجزائري منذ الفترة الاستعمارية الل الآن وهي قضية المعرب والمفرّنس وكيف حاولت فرنسا الاستعمارية الاستفادة من هذه النقطة حتى تحافظ على مصالحها بعد خروجها من الجزائر، وقد عمل المحتل منذ عهود خلت على أن تنطق شمال إفريقيا باللاتينية وتحمس لهذا الصنيع مجموعة من الأدباء الفرنسين.

ومع بداية الثلاثينات راجت فكرة مفادها صناعة إفريقيا على المنسوال المتوسطي، وظهر جيل من الأدباء عرفوا باسم "شباب البحر المتوسط"، كان أغلبهم من الفرنسيين أمثال :هيغ لورو ( hughes leroux )، وروبارت راندوا (robert randau )، فرديناند دوشين(Ferdinand duchéne )، وشارل كورتن ( Charles courtine ) كانوا لأكثر من قرن الكتاب الوحيدون، من أصل أوروبي، والذين تميزت كتاباتم بالعنصرية، وتزييف الحقائق، وتصوير كاذب لما يحصل في الجزائر يكتبون باللغة الفرنسية في الجزائر، وهم مجرد أبواق في يد الاحتلال.

1-مدرسة الجزائر:والى جانب هؤلاء الكتاب ظهرت طائفة من الكتاب الجزائر من أصل (Isabelle Eberhardt)، والفسهم " بمدرسة الجزائر" وهم : إزابيل ابرهاردت ( Robles)، وحيل روي ( Faver )، وروبليه Robles )، وغابريال أويسيو ( G. Audisio ) وحيل روي ( Jules Roy)، وادموند بروا ( E.Brua) وألبير كامو (Camus). تطرقوا لكل القضايا والأحداث بالجزائر ؛ لكن من منظورهم وبرؤيتهم هم، لا كما يراها ويعيشها الإنسان الجزائري المطحون.

<sup>1-</sup>ينظر حفناوي بعلي، أثر الأدب الأمريكي في الرواية الجزائرية باللغة الفرنسية، دار الغرب للنشر والتوزيع "وهران"-2002، ص110-109.

" فكانت الجزائر بالنسبة لهم الولاية ذات الطبيعة الجميلة والشمس المشرقة، حيث يمكن لهم أن يقضوا أوقات راحتهم أو إجازات أعراسهم على شاطئ البحر بين أقربائهم ومعارفهم من الأوروبيين الذين يعيشون سعداء في بلد تسطع فيه الشمس دائما" وقد سمي هذا الجيل الذي عاصر الحرب بالجيل الاستعماري الثالث وادعوا كلهم جزائريتهم وتغنوا بها. غير أن كتاباتهم فضحتهم إذ لم يصوروا الحقائق والأحداث إلا من خلال عيون الإدارة الفرنسية والحكام والمعمرين الذين استغلوا حيراتها واستعبدوا شعبها. وظهرت أعمالهم وابداعاتهم في مجالات كثيرة ومهمة مثل مجلة لافونتان La Fontaine ) لارش (arche) ولا نف ( La nef ) وما لبثت أن انتقلت الى باريس عقب انتهاء الحرب وعليه لا يمكننا أن نعتبر أدب وكتابات أدباء "مدرسة الجزائر "أنه أدب جزائري لأنه لا يعير بصدق عن حالة الجزائري الحقيقي بصدق، بل يصور حياة الذين ولدوا في الجزائر.

فدور المدرسة الفرنسية كان أساسا يهدف الى تكوين فئة من المتمدرسين تربت تربية فرنسية خالصة وفي محيط وبيئة فرنسية بعيدة عن واقعها. <sup>2</sup> لم تأخذ من ثقافتها العربية والإسلامية شيئا كثيرا، فلم تعد تميز بين ثقافتها الأم وثقافة الحتل، فتكونت ما سمتهم فرنسا بالنخبة (l'Elite)، فئة مثقفة ثقافة فرنسية تعمل على نشر أفكار التقدم الفرنسي وإقناع الجزائريين بعظمة فرنسا وفي هذا التصريح اعلان النظام الفرنسي عن غايته من هذا التكوين.

<sup>1-</sup> ينظر ابراهيم مهديد، مقاربة حول النخب والمثقفين الجزائريين خلال الحقبة الكولونيالية الأولى 1850-1912-جامعة وهران 1-أحمد بن بلة.372ص

<sup>2-</sup>المرجع نفسه،ص ن.

"إن الهدف المنشود ليس تكوين موظفين حاصين ولا تحضير مدرسين للتعليم العمومي وانما لتكوين رجال يساعدوننا على تحويل المحتمع العربي وفق متطلبات حضارتنا. " $^1$  وهو اعتراف مباشر عن نيتها.

فلم يكن في نيتها تكوين موظفين حكوميين، بـل مسـاعدين نخبـويين قصـد "تحويـل المجتمع الإسلامي، ومع الزمن حمله على تعلم لغتنا وقضائنا وعاداتنـا وتقاليـدنا وكـذلك علـى انتقائنا وحيارنا الديني أم الفلسفي. "2 وكان لها ما أرادت مع فئة ممن أُشربوا حبها.

### 2-التبعية الثقافية للمستعمر:

وبالفعل تكونت هذه النخبة في المدارس العربية الفرنسية والثانويات التي أنشئت بعد 1850 كمدرسة تكوين المعلمين ببوزريعة، هذه الشريحة النخبوية ذات الثقافة الفرنسية والتي انبهرت بالحضارة الفرنسية وراهنت على أهمية الامتلاك والتمكن من لغتها. فظهرت مجموعة "تجنست بالجنسية الفرنسية وتخلت عن أحوالها الشخصية -حسب الفقه الإسلامي أو ما اصطلح على تسميتهم بالإدماجين ". لاهي جزائرية بثقافتها وفكرها ولا هي فرنسية بعرقها وجنسها فوقعت عرضة لكراهية واحتقار المجتمع الجزائري فقد وصفوا "بالمرتدين" وعوملوا بدون احترام وهذه المجموعة هي من رفعت شعار التقارب بين الفريقين المذكورين.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- ينظرابراهيم مهديد، مقاربة حول النخب والمثقفين الجزائريين خلال الحقبة الكولونيالية الأولى 1850-1912-الحوار المتوسطى، مارس 2017، حامعة وهران 1-أحمد بن بلة. ص379.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-المرجع ص ن،.

<sup>3–</sup>أحمد منور، أزمة الهوية في الرواية الجزائرية باللغة الفرنسية، دار الساحل للكتاب، وزارة الثقافة، الجزائر، 2013–2020 ، ص155.

وفي الجهة المقابلة وُجدت فئة أخرى من المثقفين الجزائريين وهي الطبقة المتشبعة بالثقافة العربية الإسلامية: "وهو صنف المتعلمين الذين استفادوا من فرص التعليم الفرنسي وإن كان ذلك بدرجات متفاوتة". أو بغض النظر عن احتلاف التسميات والمشارب، إلا ألهم كانوا يتوجهون لقارئ واحد وهو القارئ الفرنسي في فرنسا أو الاستيطاني في الجزائر.

ليقولوا بعض الحقائق، إذْ لم يكن القارئ الجزائري هـو المقصـود والمسـتهدف في ظـل غياب المقروئية وسط تجهيل شعب برمته وتجويعه حتى يظـل خادمـا خانعـا لا يتطلـع الى أفـق أعلى مما رسمه له المحتل.

فالمعرّب في المحتمع الجزائري كان ومنذ العهد الاستعماري ولايــزال يعــاني وحـــى بعــد رحيل المحتل الفرنسي غبنا وظلما خاصة في المــدن والعواصــم الكــبرى وبــالأخص في عاصــمة الوطن حيث الحديث بالفرنسية وإتقالها دليل على التحضر ويُنظر للمعــرّب نظــرة دونيــة لعــدم قدرته على منافسة "واقع مفروض " يُلزمه الحــديث بلغــة "مــوليير" في مجتمــع يــرى العربيــة خاصة الفصحى " تخلفا ومحدودية في المستوى ".وهذا ليس فقط في إطــار العامــة بــل المشــكلة تكمن في المثقفين حيث يقول محمد طالب الابراهيمي "أنه وُجــد في الجزائــر مُعضــلة تتمثــل في انقسام كوادر الجزائر الى قســمين مفرّنســون ينظــرون الى المعــربين كــأهم دعــاة للظلاميــة

<sup>1–</sup> أحمد منور، أزمة الهوية في الرواية الجزائرية باللغة الفرنسية، دار الساحل للكتاب، وزارة الثقافة، الجزائر، 2013–2020 ، ص155

والقرون الوسطى ومعربين يرون المفرّنسين كأنصار الابتعاد عن الهوية وفي بعض الأحيان كخونة". أو ماهذه المعضلة إلا نتيجة من نتائج الاحتلال.

وقد كان المثقف الجزائري على وعي تام هذا الجال اللغوي بعد الاستقلال الذي استرجعه الشعب بالدم والدموع إذ تحولت العربية بعد الاستقلال الى غاية سياسية أكثر منها معركة لغوية فكان الهدف محو الفرنسية من العقول لكن التحدي كنان عسيرا وفرض التعريب بقرار سياسي غايته كما يقرّ بذلك (سعيد حطيبي)التضييق علي الفرنسية التي لم تكن يوما عائقا ولم تمنع الجزائري من الشعور بجزائريته، ولم تغير قناعاته في الانتماء لهذا الوطن ولعقيدته التي اختارها طوعا لا مكرهاً. فمنذ 1965 ورغم كل الجهود والأموال الهائلة التي صرفت بقيت العربية عرجاء كما وسمها سعيد خطيبي، لأن القرار سياسي وليس مسألة ثقافية أو هوياتية فأضحى التعريب معركة سياسية خاسرة وساهم تعريب التعليم والجامعات في تأجيج الصراع بين المعربين والمفرنسين. 2 فما ذهب اليه سيعيد خطيبي من تحليل لواقع العربية في الجزائر مقارنة بالفرنسية صحيح للأسف ويؤكده الشارع الجزائري الذي لازالت اللغة الفرنسية تسيطر على خطابه رغم أن تفكيره جزائري بحت يقول (عبد العزيز بوباكير) أنه حاول رصد صورة الجزائر عند الآخر بكل ما تنطوي عليه من كليشيهات مشوهة ورأى أن : "تاريخ الجزائر الحديث والمعاصر مؤلم في علاقته بالغرب ومتناقض أيضا، مازلنا نحن الجزائريين بفعل عوامل تاريخية عديدة لم نحسم موقفنا من هذا الغرب: الغرب المثالي كما يتصورونه والغرب الحقيقي الجشع البشع المستغل والنحبة عندنا

<sup>1-</sup>محمد طالب الابراهيمي – المعرب ضد المفرنس في الجزائر –الجزيرة الوثائقية، youtube.(أطلع عليه 11-11-2022).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سعيد خطيبي، لماذا فشلت اللغت العربية في الجزائر، 27-09-20، القدس العربي. (أطلع عليه 8-12-2022)

منقسمة على نفسها بين معرب ومفرنس. "أ وهذا لأن وجود اللغة العربية ارتبط -كما يعلن ذلك امين الزاوي في احد تصريحاته الصحفية المستفزة كعادها - مبدئيا بالدين كإيديولوجيا وبالريف والمدن الداخلية كجغرافيا ولذلك ظلّت في مخيّال الجزائري لغة "المحافظة "والمحافظة "والمحافظة "والمحافظين "، لغة الهامش في حين ارتبطت الفرنسية بالمعاصرة كتصور وبالمدن الكبيرة الشمالية كجغرافيا.

وبهذا ارتبطت صورة اللغة والمتكلم بالتفتح والتمدن والتحضر وصارت بذلك لغة المركز، وعلى هذا الأساس وسم المثقف المعرب بالفقيه حتى ولو كان حداثيا ومجددا. وكل معرب عند الجزائريين يطلق عليه اسم "الشيخ" ارتباطا بالمرجعية الدينية ولعله مرتبط بالعامل السياسي عند الجزائريين وتاريخ العربية في الجزائر مع جمعية العلماء المسلمين الجزائريين التي تأسست في 1931 بزعامة الشيخ عبد الحميد بن باديس.

وكانت جمعية العلماء المسلمين الجزائريين الملاذ الوحيد للغة العربية بعد أن ضيق عليها النظام الاستعماري الخناق فكانت العربية تُدرس في الجمعية وملاحقها، وتقديس الجزائريين للغة العربية "لغة أهل الجنة "من تقديسهم للقرآن العظيم ومن الصعب أن تُفصل العربية عن التدين في المخيّال الجزائري.

<sup>1 -</sup> عبد العزيز بوباكير، النخبة الجزائرية منقسمة بين معرب ومفرنس 18-جوان 2020, محمد الحمامصي: De ). المحمد الحمامصي: alarab.co.uk,proposé

<sup>2-</sup>يُنظر امين الزاوي، محاولة تفكيك ظاهرتي المثقف المعرب والمفرنس في الجزائر، اندباندت عربية بودكاست 8-80-2019رأطلع عليه(8-12-2022).

### 3-القطيعة بين المعرب والمفرنس في الجزائر:

وأمام هذه الخلفية تشكلت صورة المثقف المفرنس والمعرب في الجزائر بوجوه عدة منها ؟ أنّ المثقف المعرّب بصفة عامة ودون تخصيص يربط العربية بالإسلام ويفصلها عن بعدها التاريخي. فيصف (أمين الزاوي) المثقف المعرّب بأنّه لا يجتهد في طرح الأفكار، بل أكثر من ذلك بأنه يترصد كتابات المثقف الأمازيغي أو المفرنس ويُصدر أحكامًا انفعالية ناتجة عن شعوره بالغضب والتهميش ولا يفصل بين الجانب الفكري والشخصي لخصومه بل يهاجمهم بإطلاق أحكام تخوينية ، كالعمالة لفرنسا، أو تكفيرية كالتشكيك في عقيدة خصمه رغبة في تشويه خصومه أمام العامة التي ينعتها بالمنقادة.

ويواصل (الزاوي) هجومه على المثقف المعرّب ويزعم أن وراء دعوته الى إحلال اللغة الإنجليزية محل اللغة الفرنسية ليس حبا في الإنجليزية، إنما محاولة تصفية حساب مع المثقف المفرنس على حد قوله الذي لا يزال بشكل عام من يمثل الصوت الحداثي ولا تزال الكتابة الأدبية باللغة الفرنسية على حد قوله التي ينتجها الجيل الجديد من أمثال: كمال داود، ورياض جيرو، وشوقي عماري، وعدلان مدي، والمهدي أشرشور، ومصطفى بن فضيل، وسارة حيدر وغيرهم، على مستوى الرواية مثلا هي المنتشرة أكثر وهي التي تشكل الرأي العام الأدبي الفاعل وتحقق القراءة الثقافية المتميزة. أفي حين يرى أن الكاتب باللغة الفرنسية ذو اتجاه فكري متحرر وحرّ بغض النظر عن توجهه الديني والعقائدي. فهو كما يصفه متسامح، متقبل للرأي الآخر دون تعصب عكس القرّاء بالعربية الدي تغيب

<sup>1-</sup>يُنظر امين الزاوي، محاولة تفكيك ظاهرتي المثقف المعرب والمفرنس في الجزائر، اندباندت عربية بودكاست 8-80-2019رأطلع عليه 26-10-2021.

عنهم القراءة التنويرية وهذا الهام خطير نحاول تبين مدى صدقه. أكما يجيب عدة تساؤلات في مقال آخر حول سر القطيعة بين القارئ المعرب والأدب الجزائري المكتوب بالفرنسية فيقول: "لماذا بين القارئ الجزائري المعرب والأدب الجزائري المكتوب بالفرنسية شبه مقاطعة أو قطيعة ؟ على الرغم من الاحتفاء به في أغلب دول العالم ويحصد الجوائز الكثيرة ويحظى بالترجمة الى لغات أسيوية وأمريكية وأوروبية وإفريقية. سؤال طرحه أحد صحفي جريدة

(اندباندنت)الناطقة بالعربية على الكاتب (أمين زاوي)فكانت إجابته فيما مضمونها: أن المنطلق إيديولوجي ؟ أي كراهة كل ما هو فرنسي أو مكتوب بالفرنسية رغم أن الكتابات الثورية أغلبها كان باللغة الفرنسية بداية بجريدة (المجاهد) التي كانت صوت الثورة التحريرية، وبأقلام وطنية (محمد ديب، مولود معمري، كاتب ياسين، آسيا جبار، مالك حداد، جون عمروش، نبيل فارس، مالك واري. .)"

وتتأسس هذه القطيعة كما يراها أمين زاوي ويشاركه آخرون هذه الرؤية من المدرسة الجزائرية التي تعربت ورفضت القراءة بالفرنسية، هذا النفور حمله معهم طلبة الجامعات، معتقدين أنه أدب لاعلاقة له بالجزائر فقط لأن الحرف أجنبي. وبذلك تكرست ظاهرة رفض قراءة هذا الأدب المترجم في أوساط القراء المعربين.

ويواصل حديثه بأنه رغم انغماسهم في مشاكل وطنهم الجزائر إلا أنهم يعتقدونهم "حركى الثقافة " أو الخونة" (colabo)، كما زعم أن كل الروايات المعاصرة تتحدث عن

أمين الزاوي، لماذا يقاطع القارئ المعرب الادب الجزائري المكتوب بالفرنسية ؟ -اندباندنت عربية بودكاست، الخميس 10يونيو 2021، أطلع عليه يوم 26-10-2021.

واقع الجزائر السياسي والاجتماعي، كروايات "بوعلام صنصال، سليم باشي، عبد القدادر جمعي وكوثر عظيمي، مايسة باي وليلى حموتان وقدور محمد صحي وكمال داوود وأنور بن مالك. ...". ورغم المحاولات الحثيثة لتدعيم القراءة باللغة الفرنسية من قبل وزارات الثقافة المتعاقبة يبقى الأدب الجزائري كما يضيف (أمين زاوي)، مشكوكا فيه وينظر إليه بعين السوء وأنه ضد الإسلام.

وفي الأحير يختم قوله بأن الفضاء الثقافي والأدبي الجزائري يحتاج الى حوار صريح ومناقشات مفتوحة بين النخبة التي تكتب بالعربية وبالفرنسية وبالأمازيغية حتى لا يزداد هذا الشرخ عمقا بين أبناء البلد الواحد، وبالتالي يتم القضاء على الأحكام المسبقة المريضة تجاه هذا الطرف أو ذاك.

وفي حوار أجري مع (مولود معمري) منذ أكثر من ثلاثين سنة، سئل عن مشكلات الحاتب الجزائري الذي يكتب بالفرنسية فأجاب أن أهم مشكلة هي مشكلة القراء، لارتفاع نسبة الأمية، ولذلك أغلب قرائنا في الخارج، والجيل الجديد بدأ يتعلم العربية ويطالب بأن تتوافر جميع أنواع الثقافات بالعربية، وهو كما يراه صعب التحقيق وبعيد المنال، لأنها قضية لا تحظى باهتمامات وأولويات الدولة في الوقت الراهن كما يرد عن تساؤل طرح عليه وهو عن رأيه في كتاباته باللغة الفرنسية "لقد حاولت كثيرا أن أتعلم اللغة العربية ولكني فشلت، وفشلي في تعلم لغة بلادي أثبت غبائي عن جدارة، وهذه

 $<sup>^{-1}</sup>$  المرجع سابق.

مأساتي التي تكمن في داخلي وتسبب لي كثيرا من الألام ". أ فهو بالنسبة لـــه قصـــور ونقــص وقلة ذكاء.

بعدها يستدرك بقوله:"وأحب أن أقول أنه ليس هناك ما يعيب الكتابة باللغة الفرنسية مادام التعبير في رواياتنا عن آلام وآمال الجزائرين، فالقارئ لأي كاتب جزائري يكتب بالفرنسية لا بد أنه يشعر للوهلة الأولى أنه يقرأ لكاتب عربي لأن روح الكاتب هي التي تقوده وتنير له الطريق حينما يضع الخيوط الرئيسية الأولى لما يكتب. ..سواء كان ذلك رواية أو مسرحية أو قصيدة أو قطعة من النثر. .." فاللغة الفرنسية عند (مولود معمري) وسيلة وليست غاية. ومأساته مع العربية أشبه بها عند زميله (مالك حداد) الذي عزف عن الكتابة بمجرد عجزه عن التحرير باللغة العربية.

ويخالفه (أمين زاوي) الرأي فيقول:"...أن القارئ باللغة الفرنسية وبعد أربعين سنة من التعريب، هو الأكثر حضورا والأكثر فاعلية وتفاعلا". وهذا أمر طبيعي ؛ لأن الكاتبين عايشا فترتين مختلفتين في تاريخ الجزائر وشعبها قد مر بظروف عصيبة، بدء بالفترة الاستعمارية التي حاولت سلب هويته فلم تسمح له بممارسة لغته الأم "العربية" بجرية إلا في الكتاتيب المتناثرة في القرى والأرياف، وبعض الأحياء الشعبية الجزائرية حين كان يقرأ القرآن ويحفظه ولا يفهم معانيه، ولم يستطع مزاولة الدراسة بمدارسها لسوء وتردي الحالة المعيشية إلا فئة قليلة من هذا الشعب المطحون المسلوب الإرادة. فكانت بداية انقسام

الثقافية الجزائرية، حوار نادر مع الكاتب الجزائري مولود معمري :فشلي في تعلم لغة بلادي، أثبت غبائي عن حدارة، المجلة thkafamag. com 28/07/2010.

<sup>2-</sup>المرجع نفسه.

<sup>3-</sup>المرجع السابق.

جديد في المجتمع الثقافي الجزائري على أساس لغوي والمطلوب كما الراوي وغيره من الروائيين والدارسين للأدب الجزائري هو إعادة ربط الجزائر بالمحيط الثقافي العربي، وخاصة محيط الكتاب والكتاب التنويري الجيد بصفة خاصة بعيدا عن المعرض الدولي المناسباتي لأننا نعيش قطيعة واضحة مع سوق الكتاب، كما يواصل متأسفا لعدم وصول الكتاب العربي الحزائر أو وصول الكتاب الجزائري المكتوب بالعربية الى العرب والأمر نفسه بالنسبة للكتاب بالفرنسية غير أن هناك قنوات عديدة يصل عبرها.

ومما لمسناه نظرة (أمين الزاوي) للقارئين تختلف وتتباين فيما بينها، فهو يخاف القارئ العربي وعنه يقول: "أحترم القارئ العربي كثيرا لكنه يخيفني... وهذا لأن له أحكام مسبقة وهذا ناتج من نظرته الإيديولوجية الطاغية على أحكامه أوهذا ما استنتجه من خلال ردود الفعل-حسب توصيفه لها- العنيفة للقراء الجزائريين خاصة المعربين اتجاه كتاباته التي يجدونها جريئة ومتحررة كثيرا وتتنافى مع العرف في مجتمعنا المحافظ، وارتفعت أصوات كثيرة تستنكر بعض أفكاره وتصريحاته المستفزة غالبًا الفئة المعربة.

وكلما خُضنا في هذه المعضلة نجدها من تبعات الاستعمار، فلما خضع المغرب العربي لاستبداد المحتل الفرنسي ؟ فرض الظهير البربري في المغرب، وسياسة التجنيس في الجزائر، وسياسة الاستيطان في ليبيا والمسيحية في تونس. ولذلك يدخل الأدب المكتوب باللغة الفرنسية ضمن الفرنكوفونية التي انتهجتها فرنسا في أواخر القرن التاسع عشر ميلادي من أجل تحقيق أهداف سياسية واقتصادية. ولازالت تبعات الاحتلال والتركة المخزية التي

أمين الزاوي، لماذا يقاطع القارئ المعرب الادب الجزائري المكتوب بالفرنسية ? –اندباندنت عربية بودكاست، الخميس 10يونيو 2021، أطلع عليه يوم 26–2021.

<sup>2-</sup>حسن المنيعي، أدب المغرب العربي المكتوب بالفرنسية بجلة دعوة الحق ⊢لعدد 100- المغرب.

خلفها وراءه تنغص على شعوب المغرب العربي حياتهم، ولايزال أهله يتجرعون الويلات والانكسارات، نهيك عن الفتن الداخلية وبين دول الجوار رغم المصير المشترك والقومية الواحدة.

ويشير (بنسالم حميش) الى أن واضع مفهومها هو الجغرافي (أونزيم ريكلوس)الذي توخى منها -كما سجل في كتاباته عام 1889- تعبيرا عن ( فكرة لسانية وعلاقة جغرافية ) وأرادها أداة لتنحية اللغة العربية والديانة الإسلامية. أوقد استعمل (أونزيم) هذا المصطلح في كتابه "فرنسا والجزائر والمستعمرات". وكان بعض المتحمسين والمفتونين بالثقافة الفرنسية يقولون بأن الجزائر أو شمال إفريقيا تستحق أن تكون إحدى مقاطعات الأدب الفرنسية. "كوهذا نتيجة الاستلاب والتبعية الثقافية للمستعمر.

وحسب تقرير الجامعة العربية بتاريخ 12-12-1963، والذي جاء فيه: "لقد حاول الاحتلال الأجنبي دوما طمس معالم اللغة العربية بكل الوسائل وفي سائر الميادين، وخاصة في أقطار المغرب العربي حيث عمد الى إحلال اللغة الأجنبية محل اللغة العربية ليضمن لنفسه البقاء". وهو اعتراف دولي بجرائم المحتل في محاولة مسخ شعوب بأكملها

كما يعترف (أمين الزاوي) أن المرجعيات النصية للأدب الجزائري المكتوب بالفرنسية مرجعيات تنتمي الى حقل ثقافي وأدبي غير الحقل الأدبي والثقافي المرتبط مباشرة باللغة الفرنسية، فهي مرجعيات مؤسسة ومكتوبة في النص بالفرنسية أو على الأصح المنقولة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- حسن المنيعي، أدب المغرب العربي المكتوب بالفرنسية، تر:حسن المنيعي −مجلة دعوة الحق ⊣لعدد 100- المغرب،الثلاثاء. 2019.18 رأطلع عليه 5-5-2022).

<sup>2-</sup>المرجع نفسه.

<sup>3-</sup>المرجع السابق..

إليه، هي مرجعيات مرتبطة في أغلب الأحيان بالذاكرة والطفولة وبالأمومة، وهذا الحقل الثقافي والاجتماعي الأمومي الذي ينتمي اليه الكتاب الجزائريون هو حقل شفوي ورموزي ففي هذا الحقل تلعب الأم دورا مركزيا لذلك فالأديب يمارس كتابة لسان أمه أو عالم طفولته وفي الحالتين فإنه يقوم بعملية ترجمة من نوع خاص لهذين العالمين اللذان يعدان مركز ثقل في كل إبداع. . .

وبما أنه يكتب باللغتين العربية والفرنسية ويترجم كذلك أن "كل اللغات جميلات وفي كل اللغات حريات، ولكن الكاتب هو الذي يرهن نفسه للعبودية أو للبيع أو الشراء، حرّاء موازين سياسية تحكم مؤسسات تشتغل بهذه اللغة أو بتلك. ليواصل تصريحه بأسفه على اللغة العربية قائلا: "أشعر أن اللغة العربية يلتهمها الدين والدينيون يوما بعد يوم، لغة للأسف، تمشي نحو اللاهوت في ظل ما يجري من مصادرة سياسية وإيديولوجية لهذه اللغة الي كانت لائكيه قبل الإسلام نفسه. "أفأمين الزاوي وبعد غيابه عن الساحة مدة، عاد بإصدارين ؟ رواية باللغة العربية بعنوان "حادي التيوس" والثانية بالفرنسية" اليهودي الأحير لتمطيط"، وفي حوار أجراه مع إحدى الصحف الوطنية سئل عن الدافع للكتابة بلغتين رغم أنه محسوب على التيار المعرب، فلمن يكتب بالفرنسية ؟،فأجاب :"أحب أن أكون مقروءا في الجزائر وأحب البحث عن القارئ الجزائري "1، غير أنه يصف القارئ المعرب بالعنف والكسل، لأنه كما يبرر أن المؤسسات (دينية، سياسية، احتماعية) هي الدي تقرأ نيابة عنه وتفرض وصايتها عليه، وهي من جعلت منه قارئا مؤمنا بالبديهيات لا يسأل وخاضع غير مبدع. يدخل النص بنية مسبقة وبحكم مسبق على الكاتب وينعت القارئ المعرب أنه

أ-أمين الزاوي أدعو الى تحرير القارئ من الإيمان الساذج الجمهورية، الإثنين 07−2015ـ201. aljoumhouria.com أطلع عليه 22-03-202.

قارئ جرائد لا قارئ كتب، فهو يريد قارئًا قلقا دائــم الحــيرة والتســاؤل لا يطمــئن للحيــاة وذلك بممارسة الإزعاج الإيجابي ومحاربة الكسل الفكــري والاحتفــال "بــورم الماضــي" الــذي تقدمه بعض "روايات الساندويش" القائمة على الانتفاحات اللغويــة والإنشــاءات الغراميــة الـــي يفند انتمائه لها.

وأنه لا يكتب رواية بل هو صاحب مشروع روائي يقوم على فلسفة روائية لا تقدم رواية ميتة وإنما نص يقوم على الاندهاش والاكتشاف. هذا السزعم يفنده (عبد العزيسز بوباكير) ويكذب كل ما صرّح به (أمين الزاوي) بتقديم الأدلة والسبراهين عسن طريق رسالة مباشرة وجهها له وتصريح ينفي عنه اتقانه الكتابة باللغة الفرنسية رغم ادعائه ذلك وأن مستواه لا يؤهله، خاصة وأنه عاجز عن الحديث بما مدة دقيقتين، ويذكر أنه حين عاد مسن سوريا لم يكن يقيم جملة مفيدة باللغة الفرنسية، ثم يقر بأنه لا يوجد كاتب نبغ في غير لغة أهله إلا قلة ومثل على ذلك ب (بناباكوف الروسي وكونراد البولوي) أ. ولا يخفي بوباكير عن التعيير عن هواجسه على حد قوله وإساءته للمعربين ثم يختم رسالته الصارمة والصريحة بتوجيهه خطاب مباشر له بقوله :"لقد أخطأت يا الزاوي العنوان وأخطات العصر والأخطر من ذلك أنك أخطأت شعبك "2. فشعب الجزائر مسلم والى العروبة ينتسب كما وصفه الشيخ (عبد الحميد بن باديس) الامازيغي الأصول و لم يأت تعريفه اعتباطيا، بـل كان نتيجة

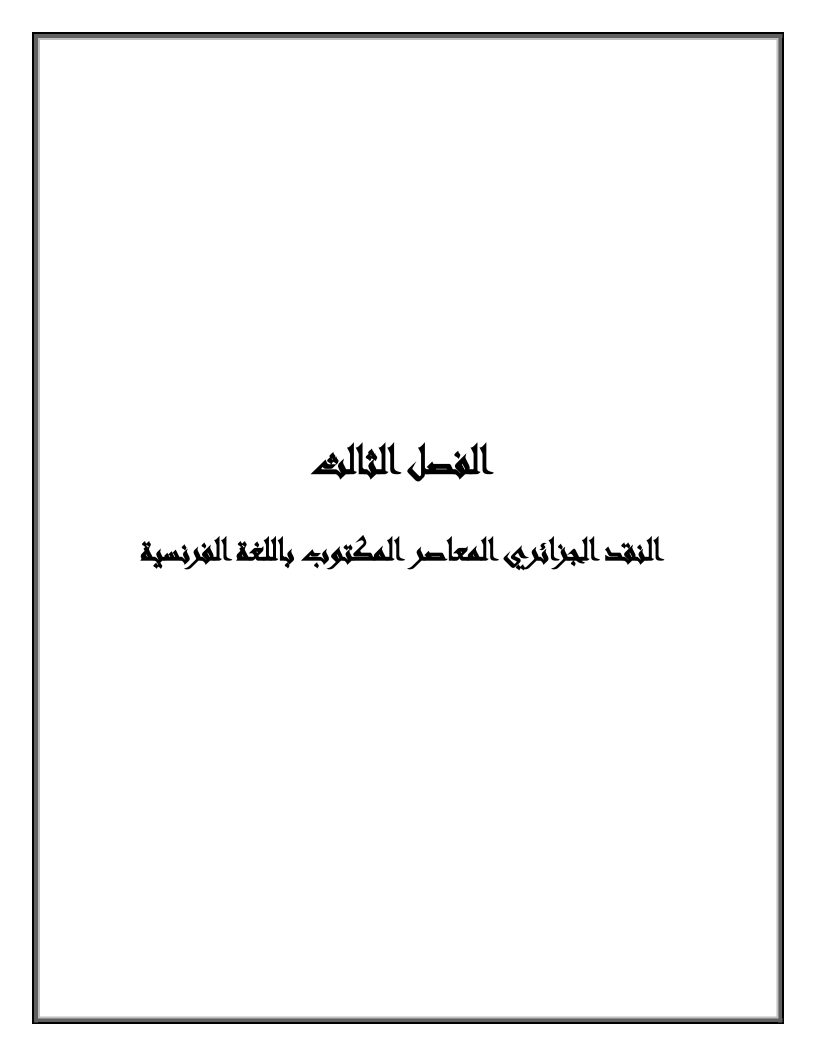
De ،2021-08-23 الخير يتهم الزاوي بإذكاء الفتنة بين الجزائريين، الأوراس، آخر تحديث أم الخير حميدي 28-28-2021، awras.com -(أطلع عليه 6-8-2022.)

djazairess. .2011 -09-24 في الشروق اليومي 24-20-20 الشروق اليومي 24-20 المروق المروق اليومي 24-20 المروق المروق المروق اليومي 24-20 المروق الم

احتكاكه واندماجه ومعايشته لهذا الشعب بكل خصوصياته وبكل ما مرّ عليه من حضارات وغزاة ومستعمرين، وعليه لابد من وجود إرادة حقيقية ووعي بما كان وبما هو كائن.

وليس الصراع والتجاذب في الأفكار والطروحات بين هاذين الكاتبين أكاديمي وصحفي إلا نموذج وعينة مما هو موجود في الساحة الثقافية الجزائرية، من تصادم بين المفرّنس والمعرب، أو المتحيز لطرف على حساب آخر وتقزيم الخصم وتجهيله بإلقاء التهم كالتخوين والتجهيل.

فاللغة الفرنسية واقع فرضه المحتل لعقود وأصبح جزء من تركيب الشخصية الجزائرية، والتحرر منها يبدأ بالتدريج وببناء الشخصية الجزائرية دون انغلاق وتطرف على ذاها أو ذوبان في الآخر سواء الفكر واللسان الفرنسي أو غيره من الثقافات. والأخذ من هميع الثقافات ما يناسب الهوية الجزائرية وينفع، وبما يجعلها ترتقي وتحترم كياها، فالقضية مصيرية حمولتها ثقيلة لابد من التعامل معها بروية وبعد نظر، دون تعصب أو استلاب.



# المبحث الأول

ملامع التجديد في النقد الجزائري المعاصر

في هذا الفصل سنحاول رصد أهم الأعمال النقدية الجزائرية المعاصرة المكتوبة باللغة الفرنسية وقبل ذلك نرجع الى البدايات الأولى التي ظهرت فيها ملامح التجديد في النقد الأدبية الجزائري وفضل النقد الصحفي عليه ثم الإشارة الى توظيف اللغة الفرنسية كبديل للغة العربية الممنوعة من قبل المحتل وبروز بعض النوادي والجلات الأدبية كسابقة للحديث عن التحرر بعدها الإشارة الى الأدباء الاندماجيين أو كُتّاب البلاط كما شاعت تسميتهم والذين أخذوا على عاتقهم الدفاع عن المحتل ومصالحه، لنصل الى فترة الخمسينات والتي تُعد بحق فترة الأدب المجزائري " الموية والأفكار والتطلعات " المكتوب باللغة الفرنسية فرضا وليس رغبة وحبا في هذه الأداة، فأنتجت لنا الأقلام البارزة آنذاك روائع تفند مزاعم المحتل الذي كان يتبجح بذوبان الشخصية الجزائرية في المجتمع الفرنسي.

من خلال المبحث الأول الذي وسمناه بملامح التجديد في النقد الجزائري نتحدث فيه عن هذه الملامح قبل وبعد الاستقلال من خلال الاعتماد على دراسة للكاتب واسيني الأعرج وهذا للموضوعية والمنهجية التي تبناها وقد قسمها الى أربع مراحل وفي كل مرحلة يمثل لأعلام ورواد تلك الفترة. بعدها نتوقف للحديث عن الأدب الاستعماري في الجزائر، والأدب الوطني الذي كتب باللغة الفرنسية والذي ظهرت جزائريته في الأدب بينما ابتعد وغاب عن النقد بسبب انشغال الأغلبية بالحرب التحريرية.

ثم في المبحث الثاني المعنون بالنقد الجزائري المعاصر المكتوب باللغة الفرنسية. فيه نقارن بين المشروعين النقديين الجزائريين المكتوبين بالعربية وبالفرنسية، وهي مقارنة مهمة بين (عبد الحميد بورايو) و (كريستيان عاشور )بالاستئناس بدراسة للناقد الجزائري (رشيد بن مالك) برصد نقاط التشابه والاختلاف، وكلا النقدين أرضية للنقد الجزائري الذي لابد من جزأرته.

وعليه نُدرج دراسة قيَمة ومُستفيضة عرضها الناقد الجزائري (رشيد بن مالك) حول النقد الجزائري المعاصر المكتوب باللغة الفرنسية في موازنة رآها الناقد ضرورية بين هذا النقد ونظيره المكتوب باللغة العربية لأنه من منظوره أنه خطا خطوات عملاقة يشهد لها القاصي والداني وخرج بنقاط محددة سنعرضها لاحقا.

وفي الأخير ومهما اختلفت الرؤى وتضاربت الآراء والمواقف نحن امام نقد جزائري بلغتين مختلفتين أي وجهين لعملة واحدة أحدهما يكمل الآخر، هما كفتين لميزان واحده هو النقد الجزائري الذي كثر حوله اللغط والتشكيك في وجوده أصلا وهو موضوع متشعب لن نخوض فيه هنا ولن نفتح بابا لم نؤمن به يوما وسنحتفي بما تركه لنا سلفنا ولو كانت مجرد أراء وانطباعات ذاتية ورغم التضييق وتجهيل الامة الجزائرية وتجويع شعبها خرج النقد الجزئري من الرماد كطائر الفينيق.

## 1-ملامح التجديد قبل وبعد الإستقلال:

يعرض (الأعرج واسيني)في تقسيمه حالة النقد الجزائري قبل وبعد الاستقلال، الذي مرَ كما صنفه الناقد بأربع مراحل لنشهد بعد ذلك التغيير الكبير بعد الاستقلال وتحرر الجزائري من ربقة المحتل.

ويتفق (واسيني الأعرج)مع (أبو القاسم سعد الله )في قوله : «أنه مادُمنا نعترف بوجود محاولات في الأدب فمن الحق أن نعترف كذلك بوجود محاولات أحرى في النقد، إنها محاولات تتلائم مع المستوى الفني لإنتاجنا الأدبي ». أفهو اعتراف ضمني بوجود نقد حزائري،

أ-أبو القاسم سعد الله دراسات في الأدب الجزائري الحديث، ص80.

لكنه غير ناضج وغير فعّال حيث وسمه بالمحاولات النقدية وليس بنقد كما كان موجود عند النقاد في المشرق العربي أمثال طه حسين والعقاد وأحمد أمين.

ويؤكد ذلك تصريح (واسيني الأعرج)الذي وسم النقد الذي ظهر ابان الاحتلال الفرنسي بأنه نقد انطباعي وغير بنّاء استعمل كأداة للانتقام ولذلك نجد الكثير من الكُتّاب يشكون منه، وعلى رأسهم أحمد رضا حوحو الذي وجد طريقة خاصة في التعامل مع النقاد "فكان يجاملهم ويتقي شرهم ويغمزهم أحيانا في حواره مع حمار الحكيم، وقلما يهاجمهم بصراحة ». أومع ذلك استطاع الناقد (واسيني الأعرج) حصر المرحل التاريخية التي مر بحا النقد الأدبي الجزائري قبل وبعد الاستقلال، الذي مر كما صننفه الناقد بأربع مراحل لنشهد بعد ذلك التغيير الكبير بعد الاستقلال وتحرر الجزائري من ربقة المحتل تمثلت المرحلة الأولى حسب قراءته في بعض الإسهامات التي تمثلت في التشكيك في الأعمال ونبذ الجديد منها أمثال "عبد القادر مجاوي، أبو القاسم الحفناوي، محمد كحلول، . . "وغيرهم كثر.

ثم تأتي المرحلة الثانية مع الشيخ (عبد الحميد بن باديس) وتلاميذه لكن كان تناول الأدب إيديولوجيا وتتحكم فيه القناعات السياسية التي كانت تنتهجها جمعية العلماء المسلمين الجزائريين، بعدها مرحلة الشيخ (البشير الابراهيمي) ومنبر الصحافة (البصائر) محالا لممارسة النقد، وتقويم الابداعات المنشورة بكلمات إبداعية لم تخرج عن الانطباعية لكنها تجاوزت من سبقوها بكثير. وقد ركز واسيني على تأخر الحركة النقدية في الجزائر الذي بدوره كان امتدادا لتأخر الحركة الأدبية الى تلك الشروط التي تبنتها جمعية العلماء المسلمين الجزائريين من خالال

 $<sup>^{-1}</sup>$ واسيني الأعرج :اتجاهات الرواية العربية في الجزائري، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup>يوسف وغليسي : النقد الجزائري المعاصر من اللانسونية الى الألسنية، ص191

تلك التوجيهات التي كانت تظهر بين الفينة والأخرى على صفحات الجرائد كالبصائر التي كانت تبشر بموضوعات معينة وابداعات ذات توجه إصلاحي تربوي واخلاقي بالدرجة الأولى.

وفي اعتقاده أن الجمعية كانت تحاصر "الابداعات التي كانت تخرج على المألوف في الأدب العربي كالرواية مثلا والتي كانت ماتزال فنا جديدا على الساحة الأدبية ليس الجزائرية فحسب. "أوهو تقسيم فيه كثير من المنطقية والجدية، ويمكننا الاحتكام إليه، لأنه اعتمد فيه على الكرونولوجيا التاريخية وقام بعملية مسح لما كان موجودا آنذاك وتمت الإشارة إليه من طرف مؤرخين وكتاب فرنسيين وجزائريين وحتى عرب.

ويأتي الجيل الرابع نتاج مدرسة بن (باديس)و (الابراهيمي) ممثلة في (بوكوشة، أحمد رضا حوحو، وابن منصور، ومولود الطياب. ويعد كتاب (أبو القاسم سعد الله )"محمد العيد آل خليفة رائد الشعر الجزائري الحديث "الذي صدر 1962، أول كتاب نقدي ألف في هذه الفترة، لأنه وضع انتاج محمد العيد آل خليفة في ميزان النقد، دون إغفال ما نشره أبو القاسم سعد الله قبل هذا الإصدار والمتمثلة في دراساته التي جمعها في كتاب "دراسات في الأدب والأدب الجزائري الحديث. "2

ويستمر النقد الانطباعي بعد الاستقلال، كما ظهر الاهتمام بالواقعية الاشتراكية واستمر من السبعينات الى الثمانينات وكانت الصدارة للناقد (محمد مصايف) من خلال كتابه "الرواية العربية الجزائرية الحديثة بين الواقعية والالتزام 1983، 3 محهودات نقدية حاول من خلالها (محمد مصايف) التأصيل المنهجي للنقد الأدبي الجزائري من منظور الرؤية الواقعية

 $<sup>^{-0}</sup>$ واسيني الاعرج، اتجاهات الرواية العربية في الجزائر، ص $^{-0}$ 

<sup>2-</sup>عبد الله أبو هيف :النقد الأدبي العربي الجديد في القصة والرواية والسرد، 52-53.

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص 55-56.

الاشتراكية وهو طرح تقليدي موجود في المشرق العربي، فقد حدد بداية التوجه النقدي الاجتماعي بانتقال الشعوب من طور متحسس الذات وتفحص الداء وصياغة المشاكل الى مرحلة ما يسميه ب"الكفاح الواعي الحقيقي".

وانتقل الاديب هذه النقلة الى مرحلة الواقعية الاشتراكية يلازمه الناقد بشكل دقيق وواضح ليؤكد طغيان النقد الاشتراكي الذي صار غالبا على جميع المناهج النقدية فيقول :« وبعد انتقال الشعوب العربية من طور تحسس الذات، وتحديد المشاكل الاجتماعية والسياسية التي كانت تعاني منها الى مرحلة الكفاح الواعي الحقيقي على جميع الجبهات والمناهج النقدية في الأدب العربي الحديث 1 »

وغير بعيد عن (مصايف) نجد (عمار بلحسن) يبرر ظهور الاتجاه الماركسي الى انتصار ثورة أكتوبر السوفياتية وسيادة البروليتارية دون أن يحدد أي مجتمع ظهر فيه، إلا من باب التبعية للاتحاد السوفياتي سابقا فيقول: « الكتابة في الأدب عموما والكتابة الروائية على وجه الخصوص قصد تجاوز ذلك التنافر بين الفرد والمجتمع وذلك بإعادة تكوين الروح الملحمية حيث يتحد الأنا بالأخر، والفرد بالجماعة 2 »

ويؤكد (محمد بوشحيط) على ظهور مرحلة جديدة وتجربة نوعية بعد الحصول على الاستقلال، التي تفرض -برأيه-الانتقال الى الضفة الأخرى، ولا نعتقد أن نعتقد أن الضفة الأخرى إلا تجربة الكتابة الجديدة التي تعبر عن معاناة ومقاساة شعب تكالبت عليه قوى القهر

<sup>1-</sup> محمد بوشحيط، الكتابة لحظة وعي، مقالات نقدية، المؤسسة الوطنية للكتاب، دط،الجزائر،ص35.

<sup>26-25</sup> عمار بلحسن، الأدب و الإيديو لو جيا، المؤسسة الوطنية للكتاب، دط، الجزائر، ص=25

والظلم 1. الى جانب دراسة (عبد الفتاح عثمان )النقدية سنة 1993، الموسومة ب"الرواية العربية الجزائرية ورؤية الواقع "ومآخذ هذه الدراسة كثيرة كالاعتماد على الأحكام المسبقة كما في رأيه في رواية الزلزال للطاهر وطار، وتجنبه الموضوعية حين أقصى روايات رشيد بوجدرة بحجة أن رؤيته للواقع الجزائري مضطربة. 2 غير أن تجليات التجربة النقدية بدأت تلوح مع أعمال (أبي القاسم سعد الله وعبد الله الركيبي، وعبد الملك مرتاض والأعرج واسيني، وعمر بن قينة..)

وصولا الى مرحلة السبعينات ومع المناهج النقدية الجديدة كالسيميائية، والبنيوية، والتفكيكية. لاحت أعمال (عبد الحميد بورايو)، و(إبراهيم الرُمان)، (الطاهر يحياوي)، (مصطفى الغماري)، (شريبط أحمد شريبط)، (محمد مصايف)، (يوسف وغليسي)، (مخلوف عامر)، (سعيد بوطاجين)، (محمد ساري)، (آمنة بلعلى)، (آسيا جبار)، (عبد القادر فيدوح)، (محمد تحريشي)، (حسين خمري) (آمين الزاوي)، (فيصل الأحمر.)

كما يتفق معظم النقاد الجزائريين على اختلاف مشارهم وتوجهاتهم أن بدور الاتجاه التجديدي في النقد الأدبي الجزائري تفتقت مع النقد الصحفي وذلك من خلال الشهاب والمنتقد والبصائر لسان حال الشعب الجزائري باللغة العربية آنذاك إذ اتسم بالانطباعية والعفوية والتركيز على الأخطاء اللغوية وإطلاق الأحكام النقدية الجزئية، كل هذا في إطار النقد الأدبي الكلاسيكي. وهو ما أشرنا إليه سالفا حين ذكرنا المراحل الأربع التي وضعها (الأعرج واسيني) للنقد الجزائري قبل وبعد الاستقلال وكيف مارس شيوخنا(عبد الحميد بين

<sup>1-</sup>المرجع السابق، ص83.

<sup>2-</sup>عبد الفتاح عثمان، الرواية العربية الجزائرية ورؤية والواقع،ص 22.

باديس)و (الابراهيمي) وتلاميذهم النقد على صفحات الجرائد منتقدين ما يصدر من أعمال جزائرية بأحكام تلفّها النظرة الأيديولوجية وتترصد الهفوات والأخطاء وتستحسن ما وافق مبادئهم وتماجم ما خالفها.

يرى (زين الدين بمرزوق) أن الناقد الأدبي الجزائري ظل واعيا بمتطلبات الممارسة النقدية من حيث ظل يتبين وجهيها الوظيفي والإبداعي 1 الأنه يعتقد أن كل ظاهرة أدبية إبداعية لابد أن تقوم على ما تتوافر عليه هذه الظاهرة من تقاليد إجرائية تكون قد ترسبت خلال سيرورة الممارسات المتراكمة.

وكان لفئة من النقاد الجزائريين الفضل في تحسره وانفتاحه على الحسراك النقدية من الأنماط أمثال أحمد رضا حوحو، رمضان حمود. .. 2. وقد تسدر جت هذه الأقسلام النقدية من الأنماط السياقية الى نظيرتما النسقية مع وجود بعض المحاولات الجادة. و كان للحدائة والخطاب النقدي الحداثي أثر واضح، فتنوعت المقاربات بين نقد الشعر ونقد الرواية ونقد القصة، لأن اللغة العربية كانت ممنوعة في ذلك الوقت كأداة للتعبير والبوح وقد أستعار أغلب مثقفي الجزائر فله العدو، ودافعوا عن وطنهم غير آجمين بوسيلة التعبير، فظهرت حركة فكرية لم تكن معروفة قبلا متمثلة في النوادي الثقافية والمجلات الأدبية كمحلة آرش الني أنشئت عام 1944 من قبل الشاعر والصحفي (جان عمروش)\*3 وهي ذات طابع تحرري نشر بما وقد الترم (جان عمروش) وحا وحسداً طيلة حرب الجزائر بشرح القضية الجزائرية لفرنسا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- ينظر :زين الدين بومرزوق، مقاربة نقدية للقصة الجزائرية المعاصرة، ط1،مطبعة فضيل، الجزائر، ص12.

<sup>2-</sup>Jean déjeux la littérature algerienne contemporaine :p24

\*\* الموهوب عمروش الاسم الحقيقي لجان وهو لقب سماه به أحد الآباءبعد تنصيره من قبل الكنيسة –مقاله بعنوان "يوغرطا الخالد" عام

1946

### 2-الأدب الجزائري المكتوب بالفرنسية:

قبل الولوج الى الحديث عن النقد الجزائري المعاصر المكتوب باللغة الفرنسية، نعرج على الأدب الجزائري المكتوب بهذه اللغة فلن تتضح صورة النقد الوطني المكتوب بلغة الآخر، إلا بإلقاء الضوء على الأدب المكتوب باللغة ذاتما ويرجع المؤرخ والباحث الفرنسي حان ديجو بإلقاء الضوء على الأدب المكتوب باللغة ذاتما ويرجع المؤرخ والباحث الفرنسية ما ولا عين المؤلفة الفرنسية الى سنة 1891. وهو عبارة عن المؤلفة النقام الشيخ "كتبها محمد بن رحال ونشرتما "المجلة الجزائرية التونسية الأدبية والفنية "تعبر عن تقاليد المجتمع الجزائري، دون أن يغفل بعض المحاولات بأسماء مستعارة يجزم ألها لفرنسيين (كا لجزايري) و(الراوي) و(الفرياني).

ثم ذكرا إثنين هما (أحمد بوري) و(سالم القبي)"نشر الأول عام 1912 في جريدة الحق رواية بعنوان " مسلمون ومسيحيون " ونشر الثاني سنة 1917 مجموعة شعرية بعنوان "حكايات وقصائد من الإسلام "وأردفها ب مجموعة ثانية، سنة 1920 سماها ب" أنداء مشرقية "، غير أن ما يعاب على الرجلين مدح فرنسا وتصوير علاقة الانسجام بين الشعبين وهو ما يناقض الواقع فمنذ أن وطئت أقدام فرنسا أرض الجزائر عاش الجزائري والفرنسي كخطين متوازيين لم يلتقيا على جميع الأصعدة ولاحتى الفكري منهم فكان لكل منهما معيشته الخاصة ولو كان على نفس الأرض.

وما كان يروجه المحتل وأتباعه من المستفيدين من الوضع العام ويحظون بامتيازات خاصة نظير ولائهم، يجانب الحقيقة ولا يعبر عنها مطلقا، ولهذا يرى (ديجو) بإن الانطلاقة الحقيقية

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-Jean déjeux la littérature algerienne contemporaine :p24

للأدب الجزائري المكتوب بالفرنسية كانت مع رواية" أحمد بن مصطفى القومي " لمؤلف (القايد بن شريف). أو بناء على ماسبق يمكننا أن نقسم هذا الأدب الجزائري المكتوب بالفرنسية ولل شريف المراحل تاريخية مختلفة بداية ب: -القرن التاسع عشر والذي يعد بمثابة أرضية للأدب الفرنسي الذي كتب في الجزائر من طرف فرنسيين فتنوا بهذه الأرض وسحرهم جماله.

وهو ما يؤكده قول غي دي موبسان ( Guy de Maupassant )الذي يتغنى بجمال الجزائر في كتاباته:"... نحلم دائما ببلاد مفضلة، ... أنا أشعر بأي منجذب نحو إفريقيا برغبة ملحة وبحنين الى الصحراء المجهولة قد غادرت باريس في 6 جويلية 1881 أردت أن أشاهد أرض الشمس والرمال في قلب الصيف، تحت الحرارة الثقيلة والضوء الخلاب "2.

<sup>3</sup> Ibid,p:21

<sup>1-</sup>المرجع نفسه، ص 85.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jean dejeux,littérature magrébine de la langue française,canada,1973,p24

يقول فيها: "لقد وجدت البلاد السلام، والرفاهية تحت الرعاية الفرنسية، وليس هناك من لا يعترف بهذا الوطن الأم، الذي انتشلته من الظلمات ليرى النور، ويعيش حياة الرفاهية والسعادة ". ولا يصدر هذا الاعتراف الا من مستمتع بخيرات الوطن يرفل في رفاهية القصور ليس له علاقة بشعب جائع، خائف، مسلوب الحقوق والإرادة وهو دون أدنى شك مصنف كأدب استعماري بامتياز ومع بداية الخمسينات تولد كتابات جزائرية صرفة تعير عن الأنا والذات الوطنية بلغة الآخر مع كتاب أمثال: (مولود فرعون، محمد ديب، مالك حداد، كاتب ياسين، مولود معمري. .)" وفي كتابات هؤلاء وغيرهم من الوطنين، قُتل المحتل رمزيا، قبل تدميره على أرض الواقع من قبل الثورة المظفرة، فنقلوا لنا وقائعها ورسموها بألوان اختلفت بين شعر، وقصة، ورواية.

وبسبب انشغال مفكريها بين منهمك في مقاومة المحتل، وبين من آثر الهجرة نظرا لتردي الأوضاع التي عرفها المحتمع الجزائري خلال سنوات الثورة الحريرية "انتكاسة سياسية وثقافية وفكرية وأدبية وفترة انكماش ثقافي أشبه بالغيبوبة شعر فيها الانسان الجزائري بالغبن والانكسار المادي والمعنوي وهو ما شمل الأدباء والكتاب الذين هم بطبيعتهم أكثر إحساسا بالمعاناة الوطنية بكل امتداداتها وهو ما أحدث فراغا رهيبا في الساحة الأدبية والنقدية.

وما يُحسب للأدب الجزائري المكتوب بالفرنسية أنه رصد بمختلف الأجناس الأدبية والفنية ملاحم الجزائريين من انتصارات وهزائم بل هناك من ينكر وجود أدب جزائري أصلا فكيف له أن يقر بوجود نقد جزائري محظ. وهو ظلم واجحاف في حق الأعمال الإبداعية

<sup>-1</sup> حمد منور، أزمة الهوية في الرواية الجزائرية باللغة الفرنسية -1

والمحاولات النقدية حتى ولو كانت في مجملها انطباعية ذاتية لا ترقى عن كونهــــا ارهاصــــات لمـــا هـــو آت.

يقول سعيد خطيي: "في الجزائر سؤال واحد يتكرر: هل يوجد نقد أدبي ؟ نعم، هو موجود، خلف أسوار عالية، في مدرجات التدريس بالجامعة، في قاعات المحاضرات الدورية يتوارى بين مقاعد المقاهي، وفي أركان الحانات، سنجده في رسائل جامعية، مكدسة في مكتبات عتيقة، لا تصل إليها الأبصار، وفي جلسات حميمة أو نميمة ترفض الانتقال من الشفهي الى المكتوب". أفعند (سعيد خطيي) لايزال النقد الأدبي في الجزائر محدود في فضاءات ضيقة وسطحي ويرى أنه لا يتعمق في مسائلات نقدية هامة إلا الشذرات التي تناولها نقاد كثيرون قبله وينعته بأنه لا يخرج من دائرة رسمها لنفسه سلفا بحكم وظيفته التعليمية ولا يتمرد على هذا الواقع قيد أنملة غير مبدع. ألا هي رؤية مؤسفة يشاطره فيها الكثير من الدارسين والمتبعين الموضع النقدي الجزائري المحصور في حجرات الدرس الأكاديمي وهو ما أشر على ديناميكية الدرس النقدي والمشتغلين في حقله وجعل النقد الجزائري يراوح مكانه، بل يتراجع القهقرى الجال أن نقف ونحاول التعرف على مكامن التحجر والتخبط الذي نعانيه ونومن بخصوصيتنا المجال أن نقف ونحاول التعرف على مكامن التحجر والتخبط الذي نعانيه ونومن بخصوصيتنا وقيزنا و نطلق من ذواتنا لا من الغير.

<sup>2017-11-04</sup> وحاور خارج الأدب، 10-11-04 من المعربين وصراع بوجدرة وداوود خارج الأدب، 10-11-04-2012. وحاورت بالفرنسية أكثر ذكاء وتسامحا من المعربين وصراع بوجدرة وداوود خارج الأدب، 10-11-04.

كما تواجه الساحة الفكرية الجزائرية معضلة أخرى تتمشل في محدودية المقروئية في الجزائر وكساد سوق الكتاب وهو أحطر امر على الكاتب والناقد، فالكتاب هـو المحرك الرئيس والحلقة الأقوى في سلسلة الكتابة التي تجمع بين القارئ والكاتب والناقد وبدون كتاب أو ترويج لاقتنائه تظل مهمة الكاتب والناقد ناقصة غير أن هذه الشكوى ليست عامة بيل هناك من يفند هذا القول خاصة بالنسبة للأدب الجزائري المكتوب باللغة الفرنسية وهو ما يصرح به (أمين الزاوي) عكس قول بعض الكُتّاب والنقاد أن المقروئية بالفرنسية في الجزائر تراجعت ويجد العكس تماما حيث ازدادت رغبة الشباب في تعلم هذه اللغة لحاجتهم لها في مواقع التواصل الاجتماعي وتعلمهم شخصي بعيد عن المدرسة والقارئ بالفرنسية كما يصفه (الزاوي) مجتهد، يقرأ ويناقش ويسأل، وهو أيضا قارئ متسامح، يقبل الاحتلاف ولا يصادر رأي الروائي وهي ليست أحكام خارجية وشفوية كما يؤكد ذلك بل ناتج عن ما لاحظه من نقاشات من داخل نصوصه ونفاذ الطبعة الأولى لأغلب رواياته بالفرنسية في ظرف أشهر معدودة.

كما أن القُرّاء الجزائريين الجدد بالفرنسية شباب من مختلف المهن والتحصصات (أطباء، مهندسين، تقنيين وعلميين) وهي كما يراها ظاهرة غريبة على مشهد القراءة في حين يبدو له القارئ بالعربية في أغلب الأحيان من العلوم الإنسانية أو من قطاع التعليم وبدرجة قليلة جداً وهذا ما خلق الفرق في نظره بين نوعية القُرّاء. أوهو يبدي رأيه في الفئتين (القُرّاء بالعربية والقُرّاء بالفرنسية) باعتباره يكتب باللغتين، يقول أمين الزاوي: "أنا عاشق اللغات، لكل لغة غوايتها، فكما للأنثى عطرها، فللغة كذلك، يغريني عطر الشرق حين أكتب بالعربية، وعطر باريس حين أكتب بالفرنسية، حين أكتب باللغتين العربية والفرنسية أشعر كالطير المحلق باريس حين أكتب بالفرنسية، حين أكتب باللغتين العربية والفرنسية أشعر كالطير المحلق

<sup>1-</sup> أمين الزاوى :حين أكتب باللغتين العربية والفرنسية أشعر بالتوازن، 06-09-2013، https://archive.aawsat.com

بجناحين، أشعر بالانطلاق أكثر في المخيال، في معانقة الحرية بصييغة الجمع. .أشعر بالتوازن حكمه القاسي على القارئ العربي وعلى الحضارة الإسلامية بشكل حاص ألّب عليه الأقلام وخلق له العداوات وعرّض حياته للخطر بسبب تصريحاته الجريئة جلاً. وردًا على سرّ جُرأته الكبيرة التي يراها الأغلبية تطاولاً على الدين وأهله، يقول : «أقول وبكل صراحة أنا لست أكثر جرأة من الفقهاء والشعراء والناثرين العرب المسلمين الذين كتبوا عن الجنس والنساء منذ ما يزيد عن أربعة عشر قرنا. من كتب السيرة النبوية الى كتب الشعر الى كتب السرد الى كتب الابية الجنسية، كان العرب المسلمون منفتحين على هذه الموضوعات دون عقدة دينية أو الحلاقية أو حضارية. 2 » وأورد كذلك أسماء الأدباء العرب اللهيري وبشار بن برد وحص بالذكر بينهم النفزاوي، حلال الدين السيوطي، أبو نواس المعري وبشار بن برد وحص بالذكر الجاحظ في رسالة "القيَّان". 3 وهو بهذا ينفي عن نفسه التفرد في الخوض في الحديث عن الطابوهات والمسكوت عنه، ومثل هذه الموضوعات الحساسة والشائكة قد خاض فيها العديد من العرب والمسلمين قبله ومنذ قرون خلت.

وحول جدلية القارئ بالعربية والفرنسية في الجزائر، تقلد ياسمينة خضرا (محمد مولسهول \*4) Moulesshoul اسمان لشخص واحد، وهو الأديب الذي تخلى عن زيه العسكري من أجل الأدب والكتابة، تمنى أن يكون كالشاعر العباسي أبو الطيب المتنبي في

ultraalgeria.ultrasawt.com ،2018-06-17 يضرم النيران في الجنة، أمين الزاوي يضرم النيران في الجنة، أمين الزاوي يضرم النيران في الجنة أ $^{-1}$ 

<sup>2-</sup>مخلوف، عامر، الرواية والتحولات في الجزائر(دراسات نقدية في مضمون فيالرواية المكتوبة بالعربية )،ص 12.

<sup>3-</sup>ناوي كريمة، المحضور الديني في الرواية الجزائرية المعاصرة أمين الزاوي وآسيا حبار أنموذجا، حامعة زيان عاشور الجلفة، 2018-2019،ص 232.

<sup>\*</sup> ولد 10 جانفي 1955 بالقنادسة، ولاية بشار الجزائرية، ترعرع في وهران، التحق بمدرسة أشبال الثورة العسكرية في سن التاسعة، تخرج منها برتبة ضابط عام 1978 وانخرط في قوات الجيش الشعبي لصدر مجموعة قصصية بعنوان " حورية "لم تنشر الا بعد 11 سنة من كتابتها. بعدها قرر الكتابة بطريقة سرية. وبغير اسمه الحقيقي.

براعته وشهرته لكنه فشل في تحقيق أمنيته كما يقر بذلك. أومع ذلك استطاع أن يصنع اسما في الابداع السردي باللغة الفرنسية باسم استعاره من زوجته التي ساندته في محنته حين حُكم عليه"بالاعدام الأدبي" وهي من سمحت له بذلك.

يقول ((ياسمينة خضرا): "قالت أعطيتني اسمك لأحمله مدى الحياة، وهـــا أنـــا أعطيـــك اسمـــي لتحمله الى الأبد ". $^2$  وكان يكتب لها الشعر ولا يقرؤه سواها فكتب بمويـــة أنثويـــة يحبـــها يقـــدرها كثيرا لمدة 11عاما. الى أن قرر الخروج والكشف عـن اسمــه الحقيقـــى عـــام 1997، مــع صـــدور روايته موريتوري، (Morituri )، ورغم اعلان اسمه الحقيقي قــرر الاحتفــاظ باسمــه المســتعار علــي أغلفة رواياته وقد أصدر الكاتب أكثر من عشرين مؤلفا بين روايات ومجموعات قصصية سبعة منها تتحدث عن ظاهرة الإرهاب، نال الكاتب جائزتين من الاكاديمية الفرنسية هما الميدالية الذهبية والجائزة الكبرى للآداب ما فتح الشهية أمام الكتاب بالعربية لترجمة أعماله وخاصة الجزائريين. ك(أنعام بيوض) التي ترجمت "الكاتب" و(أمين الزاوي)الذي ترجم "بم تحلم الذئاب "و (محمد ساري) الذي ترجم "أشباح الجحيم" غيير أنه لم يكن راض في أغلب الأحيان عن الترجمات وخاصة الجزائرية معللا عدم رضاه بقوله :" أن الجزائريين بشكل عام فقدوا المفهوم الصحيح للغة العربية وقال عن الترجمات إنها "حرفية بعض الشيء"، مواصلا حديثه الترجمة الحرفية بل يرغب في ترجمة لا تفقد للمعاني الداخلية روحها ولهذا يرجو أن يترجم رواياته ضليع في اللغة.

<sup>1-</sup>ديك زهرة :ياسمينة خضرا -هكذا تكلم. .هكذا كتب -دار الهدى، الجزائر، 2013،ص19

<sup>2-</sup>خطيبي سعيد، مقال نشر في جريدة الخبر يوم 11-11- 2010، ص 125-126.(أطلع عليه 23-7-2022)

<sup>3-</sup>ياسمينة خضرا، الأدب إبداع وروح لا يتعلق باللغة التي نكتب بما. https:// www aps.dz. رأطلع عليه 2022-7-29

كما قلل (ياسمينة حضرا) من أهمية وقيمة الأحكام الصادرة حول جدلية القارئ بالعربية والفرنسية في الجزائر مؤكدا "أن القارئ هو نفسه بالعربية أو الفرنسية وليس هناك قارئ أنضج من الآخر بناء على اللغة التي يقرأ بها (..) وإنما هناك قارئ له حب أكبر لكتاب معين مضيفا أن الأهم "أن نربي المجتمعات أبناءها على القراءة منذ الطفولة. "أ وهو في نظرنا رأي صائب ومقبول لأن الأهم في بناء الإنسان هو فعل القراءة بغض النظر عن اللغة السي يقرأ بها، والهدف أسمى من التقوقع والانحصار في وطن واحد وقارئ نمطي فهدف ياسمينة خضرا العالمية وإيصال الكلمة والفكر الجزائري الى كل مكان في العالم رغم ما يعانيه من عداوات من الأدباء واللوبيات الثقافية كما يقول فالأدب عنده "إبداع وروح ولا يتعلق باللغة السي نكتب بها. "

وعند (رشيد بوجدرة)، اللغة الفرنسية سؤال يفترض منا إعادة النظر في الكثير من المسلمات وليست غنيمة حرب فقط كما وسمها كاتب ياسين، والدليل أنه تحول من الكتابة بالفرنسية الى الكتابة بالعربية بكل سلاسة ومن دون عراك مع الفرنسيين. وكان كلما نزلت له رواية بالعربية تترجم الى الفرنسية بعد مدة قصيرة من صدورها رغم الضحة التي أثيرت حول تحوله من الكتابة بالفرنسية الى العربية. ورغم كل المضايقات تحصل على جوائز دولية وترجمت أعماله الى عديد اللغات، ورغم أن معظم كتاباته باللغة الفرنسية؛ يرفض (رشيد بوجدرة) أن يحسب من الفرنكوفونيين ولا يعجبه التخندق ضمن معسكرهم، لأن ولائه الحقيقي للغة

<sup>1-</sup>الموقع نفسه.

<sup>2-</sup>يُنظر واسيني الأعرج، اللغة سؤال قبل أن تكون غنيمة :رشيد بوجدرة. الحرية هاجس نصف قرن من الكتابة الروائية، http://www.arabicmagazine.com

<sup>- 3-</sup>يُنظر خضر بوقايلة، رشيد بوحدرة :اتهموني بأن زوجتي تكتب لي رواياتي بالفرنسية، https://archive.aawsat.com

العربية، فهو على حد قوله مرتبط بها ومبهور بقوتها، لأنها -كما يصفها -لغة شعرية ومعبرة وتنساب في رقة وعذوبة جميلة تلامس اللامعقول. فهو كما يصرح حريص على الابداع بها لأن المستقبل لها. أو بالفعل امتلك مدونة زاخرة تؤرخ لتاريخ وواقع الجزائر.

فحين نشر (بوحدرة) روايته "التطليق" 1969 بالفرنسية أثارت ضحة ومُنعت من التداول في المدارس والجامعات لألها كسرت الطابوهات وطلّقت الإيديولوجية السائدة والتقليدية ورغم ذلك انتشرت وسط القُرّاء في سبعينيات القرن الماضي فكانت انقلابا حقيقيا على النمط السردي السائد آنذاك.

واستطاع ان يحرر الكُتّاب من موضوعات الشورة وقداستها وفتح الباب أمام موضوعات ظلّت مُغلقة وبعد أن أثار حفيظة كاتب ياسين وهز عرشه بروايته "التطليق" لأن روايته "نجمة" كانت تتربع على عرش الرواية الجزائرية المكتوبة بالفرنسية، تحول الى الضفة الأخرى حين نشر رواية التفكك باللغة العربية، فأقلق نجاح (رشيد بوجدرة) هدوء (الطاهر وطار) الذي كان يرى نفسه ممثلا وحيدا للأدب الجزائري العربي المعاصر خاصة لما وجد نص بوجدرة محتفى به من قبل القارئ العربي، الأمر الذي دفعه للتصريح آنذاك بقوله: "ماذا جاء كذا. .. الى الكتابة بالعربية الم يكن جيدا ومرتاحا في اللغة الفرنسية أجاء ليزاهمنا؟! ". 2 سؤال (الطاهر وطار) وقلقه من (بوجدرة)، يفصح عن القيمة والمكانة التي بلغها هذا الأخير بين أعلام الأدب الجزائري المعاصر، فأذاق كلا العلمين (كاتب ياسين) و (طاهر وطار) من نفس كأس الغيرة والحيرة وهذا إن دل على أمر فهو كفاءة بوجدرة وبراعته في الكتابة باللغتين ليقارع بذلك أربابها، وقد استطاعت الرواية الجزائرية المكتوبة باللغة الفرنسية تجاوز كلاسيكية

https:// diwanalarab.com ، على غير عادته، على خوار هادئ. . في حوار هادئ.  $^{-1}$ 

<sup>^2</sup> \_ينظر فوزية بوغنجور، المرأة في رواية الانكار لرشيد بوجدرة.http://www.alfaisalmag.com

الطرح الذي أشرنا اليه واتجهت في مقابل ذلك نحو تقديم نصوص حققت التميز في المضمون فضلا عن الشكل إلا أن معظم هذه الأعمال غيبتها الدراسات النقدية العربية الي تطرح إشكالية اللقاء بالآخر خاصة المشرقية منها وتقتصر على روايات محددة دون الالتفات الى الأعمال العربية الأخرى خاصة المغاربية رغم تميزها شكلا ومضمونا وثرائها من ناحية آليات الابداع والمبرر لذلك هو جهلهم التعامل مع اللغة الفرنسية وهذا مبرر غير كاف خاصة مع توفر الترجمة خاصة روايات (رشيد بوجدرة) النق العشرات من النقاد ان لم نقل المئات ومن المخودة والاتقان وتناول اعمالة بالدراسة والتحليل العشرات من النقاد ان لم نقل المئات ومن عنتلف المختسيات فقد ابرز الروائي (بوجدرة) الأنا الجزائري بشكل متميز ومستفز لمن تعودوا النمطية في الاعمال السردية، بينما هلل له المحددين وفرح به الثائرين.

فالكاتب وهو يكتب عن الأنا للآخر يتكئ على" الحافة الفاصلة بين تقافتين. ..يقف في ملتقى النهرين عند مجمع الذاكرة مراوحا بين التعرية والتغطية "أ.فهل اختار (بوجدرة) تعرية واقعه المتمثل في أناه المتعدد الروافد بموروث إسلامي وتراث شعبي ؟ وكيف قدمها للآخر ؟ الذي صورها قبلا عوالم عجيبة مليئة بالغرائبية والخرافات التي نسجت سحر الشرق بأقلام المستشرقين وأثار الرغبة عند الآخر لاستكشاف هذا العالم المبهر هذه الصورة حاول (بوجدرة) تحييدها من ذهن الغربي وتصوير حقيقة العالم الإسلامي العربي والمغاربي كما هو في الواقع لا في خيال الروايات المليئة بالخيال.

وقد صدر حديثا عن منشورات مركز البحث في الانثروبولوجيا الاجتماعية والثقافية crasc بوهران 2002، وبمساهمة المحافظة العامة لسنة الجزائر بفرنسا الجزائر كتاب نقدي

<sup>-01-10</sup> ينظر امين الزاوي، أو جاع رشيد بو جدرة من كاتب ياسين الى طاهر وطار، الجزائر نيوز، 10-01http://djazairess.com،2011

باللغة الفرنسية حول الرواية الجزائرية المكتوبة بالعربية -قراءات نقدية "للباحث (محمد داود )يقع في 148صفحة، عبر أربعة محاور:

-مرحلة تحولات الآخرية ، العجائبية، والأسطورة الروائية، العنف، تناولها ضمن مقدمة وخاتمة وبيبليوغرافية غنية بالمصادر والمراجع والاشكال النقدي الطاغي على هذه القراءات هوظاهرة ازدواجية المنتوج الأدبي وتقاطع الدارسين حول هوية وشرعية انتماء أولا انتماء الرواية الجزائرية المكتوبة بالفرنسية.

وهدف الباحث ان يترجم الادب المعرب الى لغات حية تصل بالأدب الجزائري الى العالمية، كما ذكر العوائق التي حالت دون انتشار الأدب الجزائري حصر أهمها في :اللغة، الجهوية، المذهبية الدينية، الولاءات السياسية المبتذلة على حد وصفه كلها عوامل جعلت الدراسات والأبحاث العلمية -رغم جديتها ورصانتها-لا تحظى بنقاش هلمي وجدل فكري جدير بالاهتمام.

هذا الصدع أراد الباحث (محمد داود) ترميمه من خلال تناول بعض الروايات المكتوبة بالعربية ودراستها بالتطبيق ليقرب وجهات النظر من خلال نصين هما :-الانزلاق لعبد القادر حميد -ورواية أرخبيل الذباب لبشير مفتي (مقاربة سوسيو نقدية للنص) أبدى فيهما (محمد داود) تمكنه من اللغتين العربية والفرنسية باعتراف الدارسين والنقاد معتمدا منهجا نقديا صارما أكسب العمل موضوعية وحقق قيمة عالية. أوهو ما وضحه (عبد القادر شرشار) عن (محمد داود) والتعامل مع النص الأدبي باللغتين بتمكن وتمرس، حطم به نظرية القطيعة بين الأدب الجزائري المكتوب بالعربية ونظيره بالفرنسية وأنه بتمكن الناقد الجزائري المكتوب بالعربية ونظيره بالفرنسية وأنه بيمكان الناقد الجزائري المكتوب بالعربية ونظيره بالفرنسية وأنه

أينظر عبد القادر شرشار، محمد داود، الرواية الجزائرية المكتوبة بالعربية :قراءات نقدية، إنسانيات المجلة الجزائرية في الأنثروبولوجيا والعلوم الاجتماعية، وهران كراسك، 2003،ص85-87

### المبحث الثاني

المقارنة بين المشروعين النقديين الجزائريين المكتوب باللغة العربية وبالغة الغرنسية

قام الناقد (رشيد بن مالك) بقراءة مستفيضة ومعمقة. —كما وصف هو دراسته للنقد الجزائري المكتوب باللغة بالفرنسية من خلال رصد توجهاته العامة وحصر النتائج العلمية في هذا الجال دون أن يغفل ما حققه النقد الجزائري المكتوب باللغة العربية. وهي موازنة يراها الناقد ضرورية وهامة جدا حددها في نقاط رآها لامحالة ؛ستفضي الى تقريب وجهات النظر وتحديد نقاط التلاقي في الرؤيا النقدية ثم إعداد استراتيجية لتحقيق تواصل علمي تكون غايته النظر عن كثب في الإنجازات النقدية الجزائرية، وكذا الكشف عن السبل لإرساء قواعد تبادل علمي لا ينظر فيه أصحابه الى اللغة في حد ذاتها بل أداة تواصلية تستمد قوقها من الطروحات العلمية المؤسسة وهي في نظرنا نقاط دقيقة ومحددة وخادمة للهدف العام.

وحتى تتحقق هذه البغية المعرفية، قدم الناقد-كما يصرح بذلك- قراءة للإنتاج النقدي الجزائري الجديد المكتوب باللغة العربية من بداية الثمانينات الى يومنا هذا فقد تناول بالدراسة الكتب المطبوعة في المرحلة الذكورة سابقا أي من بداية الثمانينات والرسائل الجامعية لمناقشة الماجستير والدكتوراه، إضافة الى البحوث العلمية المنشورة في الجلات العلمية المنشورة في الجلات العلمية المنشورة في الجلات العربية المتحصصة مستعينا بالترجمة. متحدثا بإيجاز عن اهتمامات المعربين بالرواية الجزائرية المكتوبة باللغة الفرنسية والدعوات الموجهة للأساتذة المعربين لمناقشة رسائل ماجستير في أقسام اللغة الفرنسية.

benhedouga.com النقد الجزائري المكتوب بالفرنسية،  $^{-1}$ 

كما قدم (عبد الكريم الخطيبي) دراسة نقدية أكاديمية لنيل درجة الدكتوراه بجامعة السربون عن رواية نجمة لكاتب ياسين عام 1968 الذي وصف كاتب ياسين بأنه عربي ثائر استطاع أن يوظف جيّدا تيمات وتنظيرات بارت في الرواية. أونفس الخطة التزمها مع النقد الجزائري المكتوب باللغة الفرنسية. 2 وفي رأينا هو انصاف للطرفين ان انتهج الناقد نفس المنهج فلم يقدم أحدهما على الأخر.

و لم يدل برأيه حتى وصل الى نتائج قدمها بين أيدينا وطلب منا الحكم مُبديا إعجابه بالنقاد المعربين التي كانت طريقهم وعرة ومسلكها صعب إلا أنهم تجاوزوا المفرنسين بمراحل ربما رغبة في التفوق وكسر نظرة الاستعلاء التي كان يراهم بها المفرنسون.

ويصرح الناقد (رشيد بن مالك) بذلك قبل أن يخبرنا بأن هذه الفكرة راودته وهو يزاول دراسته مع مجموعة من الباحثين المعربين ( بوطاجين السعيد، صحراوي إبراهيم، حسين خمري، بن كراد سعيد. ..) وهم حاليا أعلام النقد الجزائري المعاصر ولا يختلف حول ذلك الباحثين لما قدمته هذه الأسماء للدرس النقدي الجزائري المعاصر، لا سيما العربي بعد أن نهلت من أعلام النقد الغربي أمثال : (غريماس، كورتيس، جيرار جينات، توما بافيل، كلود بريمو وآخرين) والأمر الذي لفت انتباه (رشيد بن مالك) وهو لايزال طالب تخلف الوجوه النقدية الفرنكوفونية الجزائرية آنذاك عن النقاشات العلمية الواسعة والمعمقة والحادة بين هؤلاء الباحثين.

<sup>1-،</sup> سعيد خطيبي، هل علينا أن نكون أكثر صبراً من كاتب ياسين ؟01 يناير 2021 ben hedouga.com - ينظر قراءة في النقد الجزائري المكتوب باللغة الفرنسية، رشيد بن مالك،

وبعد مدة ليست بالهينة أعاد صياغة السؤال وهـو تقـويم الحركـة النقديـة الفرنكوفونيـة في الجزائر وطرحه على صديقيه (بوزيدة عبد القـادر) و(عبـد الحميـد بورايـو)، فاستحسـنا الفكـرة وشجعاه على المضي قدما.

وفي نظر (رشيد بن مالك) استطاع النقد الجزائري المكتوب باللغة العربية أن يحقق قفزة نوعية بفضل المعربين الذين تكونوا في باريس هذا من ناحية ومن ناحية أخرى الملتقيات التي كانت تعقد في تلمسان والعاصمة، وتفضي الى نقاشات حرة وواسعة ارهصت لتأسيس المشهد النقدي في الجزائر.

إضافة -كما يشير الى ذلك في دراسته - الى البحوث المطبوعة التي يراها لا تقل شأنا عن سابقيها في دعم الحركة النقدية الناشئة في الجزائر لأنها كما يسميها دراسات جادة وتراكمات معرفية منسجمة.

#### 1-الحركة النقدية الفرنكوفونية في الجزائر:

وفي مقارنة بين المشروعين النقديين الجزائريين المكتوب بالعربية ونظيره باللغة الفرنسية، يقر (رشيد بن مالك )أن المشروع النقدي الجديد المكتوب باللغة العربية حقق مالم يحققه النقد الجزائري المكتوب بالفرنسية، في مدة زمنية وحيزة ورغم العوائق والظروف استطاع الناقد المعرب ان يتعلم الفرنسية ويتقنها ويترجم حمولتها الى العربية. فظهرت ترجمات كثيرة للدراسات السيميائية الحديثة، كما قام طلبة أقسام اللغة العربية بإنجاز مذكرات تخرج وبحوث تطبيقية على النصوص السردية وفق مناهج حداثية، وقد سرد لنا أمثلة عن طلبة من جامعة (مولود معمري) من قسم اللغة الفرنسية قدموا دراسات تحت إشراف أساتذة معربين قدموا

<sup>-</sup> يُنظر رشيد بن مالك، قراءة في النقد الجزائري المكتوب باللغة الفرنسية، www.benhedouga.com

محاضرات حول هذه المناهج الحداثية، في حين يرى (رشيد بن مالك) أن الفرونكوفونيون لم يخرجوا عن الأطر التقليدية باستثناء الدراسة الجماعية المهمة حول "مدخل الى السيميولوجيا (نص-صورة).

ماهي نقاط التلاقي والافتراق بين النقدين وما مدى اسهام توظيف لغتين مختلفتين على التفكير النقدي للطرفين؟

هذا ما سنحاول رصده باقتضاب في خريطة مفاهمية توضح أوجه الشبه وأوجه الاختلاف بين المشروعين النقديين.

#### 2-بين عبد الحميد بورايو وكريستيان عاشور:

أنجز الباحث (الحميد بورايو) عمله الموسوم بالقصص الشعبي بمنطقة بسكرة وقد جاء هذا البحث ليسد-كما يعلن عن ذلك (رشيد بن مالك) - فراغاً في الممارسة النقدية المكتوبة باللغة الفرنسية وقياسا لما أنجز وقد استدل بدراسة كتاب (كريستيان عاشور وسيمون رزوق) الموجه-كما صرحت بذلك الناقدتان -للطلبة والأساتذة والباحثين في المقايس باللغة الفرنسية.

« Christiane Achour,Simon rezoug,Convergences critique Introduction à la lecture du litérature,opu,Alger 1990 ».

غير أن (رشيد بن مالك ) يجد قصورا كبيرا في الدراسة وخروجا عن الموضوع" وعلى الرغم من الجهود الكبيرة التي بذلتها الباحثتان، فإن الفصول المقترحة للقراءة متضاربة في مضامينها كما يصرح بذلك علنا ". ..واذا دققنا النظر في هذا المبحث فأننا نلاحظ أن الدراسة لم تتجاوز

<sup>1-</sup>ينظر قراءة في النقد الجزائري المكتوب باللغة الفرنسية، رشيد بن مالك، ben hedouga.com

الإنجازات السيميائية التي تحققت بعد 1966. .. "1. وبعد نقد دقيق ومباشر للدراسة بنوع من الصرامة والقسوة في بعض الأحيان ودون تلاعب بالمصطلحات والألفاظ، يخلص الناقد بن مالك الى قوله النقدي بأن الباحثتان – كريستيان عاشور وسيمون رزوق - "تعاملا مع محموعة أنتريفيرن (Group d'Enterevernes).ونقلتا منه ومن كتاب (كورتيس)دون أن تبذلا أدني مجهود في التوثيق وفي الرجوع إلى الكتب المؤسسة للنظرية السيميائية.

و لم يتوقف عند هذه الأحكام بل وجد ماسماه تضليلا للقارئ حين تدرج الباحثتان الثنائية السوسيرية (دال )و (مدلول) في إطار ما سماه (تينيانوف )Tynianov في سياق الحديث عن الشكلانية.

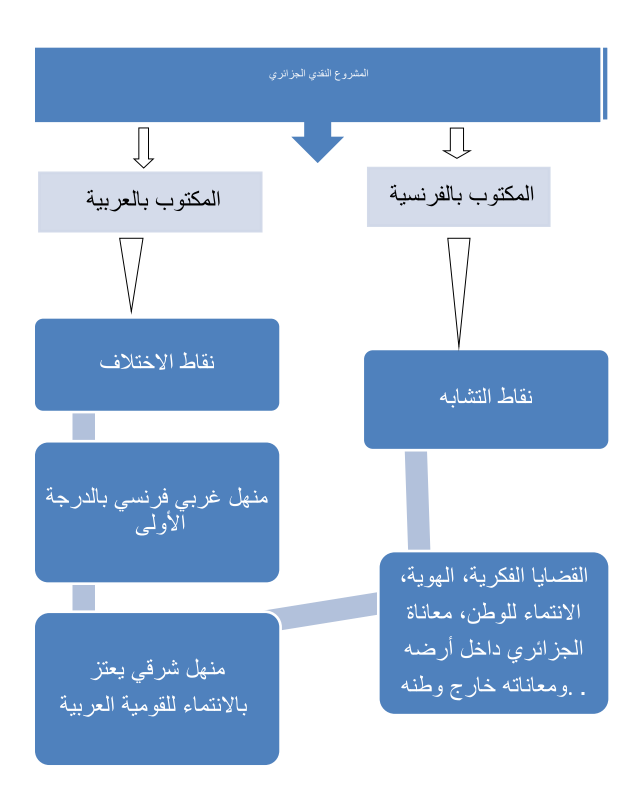
بعدها يعيب على الباحثتين التفصيل في الحديث وسرد النظريات النقدية المتعاقبة وهذا ما أثار حفيظة الناقد بن مالك معقبا على ذلك بقوله: "و كأن الواحدة امتداد للأحرى دون أن تعقدا أهمية الى الفروقات الجوهرية بين هذا التيار أو ذاك ولا الى طبيعة الإشكاليات المطروحة ". وفي الأحير يصد رحكمه ألها دراسة لم تتجاوز الإنجازات السيميائية التي تحققت في سنة 1966 وأهملت دراسات مهمة في هذا المجال فلا وجود لبحوث (غريماس) أو (كورتيس) ولا أن اينو) وما قدم حول (بروب) كان ناقصا كما يشير الى ذلك في نفس السياق وفي الطرف المقابل يجد بحث (عبد الحميد بورايو) مؤسسا ويعده مدخلا للفكر السيميائي المعاصر :فقارئ الكتاب لا يجد مشقة في فهم مضامينه العلمية والتي تمثل -كما يشير الى ذلك بن مالك-مدخلا مهما لفهم بعض ما جاء في النظريات النقدية المعاصرة ومعرفة الحكاية الشعبية الجزائرية والأنظمة السوسيو ثقافية (العائلة، التراتب الاجتماعي والقيم الثقافية) بعدها يُعرِّف هذه

<sup>2-</sup>المرجع نفسه.

<sup>2-</sup> رشيد بن مالك، قراءة في النقد الجزائري المكتوب باللغة الفرنسية، www.benhedouga.com

الدراسة التي تنقسم الى قسمين ؛ حصص القسم الأول للوسط الاجتماعي للسرد، متحدثا عن نقل الحكايات ورواتها وروايتها في المناسبات. وهذا النوع من الدراسات كما حكم عليه (رشيد بن مالك) سيعمل على تنوير القارئ العربي في اللغة الفرنسية بقضايا غير مألوفة لم يتعود عليها فيما قرأه من نقد فرنسي مستثيرا مكامنه النقدية.

والقسم الثاني خصصه لدراسة النصوص وفق منهج (بروب) متغاضيا عن منهج غريماس وهذا في حد ذاته تفوق وتمكن من المناهج المعاصرة وتوظيفها بما يخدم الدرس النقدي السيميائي وفي ذلك ابتعاد عن الحشو والغلو في ذكر الأعلام دون الإفادة من أعمالهم، وبين أيدينا خريطة توضح أوجه التشابه والاختلاف بين المشروعين النقديين المكتوب بالعربية والمكتوب بالفرنسية:



فالتشابه كما وضحه المخطط يكمن في :

أ-التشابه: يتمثل في تناول نفس القضايا الفكرية، كالهوية والانتماء للوطن ومعاناة الجزائري سواء على أرضه أو خارجها

ب-ويختلفان: في المشارب أحدهما منهله غربي فرنسي بالدرجة الأولى فاللغة جزء من التفكير والآخر حنينه مشرقي يعتز بالانتماء بالقومية العربية محاولا التشبث بكل ما يربطه بما وأولها اللغة.

وعليه فكلا النقدين سواء المكتوب باللغة العربية، أو اللغة الفرنسية، بمثابة جناحين للنقد الجزائري ولا بد أن يتكافأ حتى يتمكن النقد الجزائري من التحليق ولا ترجح كفة احدهما فيميل بذلك طائرنا وينكب على وجهه أو يبقى حبيس الساحة كما هو حاله فلا بد من السعي لتحريره وتحديد وجهته حتى ينطلق وإلا سنبقى نتلقى نقدنا من الآخر كما نفعل حاليا نستعذب ما يستعذبه غيرنا ونستهجن ما يرفضونه دون تمحيص أو تدقيق مبهورين بنظرياتهم واحكامهم الجاهزة.

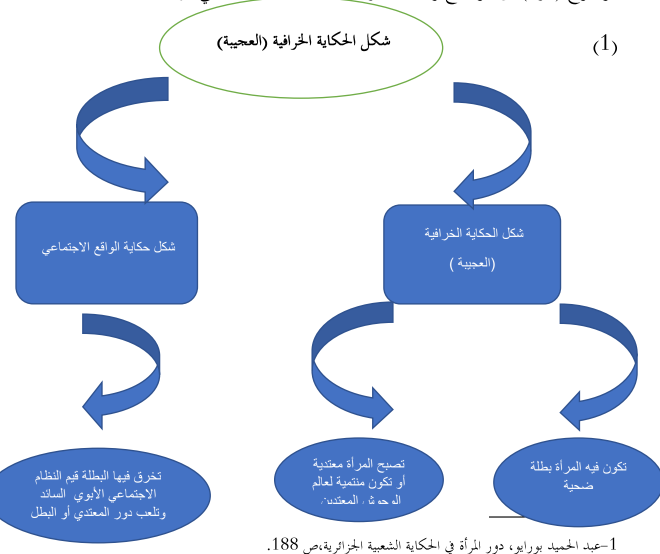
غير أن هذا التقسيم اعتراه التغيير بسبب الجزأرة فبعدما كانت الدراسة إما في المشرق العربي وجامعاته، أو في فرنسا وجامعاتها تكوّن ناقد درس في الجزائر ويكتب بلغة شعبه التي هي مزيج بين عدة لغات لا لغتين وتفكير متميز عن السابقين وان كان يتقاطع معهم في بعض الخطوط.

وعليه بات لزاماً علينا أن نصوغ نقدنا بما توافر لدينا من أرضية وطّدها أسلافنا قبل أن تطأ أقدام ذلك الوافد الذي خلق لنا وليداً من رحم هذه الأرض الطاهرة لكنه يلكن بلسالها الغريب؛ هي غنيمة حرب كما وصفوها فلنجعلها مِعول ثراء وبناء لا زعزعةً وهدم.

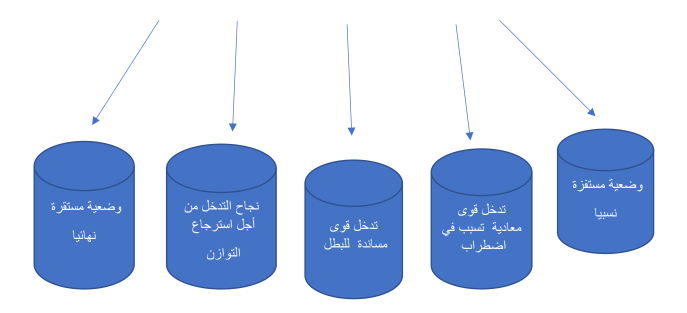
#### أ-صورة المرأة في كتابات عبد الحميد بورايو:

اهتم عبد الحميد بورايو بالحكاية الشعبية الجزائرية، وخلال معالجته للمدونة الشعبية وجد عددا لابأس به من السرد الشعبي محوره المرأة وترويه النساء في البيوت في ظرف زمني ومكاني معين.

وقد وجد ثلاثة أشكال من الحكايات الشعبية نرصدها من حلال الخريطة المفاهمية التالية ولا نهتم فيها إلا بما له علاقة بموضوع (المرأة) لأن مناحي دراسة عبد الحميد بورايو تتجاوز موضوع (المرأة) الى مواضيع وقضايا أخرى تحيل المها الحكايات التي درسها.



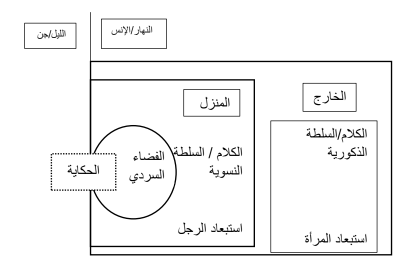
وهذا جدول ثان يرصد فيه بورايو كيفية تحقيق مراحل السرد الوظائفي المركب من خمسة مراحل:



190عبد الحميد بورايو، صورة المرأة في أدب عبد الحميد بورايو، ص-1

#### 2-تشييئ المرأة حسب عبد الحميد بورايو:

يرى بورايو أنه تم تشييئ المرأة. 1 في المجتمع باختزال وجودها إلى ظل مُطيع لصالح رفاهية ومسرَّة الرجل فتمكنتُ من استعادة وتملك الفضاء المترلي الذي حبسها فيه المجتمع المحلي من خلال إصباغ الطابع الطقوسي على كلامها لتتخذ مكافحا المركزي والمحوري، من خلال تحويل الكلام في المترل الى سلطة نسوية وقد رسم لنا خطاطة توضح هذه السلطة :



1،وهذا مخطط مفاهيمي يصور مركزية (السرد الذي تحتكره المرأة في المترل):



1-عبد الحميد بورايو، صورة المرأة في أدب عبد الحميد بورايو، ص191.

## الغدل الرابع

النقد النسوي الجزائري المعاصر المكتوب باللغة بالفرنسية

# المبحث الأول

خصوصية النهد النسوي الجزائري المعاصر

استقر التسليم بأن النقد النسوي الجزائري المعاصر له أهميته الخاصة ليس لتاريخ هذا النوع من الأدب فحسب ولكن لأساليب النقد لدى المرأة التي توزعت بين لغتين هي العربية والفرنسية، وبين عالمين خاص وعام، أحدهما عالم المرأة بما يحمله من إكراهات خارجية، والثاني هواجسها الداخلية اللامتناهية بما تحمله من قضايا واشكالات بدءً بإشكالية الذكورة والأنوثة، وصورة الرجل والتاريخ والواقع وعلاقة المرأة بالرجل وصورة الآخر وقضية الجسد وموقف المرأة من بعض القضايا التي تعتقد ألها حكر على النقد الذكوري، هذه المواضيع وغيرها أصبحت كلها ميدان للنقد النسوي الجزائري المعاصر

وهو ما سنراه من خلال إلقاء الضوء على النقد النسوي الجزائري المعاصر المكتوب بالفرنسية وهل وفق في سبر أغوار النص النسوي بلسان الآخر، من خلال عرض نماذج نسوية بارزة تمكنت من حفر أسماءهن بحروف من ذهب في سماء النقد النسوي الجزائري المعاصر المكتوب باللغة الفرنسية

سنتوقف في البداية عند نموذج من نماذج النقد النسوي الجزائري المعاصر المكتوب باللغة بالفرنسية من خلال أعمال الأكاديمية والروائية الجزائرية (آسيا جبار) وما كتبته الأقلام النقدية الذكورية والأنثوية حول رواياقها وكيف وظفت التاريخ الإسلامي والشخصيات الدينية في أعمالها المكتوبة بالفرنسية، وأراءها النقدية حول أعمالها من الجزائريات والجزائريين الذين كتبوا للمرأة أو عن المرأة.

ليس هذا فحسب بل سنكشف عن أراء نقدية لأقلام جزائرية معاصرة بعضها معروف والبعض الآخر غير معروف، إلا ألهم يشتركون في كولهم يشتغلون في الحقل الأكاديمي إما أساتذة أو باحثين مهتمين بالدرس النقدي الجزائري، لذا تصريحاهم النقدية

كلها نتيجة دراسات أو مقالات أنجزت من أجل ملتقيات علمية أو بحوث تخرج لما بعد التدرج وعلى هذا الأساس نجدها تتسم بالجدية والرصانة والموضوعية ونلمس فيها جهدا واضحا وننظر إليها بعين التفاؤل والرضا.

وفي الجانب التطبيقي سنرصد ظاهرة "التناص" المحتلفة المشارب في أعمال (آسيا جبار) من خلال مخطط توضيحي حاولنا من خلاله رصد ما وظفته الكاتبة من أسطورة التاريخ البشري القديم وتغيير دور البطولة وكيف قرأت التاريخ الإسلامي وتوظيفها لشخوص وأسماء دينية معروفة دون حرج منها أو توجس، وتعاملها مع التاريخ الكولونيالي وكيف وظفت مواقف وأقوال الضباط والجنرالات الفرنسيين في أعمالها الروائية ونظرةا للاحتلال الفرنسي ولنساء الجزائر من خلال أسماء رسامين عالمين ورحالة ومستكشفين غربيين ودور النساء البطولي في حرب التحرير، وبعد الاستقلال والتقاليد البالية المسلطة على النساء وآثارها النفسية والجسدية صورةا آسيا جبار من خلال بطلاقا المتمردات ثم العشرية السوداء وما فعلته بالنساء والأطفال والمثقفين. وكيف قرأت التاريخ؟ هل بعيون المراة المتمردة على حقائق لم تقنعها؟ وهل غيّرةا أم سردةا كما هو متعارف عليه.

بعدها ننتقل الى نموذج نسوي آخر وهي الأكاديمية (كريستيان عاشور) التي قامت بقراءة لأعمال (آسيا جبار) من خلال كتابحا "أنطولوجيا الأدب الجزائري المكتوب باللغة الفرنسية " المختص بالأعمال الأدبية الجزائرية التي صدرت ما بين (1833-1987)، والذي قسمته الى ستة فصول سنأتي على ذكرها لاحقا كما قامت كريستيان عاشور بقراءة لأعمال آسيا جبار الروائية من ( 1957إلى 1967) وإبداء أراء نقدية أوجزناها في نقاط ضمن جدول توضيحي مسبوق بالشرح والتحليل.

ثم ننتقل إلى كتابها المشترك "النص الأدبي، أدوات القراءة" مع رفيقتها في التدريس بجامعة الجزائر الأستاذة (أمينة بقاط)التي قدمت قراءة نقدية للكتاب وذكرت أهميته بالنسبة للقارئ والكاتب والناشر.

كذلك عرّفت بكتاب (كريستيان عاشور)" أصداء أدبية للحرب "الذي تناولت فيه الثورة التحريرية أعمال أدبية ساندت الثورة (المساندين منهم والوطنيين) بالإضافة الى كتابات حول التعذيب في فترة الاحتلال وألبومات صور لنساء جزائريات من طرف المصور الفرنسي (مارك فيرانجي)، كما لم تنس الاعمال الأدبية التي ظهرت في العشرية السوداء ولهذا الكتاب كذلك مخطط توضيحي.

في المستهل نبدأ بتعريف لأحد النقاد الجزائريين المعاصرين الذي يكتب عن المرأة المبدعة فيقول (لخضر بن سايح) "أن من يحسن الإصغاء لنص المرأة يلمس سراديب النس الأنثوي ووعيها الخاص في مواجهة الآخر انطلاقا من عالمها الحميمي القريب منها" أي أن تفرد حسد المرأة وخصوصية عالمها يلعبان دورا هاما في تصنيف كتاباتها، فهو يرى أن القيمة الباطنية للنص النسوي أساسية في عملية القراءة.

ويؤكد بن سايح على "أنّ انفتاح النص على الداخل يعتبر المخرج الوحيد للمرأة التي تسكن جسدها في حركة شبه مغلقة ويبقى الممر الوحيد هو العبور من الجسد الى الذات ومن الذات الى العالم. "2 ويظهر ذلك جليا -حسب رأيه من خلل تفاعل الشخصيات وأشكال التصوير السردي ضمن النص النسوي وهو ما ترفضه (صونيا زليتني فيتوري)فهى ترى أن الجسد قد "تتحدد هويته من قبل الآخر الذي يمنحه مكانة ووجودا.

 $<sup>^{-1}</sup>$  بن سايح، الأخضر، نص المرأة وعنفوان الكتابة، ص $^{-1}$ 

<sup>25</sup>ص 2010 س أنسوية "ص 11 منشورات 2010 ص 20

وهكذا فإن الصورة التي نملكها عن حسدنا تكتسب، تُعد وتبنى دائما بواسطة العلاقة التي نقيمها مع العالم الخارجي" فمسألة الأنوثة -حسبها" لا تطرح نهائيا لأن الأمر يتعلق في هذا المحال بمشاكل ذات بعد كوني. " أمر لم تغفله (كريستين ديترين) بل بالعكس فإن الجسد في رأيها - سيظل بطبيعة الحال قواعد راسخة ورهانات للسلطة والتسلط.

هذا التصريح لم تدل به الباحثة إلا بعد دراستها للسياق الاجتماعي والتاريخي والديني لبلدان المغرب العربي عموما والجزائر على وجه الخصوص من خلال بعض النصوص الروائية التي أوصلتها الى "أن فعل الكتابة هو الذي يتحول الى فعل لإعادة امتلاك الجسدي. "1 رغم أن الكتابة عن الجسد والحديث عن اللذات ليست ميزة تخص الأدب النسوي فحسب بل تتقاطع مع كل مايقال أو يكتب من قبل المرأة أو عنها.

الأمر الذي تراه (عبير كريفا) مجرد "تكرار بعض الأطروحات في مؤلفات النقد الأدبي اليي تؤكد على الطابع التخريبي الجوهري للكلمة العلنية للنساء في المغرب العربي. " <sup>2</sup>وهوما يتحول -حسبها -بالتعبير العلني حتميا الى فعل للمقاومة.

ويعد عقد التسعينات من القرن العشرين، عقد ظهور الكتابات النسوية، لاسيما في محال الرواية والنقد، في مصر والمغرب والجزائر ولبنان والعراق وبعض دول الخليج العربي وسوريا. ..وتزامنت هذه الحركة النسوية في المحتمع العربي سواء في الأدب والنقد أو الحياة الاجتماعية والاقتصادية، وحتى الثقافية مع نضال الحركات النسوية في الغرب ونضالها من أجل استرداد حقوق المرأة، وتحقيق حريتها.

<sup>1-</sup> لخضر بن سايح، نص المرأة وعنفوان الكتابة، جامعة عمار ثليجي، الأغواط، نشر قبل 2015 ، ص23

<sup>2-</sup>حفناوي بعلي، النقد النسوي وبلاغة الاختلاف في الثقافة العربية المعاصرة، ص34.

وحاول النقد النسوي كغيره من المناهج النقدية الحداثية، أن ينفتح على العلوم الإنسانية لصياغة نظريات نقدية نسوية واضحة المعالم والمفاهيم ويمتلك الأدوات المنهجية. <sup>1</sup> وهو ما تأكد لنا خلال بحثنا في معظم منجزات المرأة العربية سواء الكاتبة أو الناقدة وبالتالي يتأكد انقياد وتبعية الفكر النسوي العربي لأفكار النسوية الغربية مشدودا بكثير من الأسباب والعوالم المشتركة أهمها الإحساس بالاهمال والدونية الذي تشعر به كافة الكاتبات سواء في الغرب أو في الدول العربية (المشرق العربي أو المغرب العربي)

فجاء مصطلح النقد النسوي كي يرفع من مترلة المرأة الكاتبة في المجتمع، واذا اردنا تلمس معالم الكتابة النسوية في العالم العربي، نصطدم بقلة الإنتاج ومحدودية الفاعلية النسوية فلا نكاد نعثر على نتاجات أكاديمية أو بحثية قيمة إلا الناقلة عن المصادر الغربية دون جديد يذكر وما وجد مجرد تجارب ذاتية أو فصول في كتاب، أو مقالات، أو مجرد دراسات قصيرة مبثوثة هنا وهناك لا تشبع لهم الدارس والباحث.

ويرجع ذلك لأسباب وعوامل عديدة لعل أهمها: قمعها ومحاربتها بمختلف الطرق والأشكال كتحجيمها وتقزيمها باسم الدين أو الأعراف والتقاليد التي ترسم حدودها الضيقة التي ما إن تجاوزها تنبذ وتوسم بأحط الصفات حتى من قبل بنات جنسها اللواتي رضين بالقوالب الجاهزة، وإن تمردت خرجوا لها بتهمة أشد وأقسى وهي الهامها بالعمالة للغرب، ضمن منطق ذكوري متعصب لكل ما هو ذكوري لا يحيد عن ذلك قيد أنملة في المقابل وجد الرجال المنافحين عن قضايا المرأة وجعلوا منها مسؤوليتهم والتزامهم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>ينظر حفناوي بعلي، بانوراما النقد النسوي في خطابات الناقدات المصريات، دار اليازوري العلمية، 1 يناير 2015 ص195.

كما وجدت المرأة الغربية مساندة فئة من الرجال (كُتابا، نُقادًا وحيى البعض من أصحاب القرار. .) لتتحرر من القيود الاجتماعية وتفتك حقوقها المدنية بالتساوي مع الرجل (الحق في التعليم، الحق في العمل، الحق في الحياة السياسية. .) ساند جماعة من الرجال العرب المرأة للخروج من البيت والعمل والمشاركة في الحياة السياسية، ومن أشهر أولئك رفاعة الطهطاوي، قاسم أمين، محمد عبده، أحمد فارس الشدياق وغيرهم بعدها التحقت المرأة بقضيتها. 1 غير أن الكتابة لدى المرأة الجزائرية لها خصوصية لأنها توزعت بين لغتين هي العربية والفرنسية.

فكانت الانطلاقة الفعلية للمرأة الجزائرية الكاتبة باللغة الفرنسية في عشرينيات القرن المستلكن الماضي، منهن من كتبن متخفيات بأسماء مستعارة مثل آسيا جبار مشلا ومنهن من امتلكن الشجاعة في وضع اسمائهن الحقيقية مثل: (طاووس عميروش، جميلة دباش، ليلي عواشات) وغيرهن ونظرا للظروف الاستعمارية والتي وقفت فيها الكاتبة الجزائرية جنبا الى جنب مع الرجل الأديب في الحديث عن الشورة ومقاومة المستعمر الى جانب ظروفها الاجتماعية القاهرة ؟كالتهميش والعنف والقهر.

ورغم الطابوهات التي فرضت عليها داخل الأسرة، وخارجها. .. واصلت المرأة المبدعة كفاحها على جميع الأصعدة ولم تستسلم.

وللناقدة الجزائرية (راضية جرّاد) توصيف بليخ للأدب النسوي الجزائري وعنه تقول: الأدب الجزائري يملك من الخصوصية ما جعله متميزا عالميا كون ولادته قيصرية فبرز أدب نسوي جزائري عميق وقوي في طرحه وقضاياه ومن أكثر الإبداعات تأثيرا في العالم. فمن

<sup>1\*</sup>آسيا جبار :الاسم الحقيقي لها فاطمة إيملاين \_\_

رحم معاناتهن ولدت إبداعاتهن". أوسم فيه كثير من الصدق وحسن التصوير، سنتلمس معالمه من خلال الوقوف عند الدراسات النقدية لبعض الأعمال السردية لنساء الجزائر باللغتين اللتين أتقنتها المبدعة الجزائرية سواء باللغة الفرنسية (لغة المحتال)، أو باللغة العربية (اللغة الأم)

#### أ-آسيا جبار (أنموذجا):

تعد الناقدة (آسيا جبار) أنموذجا باعتبارها قلم نسوي أسال حبر الكثير من النقاد أسيا جبار) أنموذجا باعتبارها قلم نسوي أسال حبر الكثير من لغة؛ عربية، فرنسية، وحيق إنجليزية في حيث أصبحت "خالدة الحوار كما وسمت في احدى المقابلات التي نشرت في عدة مجلات عالمية، حيث عنون الحوار "حارسة اللغة الفرنسية "gardienne de la langue" وهو يدل على المكانة السامقة التي وصلتها أول كاتبة مغاربية تدخل أكاديمية اللغة الفرنسية، رئيسة رقم 5، بعد انتخابا في 2005 محاولين سبر أغوار أعمالها وإسقاطاتها النفسية والاجتماعية وبراعتها في تصوير شخوصها وأرائها النقدية حول أعمالها باللسان الفرنسي وعلاقتها باللغة العربية وأيهما تفضل الكتابة بما وعلاقتها بوالدها معلمها الأول للغة الفرنسية حيث كان يشتغل مدرسا آنذاك وحال اللغتين في الجزائر الأسباب والدواعي

وكثير من التفاصيل ترويها الكاتبة عن بداية حياتها في قريتها الصغيرة بالجزائر من خلل وكثير من التفاصيل ترويها الكاتبة عن بداية حياتها في قريتها البيان (le blanc d'algérie) تناول كتابها "أبيض الجزائر، (

 $<sup>^{-1}</sup>$  الأديبات الجزائريات، من رحم معاناتمن ولدت إبداعاتمن، يومية الشغب الجزائرية،  $^{-03}$ 

<sup>\*</sup>أعمال الملتقى الوطني: PNR

<sup>\*</sup>الرواية النسائية في الجزائر النشــــأة وأسئلة الكتابة:مخبر تحليل الخطاب، كلية الآداب واللغات، جامغة مولود معمري تيزي وزو يومي29/28 ماي 2013،

<sup>2-</sup>لغو، آسيا حبار عن الصوت الخارق للصمت المتفق عليه، laghoo.com

الإمارتية "أن الثمن باهض جدا كلما تعلق الحال بمصير الأنشى وصوقها أو جسدها "حين تسأل عن سبب وجود الصوت المؤنث الذي يخترق الصمت ويتحدى المجتمع في جل أعمالها. 2

وقبل أن نقف عند النقد النسوي الجزائري المعاصر المكتوب بالفرنسية مميثلا في (آسيا جبار) أنموذجا وهو موضوع مبحثنا لاباس أن نعرج على الرواية المكتوبة باللغة الفرنسية، بالقدر الذي ينقلنا الى موضوعنا الرئيس، ألا وهو كيف تعامل النقد النسوي الفرنسية، الأعمال النسوية التي كتبت بقلم نسوي أو رجالي عن قضايا تدور حول هواجس واهتمامات وطموحات وآمال النساء وسنحاول متابعة معظم الأعمال التي كتبت ابان الاحتلال وكيف صنفها النقاد الى يومنا هذا، مركزين على الهوية والاهتمامات وهل هي المواضيع نفسها والطريقة ذاتما التي انتهجتها الكاتبات الجزائريات، وكيف نقدها الرجال والنساء، وهل هو النقد عينه؟ هذا ما سنحاول الإجابة عنه في هذا المبحث بداية؛ أجمعت أغلب الدراسات الأكاديمية أو الدراسات المستقلة على أن البدايات والمتتاليات للرواية النسوية الجزائرية المكتوبة باللغة الفرنسية ركزت أكثر على الجانب السيري السردي السردي

فاطمة آيــت منصــورعمروش( FatimaAit Mansour Amrouche ) الطــاووس عمــيروش ( Assia ) جميلـــة دبـــاش (Djamila Debbach) آســـيا جبـــار yamina mechcra عينــة مشــاكرة (Christiane Achour ليلـــى بابر مابر المابكة مقــدم malika mekadem نينــا بــوراوي nina bouraoui، ســليمة

201

<sup>1\*</sup> أشرنا إليه في الفصل الأول.

غــزالي salima ghazali، بايــة قــاسمي، baya kacimi بايــة قــاسمي، salima ghazali بايــة المحاسمية المحا

وقد أدت صاحبات الروايات الناطقة باللغة الفرنسية دورا بارزا في لفت الأنظار إلى حقيقة ما كان يجري في الجزائر من قهر وتعسف وغياب معاني العدالة والكرامة والحرية في فترة الاحتلال الفرنسي على الرغم من منفى اللغة واستطاع فضح يوميات الموت والدمار باسم نشر الحضارة والمدنية وتمكنت من تعرية خطابات الاستعمار وما بعد الاستعمار وكشف جرائمه البشعة

أما الكاتبات من الجيل الجديد فتتبنى الخطاب الغربي-نتيجة الاحتكاك- الذي يرافع من أجل حقوق المرأة من طرف الجماعات المتطرفة بالمنع والحظر والقتل، كما تسعى لأن تشيّد بفعل الكتابة عالما يسكن وعي المرأة، وإحساسها بعذابات الإنسان ومحنة الوطن وكذا الانكسار في حاضر الوطن والتعارض مع زمن البطولة والشموخ في الزمن الماضي. \*فالكتابة النسائية الجزائرية باللغة الفرنسية كانت مع" آل عمروش الأم فاطمة" والبنت "طاوس عمروش" و"جميلة دباش".

حيث بدأت (طاوس عمروش) في الحالة المدنية (ماري لويز طاوس) مشوارها الأدبي بروايتها الزنبقة السوداء 1947 ورواية ثالثة بعنوان حي الطبالين عام 1960 التي صدرت الطبعة الأولى منها في1927 م، والثانية وقعتها (بمارغريت طاوس عميروش) باسم والدتما المسيحية واسمها الامازيغي ثم رواية "العاشق الوهمي" عام 1975، ورواية الوحدة الأم عام

<sup>1\*</sup>ينظر عائشة إيدير، انطولوجية الرواية النسائية الجزائرية المكتوبة باللغة الفرنسية، حامعة عبد الرحمن ميرة -بجاية - حامعة مولود معمري تيزي وزو-28-29 ماي.

1976 وقد وسمت كتابتها بالحميمية كما وصفها الناقد الفرنسي (جـون دي جـون) لأنهـا لم تكتب إلا عن نفسها

ونشرت (جميلة دباش) روايتها الأولى ليلسى "فتاة الجزائر عام" 1949م، وروايتها الثانية عزيزة عام 1957 لم تكتب الأم (فاطمة آيست منصور عمروش) رواية ولكنها صاحبة أول سيرة ذاتية جزائرية مكتوبة بالفرنسية "قصة حياتي" المكتوبة "عام 1946م، كانها لم تنشر حتى عام 1968م، عام بعد وفاتما بسبب ما تحويه من أسرار لم تكن للبوح في ظل مجتمع محافظ كونما ابنة غير شرعية تربت في الكنيسة واعتنقت المسيحية ورسمها لوحات عن الجوع الفقر والاضطهاد ثم زواجها من القبائلي بلقاسم عميروش الذي لم تستطع في حياته نشر هذه الحقائق الأسرية الحساسة. أو تعتبر (فاطمة آيت منصور) ضمن اللواتي مهدن السبل أمام الكاتبات المغاربيات لممارسة فعل الكتابة والتعبير عن الذات، لأنه وكما تقول (نسيمة بن عباس)أنه "يسمح لنا بمعرفة التناقضات والخلافات التي كابدتما هذه الأدية غما اضطرها الى العيش مبعثرة الذات." الأمر الذي جعل الباحثة تصنف السيرة الذاتية ضمن أدب المقاومة الذي تمثيل في مقاومة المحتل الفرنسي من جهة والعادات والتقاليد البالية التي تحقر المرأة وتحط من شأنها من جهة ثانية

وفي ذلك الصدد تقوم (فوزية بن جليد) بتسليط الضوء على الخلاف القائم بين التقليد والحداثة وربطها بالتاريخ من خلال دراسة نقدية لرواية "الخادرة" لعائشة لمسين التي تمتد بين فترتين تاريخيتين ؟

<sup>- 1</sup> محمد داوو د، فوزية بن جليد "كريستين ديتريز"، الكتابة النسوية"، منشورات 2010، ص16.

<sup>12</sup>المرجع نفسه، ص12.

الجزائر قبل الاحتلال وما بعد الاستعمار وتضم حكايتين وحيلين تعالج موضوع تعدد الزوجات والذي تنجم عنه المآسي والتمزقات وسط العائلة وحيى تتجاوز المرأة هذه لمحن تنتقل الى الفضاء المكتوب بواسطة الانشاد وذكر الأمثال والحكم والحكايات والصراخ والزغاريد.

تقول جاكلين جوندو (Gacline Gondo ) أن "صراخ المرأة تعقبه قرقعة إبر التسريد مما يعطي لهذا التعبير الناتج عن آلام الذات المنكرة، تركيبا وبنية. "أومن جانب آخر نجد شارل بون (Charles Bonn) الذي يتناول موضوع الصورة الذاتية المؤنشة عند بعض الكتاب المغاربيين، ويتساءل عن ذلك الغياب النسبي، أو عن النفي الجلي للشخصية الأنثوية الى فضاءات لم تدخل قبليا في حساب الجنس الروائي مما يدفعه الى القول أن مكانة الأنوثة أو بالأحرى مكانة الغرابة هي -كما سماها شارل بون - ملازمة للبعد التأسيسي لكتابات هؤلاء الأدباء ومع ذلك تبقى الكتابة عن الجسد نقطة تقاطع وتشابك لكل ما يقال للمرأة أو عنها. وهذا يظهر جليا في أعمال (آسيا جبار) التي حظيت أعمالها بالدراسة والقراءة من قبل الكثير من الباحثين والنقاد لكون هذه الروائية والأكاديمية التزمت منذ بدايتها بقضية المرأة ومعركة تحررها كما صرحت بذلك في الكثير من المناسبات، وجسدته في أعمالها الكثيرة من خلال قراءة التاريخ الإسلامي القديم ومواقف النساء آنذاك وكيف

<sup>16</sup>محمد حيرش بغداد، الكتابة النسوية وهاجس التحرر من سلطة الماضي ومن سلطة الرجل، ص $^{1}$ 

<sup>2</sup>عبد القادر بودومة، تفكيك حجاب اللغة : مقاربة فينومينولوجية لنص آسيا جبار الأصوات التي تأسرين -117-125ص.

وما اللغة الفرنسية في هذه المرحلة إلا وسيلة للتعبير عكس ما كان قبل 1968. احيث كانت لغة المحتل مفروضة على مستعمليها من الجزائريين، بينما بعد أن استعادت بلادها حريتها كان استعمال اللغة الفرنسية قرار سيادي اتخذت الكاتبة بعد أن رأت في توظيفها تحررا وقدرة أكثر على التعبير من اللغة العربية

وفي هذا تقول: "إذا كان الإسلام يدعو الى أن تتحجب المرأة، فإن الكتابة باللغة الفرنسية تؤدي الى منح الحرية للمرأة الى نزع الحجاب." 2 وهي لا تقصد بيذك الحجاب المادي اللادي اللباس الشرعي للمرأة المسلمة الذي تستر به المرأة جسدها عن عيون الآخرين، بل هو حماية لها من القمع اللفظي والقدرة على التعبير بحرية في فضاء لغة أحنبية تخول لها المحصانة ونبدأ مع روايتها "بعيدا عن المدينة المنورة" بنات إسماعيل، الدي تناولتها الناقدة (فاطمة الزهراء شيالي) بالتحليل العميق والدراسة المستفيضة ومن أهم ما لاحظته الباحثة والتصريح خطير الذي أدلت به بعدما أنحت عملية المستح على الرواية فتقول: "أن مسألة تزوير الذاكرة من قبل الرحال ونؤكد على ضرورة إعادة كتابتها. "3 أي بالقراءة وإعادة القراءة وعلى المرأة من وجهة نظر الناقدة أن "تتحرر من الصداق الذي يقيدها، وعليها أن القراءة وعلى المرأة من وجهة نظر الناقدة أن "تتحر من الصداق الذي يقيدها، وعليها أن بغداد) ويقول عنها ألها رواية تمثل الحرية لأن (آسيا حبار) مولعة بالحرية وأن المرأة وي بعداد) ونظر الكاتبة لا تنال الحرية إلا بالابتعاد عن المدينة التي تمثل مركزا إسلاميا يحوي على الأسباب الحقيقية لظلم المرأة والبعد عنها أي المدينة التي تمثل مركزا إسلاميا يحوي على الأسباب الحقيقية لظلم المرأة والبعد عنها أي المدينة المنية المنسورة و يعي تحدي القيم والابتعاد

<sup>109</sup> ص 109 المرجع السابق، ص

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، ص110

<sup>3-</sup>المرجع السابق، ص111.

 $<sup>^{-4}</sup>$ مد داود،فوزیة بن حلید، کریستین دیتریز، الکتابة النسویة التلقی، الخطاب والتمثلات، ص $^{-4}$ 

عنها فيصف (محمد حيرش بغداد) الرواية ألها ذات طابع تاريخي، أو هي كما يضيف - دراسة تاريخية نقدية للتاريخ الإسلامي وهذا ما يفسر أن آسيا اعتمدت على أهم الروايات التاريخية المرتبطة بتلك الفترة (الطبري، الفردوسي، ابن سعد، ابن هشام) وكانت تأمل لو عاشت في تلك الأيام التي تلت موت الرسول (ص) والتي أعقبتها حروب الردة وادعاء النبوة من طرف النساء -كما تقول الروائية- يعني ألهن أصبحن يحسسن بألهن مساويات للرجال وأن لهن نفس الحق في التواصل مع الله ونيل الاحترام والتقدير مثل غيرهم. أفهي تراها أرقى مرحلة مارست فيها النساء المسلمات حريتها

ويواصل الباحث دراسته للرواية متوقف عند قضيتين أساسيتين لفتت انتباهه واسترعت اهتمامه تمثلت الأولى في أن الشخصيات المقدسة عند المسلمين مع (آسيا جبار) تصبح شخصيات عادية من الممكن التطرق معها إلى الحميميات اليتي تخصهم ويدرج النص الدليل من الرواية. (. . . ) وهما الرسول (ص) والسيدة عائشة رضي الله عنها وذلك عندما كان رسول الله يحتضر

وثاني أمر استرعى انتباه (محمد حيرش بغداد) حروب الردة وادعاء النبوة عند النساء وكيف تنظر (آسيا جبار) لعلاقة الحب بين سجاح التي ادعت النبوة وكيف راودها مسيلمة الكذاب وأقنعها بالزواج منه من أول لقاء بينهما وتخلي اتباعها عنها بعد أن قبلت الزواج به فقد كان كما وصفه الطبري شابا وسيما يحسن الكلام، وبمجرد رضوخها وقبولها المهر خسرت في نظر آسيا جبار قضيتها وحريتها الى الأبد ولو لم تقبل المهر المادي لحافظت في نظر الكاتبة على نبوتها وبالتالي حريتها وهو حكما يعلن الباحث ففسس

<sup>1-</sup>محمد حيرش بغداد، الكتابة النسوية وهاجس التحرر من سلطة الماضي ومن سلطة الرجل، ص111.

ما فعلته (آسيا جبار) حين اختارت الفرنسية كوسيلة تعبير بدلا عن اللغة العربية وقيودها، وحين فضلت الإسم المستعار بدل اسمها الحقيقي المكبل بالتقاليد الأسرية، لكنه للأسف كما يصرح في الأخير "تحرر متوهم يتم خارج اللغة الأم وخارج الهوية الحقيقية ويمكن أن نظيف أنه خارج المدينة. "أ وتشكل روايتها "الحب الفانتازيا" مبررا كافيا بالنسبة (لقوسم نذيرة خوجة )لمراجعة التاريخ الاستعماري للجزائر. فالنص الروائي ينذكر حياة تلك النسوة اللواتي تجاهلهن التاريخ وقمن بالإدلاء بجزء مما عانينه من آلالام داخلية ثم كتمالها لمدة طويلة والتعايش معها بصفة حتمية.

فتقول الباحثة قوسم "لو أن الغازي قد نجح في امتلاك حسد المرأة الجزائرية، فإن الأمر لايتجاوز في ذلك الإطار الضيق المتمثل في تحقير هذا الجسد لأسباب تتعلق بالمال (الدعارة) ولا تتعلق بدواعي الحب والتعلق. "2 كما تتطرق (كاهنة بوعنان) الى نصوص (آسيا جبار) وتقول بألها "قد التزمت بمهمة تحرير الكلمة الأنشوي وإعطاء دفع حديد لكل الأصوات النسوية للحيلولة دون انقراضها بما فيها أيضا صوت الجسد. "3 ف(آسيا جبار) تعتبر الكتابة عبارة عن مقاومة للصمت والسكوت وعنها تقول : "كذلك فإن الكتابة الحقيقية والمؤنثة في بلد مسلم لا يمكنها أن تتعمق ولا أن تتطور إلا انطلاقا من حسد المرأة المحرر أو الذي هو في طريق التحرر "4. فبفضل كتاباتها تمكنت -آسيا جبار- من التنقل والسفر عبر عواصم العالم وبين القارات

<sup>-113</sup>المرجع نفسه، ص-1

<sup>.13</sup> صحمد داوود،فوزية بن جليد "كريستين ديتريز"، الكتابة النسوية"،منشورات 2010، ص $^{2}$ 

<sup>3-</sup>محمد حيرش بغداد، الكتابة النسوية وهاجس التحررمن سلطة ومن سلطة الرجل -آسيا جبار-ص.109

<sup>4-</sup>بن سايح، الأخضر، نص المرأة وعنفوان الكتابة، ص22.

فالرواية النسوية كما يصرح (الأخضر بن سايح) أزالت الهيمنة الذكورية وخرجت عن دائرة الشيئية والاستهلاكية لتفرض كيالها ووجودها ككائن مستقل بمنظورها ورؤيتها وزاوية التقاطها واهتمامها كلها عناصر حاضرة في السرد النسوي. "أ فبفضل الرواية حققت المرأة المبدعة الذات الحقيقية للأنثى عكس ما يصورها الرجل الذي التي تحميمن عليه ذكوريته، فيصورها جسدا يختفي وراء الرجل الذي يستقص من شائها ويقرر بدلا عنها فكانت ثورتما عبر النصوص وقلبت القاعدة النمطية لتجعل من المرأة فاعل لا مفعول، وتنطلق المبدعة في رحلة الخلاص والتحرر من تقاليد المجتمع والفكر الذكوري المسيطر فتتمرد عن طريق الخيال والرمز والإيجاء والإثارة الجنسية التي تدغدغ بما مشاعر الآخر.

فالمرأة تكتب بجسدها على الورق وتفرغ مايحمله هذا الجسد ظاهريا وباطنيا وباطنيا وكأنها "تقول أنا هنا أنا موجودة"<sup>2</sup>. فسمة التداعي حاضرة في سياق الخطاب النسوي لأنها تحسن الكتابة عن الحياة والموت الحضور والغياب وتجيد الحديث عن الجسد والروح، فالبوح والانغلاق على الذات جلية خاصة في النصوص المغاربية خاصة الجزائرية لأنها تحرر المرأة من الرقابة والمخاوف.

والكتابة عند المرأة تمثل رغبة جامحة في إفراغ المكبوت أو المسكوت عنه، فالنص النسوي مشحون بطاقة عالية فيه تجاوز وانزياح وخرق لكثير من الرموز المستمدة من الجسد فن المرأة كسر جدار الصمت وأثبت فاعليت كطاقة مغيبة ظهرت لتقف في وجه الهيمنة الذكورية. كما أن ل(أسيا جبار) هاجس وصفه الباحث (عبد القادر دومة )بأنه"

<sup>24</sup>المرجع نفسه، ص-1

<sup>120</sup> ص ، بيا جبار ، ص -2

صوت ينتظر الانتظار ذاته" أ.وهذا لإنها تترقب تشكل اللغة ؛ اللغة القادمة ؛ اللغة الراقصة التي تتداخل فيها لغات ثلاث: اللغة البربرية، اللغة العربية، اللغة الفرنسية.

غير أن اللغة الأخيرة كانت الأقوى حضوراً وتوظيفاً لأنها لغة الأب فوالد آسيا جبار كان يحترم الفرنسية أكثر من الفرنسيين أنفسهم فتقول: "أنا كتابة امرأة وليس لدي سوى كتابة واحدة، أي كتابة فرنسية، فأنا أقدم نفسي دائما لأول وهلة ككاتبة، كروائية لا تحمل إلا لغة واحدة هي اللغة الفرنسية فاللغة الفرنسية التي تكتب بها آسيا ليست هوية بالنسبة لها، بل هي مجرد حجاب تتوارى من خلاله وتكسب احترام الآخر وحتى لا يُنظر الله نصوصها بريب وتوجس وتُتهم بالابهام وبالغموض. وهو ماتعترف به آسيا جبار في إحدى تصريحاتها

" j' ai utilisé jusque l'a la langue française comme voile,voile sur ma personne individuelle ,voile sur mon

corps de femme. je pourrais persque dire voile sur ma propre voix. »<sup>3</sup> تصرح ألها" وظفت اللغة الفرنسية وحدها كحجاب، حجاب على شخصيتي، وحجاب على جسدي كامرأة، وأستطيع القول ألها حجاب على صوتي" \* <sup>4</sup>فكانت آسيا جبار تمارس التخفى القصدي أو الموراة escmotage أي تجلى اللامتجلى.

Sur les marges de la langues à inscrire ce sertai la seule marche, notre seule mouvment profond au creux même de la langue.

<sup>120</sup> ص المرجع نفسه، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup>بن سايح، الأخضر، نص المرأة وعنفوان الكتابة، ص14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> -Assia Djabbar:ces voix qui m'assiégent en marge de ma froncophonie.ED/Albin Michel.PARIS 1999 P.43

<sup>4\*</sup>ترجمتنا

En action,les mots qui s'écriveant et qui se crient au-dessus de vide du vertige.1

فهي لا تقدم نفسها باعتبارها كاتبة بلغة معينة، بل كانت بالنسبة لها هامش يوفر لها حرية الحركة ولهذا اختارت الهامش.

« je suis femme d'écriture ,j'ajouterai presque sur un ton de gravité et d'amour ; je

n'ai qu'une écriture celle de la langue française avec laquelle, je trace chaque page de chaque livre ».2

فهي لم تجد سبيلا لتحقيق مهمة الكتابة إلا عن طريق لغة الآخر اليّ تــتقن هِــا التعــبير عــن نفسها وعن بنات جنسها وعن قضايا وطنها الأم.  $*^{1}$ لا يوجد شــيء يقنــع المــرأة أكثــر مــن الكتابة ؛ فهي التي تشفي غليلها وتضمد جراحها وتغطي آلامها وتؤنسها في أوجاعها.

فالكتابة عندها هي وسيلة لمواجهة قهر السلطة الذكورية التي لا ترى في المرأة سوى ملاذا للمتعة ومواجهة الوضع المتأزم في المجتمع الجزائري الذي تغيب فيه نسبيا حرية المرأة. تقول آسيا جبار: "أن أكتب هذا يعني أن أسير وأن أمشي مشية جدتي، المشي كتابة وهو الوحيد الذي يجعلنا نعلن عن تواجد صوقها حتى وإن كانت الآداة غير آداقها. " فالكاتبة تُشعر بالفقد لحظة الكتابة ومُحرجة رغم تظاهرها بالصلابة وتتمنى العودة للكتابة باللغة الأصلية على الرغم من عدم التواصل معها. فالحجاب الذي تتحدث عنه آسيا جبار ليس محرد حجاب الاختفاء الذي يمنع كل رغبة ويحرم الرجل من رؤيتها فتصير المرأة رائية لا مرئية

2- عبد القادر بودومة، تفكيك حجاب اللغة : مقاربة فينولوجية لنص آسيا جبار ⊢لأصوات تأسريي، ص125

<sup>1\*</sup>تر جمتنا

فبلجوء المرأة الجزائرية الى الكتابة باللغة الفرنسية كما تقول (آسيا جبار) فهي تحجب نفسها عن الآخر الذي يريدها أن تصمت : "3 حينما تعلن المرأة الجزائرية عن بدء مباشر تها تجربة الكتابة تكون معرضة للإقصاء من قبل مجتمعها، نحن نعلم أن العديد من النساء يكتبن داخل اللغة الفرنسية لأنها منحتهن إمكانية التحرر، تحرير أحسادهن أي أن يحتجبن وعندما تريد المرأة الجزائرية التعبير عبر الكتابة فكأنها تحاول إنجاز تجريبية حول هذا الإقصاء، ففي الواقع المجتمع يريد الصمت أي أنه يريدها أن تصمت ف(آسيا جبار) ترى الحجاب في الالتفاف في لغة أخرى تضمن لها مساحة من الحرية والانطلاق غير لغتها الأم المسيِّجة بالألفاظ الدينية والاجتماعية المتشددة اتجاه المرأة الكاتبة فاحتجبت بلغة الآخر حتى تقول كل ما تريد بحرية و دون فرض رقابة لغوية عليها، وهو كما تشير إليه آسيا لم يكن توجهها وحدها بل كان سبيل كل امرأة كاتبة أحست بالتضييق عليها، والحد من حريتها الأدبية علاقة (آسيا جبار) بالكتابة كان أقوى من علاقتها باللغة الفرنسية حيث كانت تمارس التخفي القصدي أي الإسكاموتاج( escamotage )تجلي الله متجلي. أ فالكاتبة لا تقدم نفسها باعتبارها كاتبة بلغة معينة، بل تعتبر اللغة الفرنسية لغــة عبــور واختــراق وانفــلات من الرقابة المفروضة عليها حين تكتب بلغتها الأم، فلم يكن قرارها احتياريا بل ضرورة ملحة فرضتها عليها ظروف الإقصاء من قبل مجتمعها ورجاله كما تبوح بذلك كما أنها التقت بلغة الآخر منذ الطفولة حين منحها والدها هذه اللغــة الـــتي تعتبرهــا جبــار لغــة الأب القوية وفي مقابلها لغة الأم المنهزمة التي لاتزال تعيش انكساراها في صمت لان تعيش تحت مركزي مجهول يمارس عليها ذكورته ويحرمها الكتابة

<sup>-125</sup> عبد القادر بودومة، تفكيك حجاب اللغة : مقاربة فينولوجية لنص آسيا حبار -1لأصوات تأسرني، ص-1

وبين لغة أصيلة جريحة تقصد بها العربية ولغة متوهجة تختار آسيا جبار اللغة الفرنسية، لغة غير لغتها تجد فيها حضورها، فهي فضلت الهذهاب اليها بعد الهزامها في أول امتحان لها مع عربيتها، ولم تجد سبيلا الاعبر الكتابة داخل الاخر غير ألها تجد نفسها محرجة ويختلط عليها الأمر حتى وإن أبدت صلابة وتماسكا لأن الحميمية للكتابة باللغة العربية يشكل حلما جميلا بعيد المنال في راهن الكاتبة. ففرار آسيا اضطراري حتى تكتب وأول ممارسة روائية لرأسيا جبار) العطش (La soif)، نص نسائي جاء بضمير المتكلم تتحدث الرواية عن التنافس العاطفي والرغبة الشديدة في التحرر عند الشباب الجزائري، هذه الرغبة التي أفضت الى الندم والاجهاض. وقد اعتبرها الكاتبة في حوار أجرته معها أنا مارتين (Anna Martine) – "تدريبا على الكتابة ". وكأنها متعطشة للتعبير بكل طلاقة وحرية عن مكنوناتما الحبيسة وتروي فضولها لكسر المألوف عند شعبها ومجتمعها المحافظ.

أما رواية القلقون (Les impatients) أف النص فيها أقرب الى الروايات الرومانتيكية، لأنها تمنحنا انطباعا وكأن الأوضاع في الجزائر مستقرة، والكل فيها ينعم بالحرية والاستقلال، فلم تُشر الكاتبة الى الحرب أو الى المستعمر الأوروبي، والنص مليء بتحليلات الكاتبة لنفسية المرأة المحبة التي تمنح قلبها وروحها للرحل الذي تحب دون تفكير أو تمهل، فتكشف عن الدسائس في عالم النساء، فدليلة المحبة لحريتها والراغبة في إكمال دراستها وتقرير مصيرها رافضة الكذب والتزييف تقدم لخدمتها سليم الذي تحبه أرملة والدها ليلى التي كانت حبيبته السابقة تكون نهايتها مؤلمة بعد ان قتلها زوجها مع سليم.

أرواية العطش صدرت عن دار جوليار، سنة 1957.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jean Déjeux, Lalitterature femininede la langue Française au Magreb, p81-82.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>-interview par Anna Martin, L'Action (Tunis) 8 septembre 58.

فأسيا جبار تكثر من الدسائس العاطفية، وفي رواية أبناء العالم الجديد ( Les enfants du ). أفتتناول فيها الكاتبة المستوى الاجتماعي تمثله المرأة، ومن جهة ثانية تكشف من خلالها الاحداث التاريخية التي تعيشها البلاد

تقول آسيا: "كنت أرغب أن ألقي بنظرة الى أبناء وطين، وموقف ليلى البطلة من الداخل، يعبر عن موقفي ". فالرواية مقسمة الى الى تسعة أجزاء. يحمل كل جزء اسم شخصية من شخصيات العمل (1-شريفة، 2-ليلى، 3-سليمة، 4-تومة، 5-حكيم، 6-حسيبة، 7-خالد، 8-بوب، 9-علي) المكان الحي العربي القديم، المنطقة جبلية يلاحظ منها سكان المنطقة المعارك بين الثوار الجزائريين والجيش الفرنسي كما تتداخل الأزمنة في الرواية وهي معايشة الحاضر واسترجاع ذكريات الماضي، وما يلاحظ على الكاتبة ألها من مشهد الى آخر بسهولة وبأسلوب متسلسل

أما الرواية الرابعة القنابر الساذجة ( Les alouettes naives) تحاكي حياة آسيا جبار لأنحا تقول عنها: "لقد أيقنت أنه يستحيل مواصلة الكتابة دون الدخول في منطقة السيرة الذاتية حتى وإن حاولنا إخفاء ذلك ". 3 تكشف الرواية عن فترة الثورة ماقبل المفاوضات وعن الجولات التي كان المجاهدون يقومون بما على الحدود الجزائرية التونسية وعن هموم اللاجئين المادية والمعنوية بعد أن تركوا ديارهم والرواية تسرد على لسان ذكوري عثمان من جهة، ولسان أنثوي نفيسة وكأنك أمام مشهدين مختلفين يلتقيان دائما فالعنوان يعبر عن عودة النسوة الى الديار ومجيء فصل الربيع، كما هو مصطلح يطلقه الجنود الفرنسيون على

أ-أم الخير حبور، الرواية الجزائرية المكتوبة بالفرنسية، ص329.

<sup>2-</sup> المرجع نفسه، ص ن.

<sup>3-</sup> المرجع السابق، ص 331. -

المومس الراقصة في الجزائر وهو ما حدث مع نفيسة وليلى حينما حاصرهما الجنود في الغابة وصار أحد الجنود يصيح. <sup>1</sup>! Et !les voila !les alouettes القنابر هنا وصولا إلى رواية "طيف السلطانة" ombre sultane فيها أشارت آسيا جبار الى (الضرّة) في نظام الزواج الإسلامي التعددي، وهي لغة ؛ من الضرر والألم والمعاناة، وفي حوار وهمي بخمع الكاتبة بين زوجتين تتفقان في النهاية على تقاسم الزوج المشترك.

غير بعيد عن الرواية تلج آسيا جبار مجال السينما وتنجر فيلما بعنوان "نوبة النساء في جبال شنوة". La nouba de femmes du mont chenoua، كان نتيجة حوارات أجرتما مع نساء من قبيلة أمها من خلال الاستماع لأصواتمن ومن خلال هذا الفيلم تصالحت بداخلها مع الثنائية الثقافية: "الفيلم جعلني أقبل الثنائية اللغوية في سكينة. "4 لأنه بسبب اضطراكها صمتت عشر سنوات وتصالحت في الأخير مع نفسها بفضل هذا ما سمعته وشاهدته

وفازت بجائزة دولية في مهرجان البندقية وتوج فيلمها الثاني "زردا أغاني النساء" للمحائزة دولية في مهرجان البندقية وتوج فيلمها الثاني أخرج في 1982، بجائزة أفضل فيلم تاريخي لا Zerda ou les chants de l'oubli في مهرجان برلين السينمائي. ثم تعود جبار الى الساحة الأدبية بكتاب "نساء الجزائر في مهرجان برلين السينمائي. ثم تعود عبار الى الساحة الأدبية بكتاب "نساء الجزائر في مهرجان برلين السينمائي. ثم تعود عبار الى الساحة الأدبية بكتاب عنصاء الجزائر في مهرجان برلين السينمائي. ثم تعود عبار الى الساحة الأدبية بكتاب "نساء الجزائر في مهرجان برلين السينمائي. ثم تعود عبار الى الساحة الأدبية بكتاب النساء المؤلفة المؤلفة

<sup>1</sup> المرجع نفسه، ص332.

<sup>2-</sup>المرجع نفسه، ص332.

<sup>332.</sup> ومنظر عائشة إيدير، أنطولوجية الرواية النسائية الجزائرية المكتوبة باللغة الفرنسية ، جامعة عبد الرحمن ميرة، بجاية

⁴\_ينظر عائشة إيدير، أنطولوجية الرواية النسائية الجزائرية المكتوبة باللغة الفرنسية ، جامعة عبد الرحمن ميرة، بجاية.ص16-17.

مكتوبة منذ أكثر من 20 سنة، العنوان والغلاف مستوحى من لوحة الرسام والفنان التشكيلي ديلاكروا (Delacroix ).

وظاهرة اللجوء الى لوحات المستشرقين تكررت جُلّها في أعمال آسيا جبار كما تواصلت إصدارات الروائية ودائما مع اسمها المستعار ولم تنشر أبدا باسم فاطمة إيملاين

- فسيح السجن vaste est la prison عام 1995م.
- ليالي ستراسبورغ 1997 les nuits de strasbourg م
- زوال اللغة الفرنسية 2003la disparition de la langue française م.
- لا مكان في بيت والدي 2007 nulle part dans la maison de mon péreم.

وبفضل نشاطها المتواصل، واصداراتها القيمة نالت الروائية العديد من الجوائز والأوسمة، كما توجت في 2005م عضوة في أكاديمية اللغة الفرنسية " Académie Française

فهي لم تكتب روايات ناجحة فقط، بـل أسست مدرسة في الكتابة يُحتذى ها، كما استطاعت بوعيها أن تُقيم للأدب الجزائري خارج الوطن مكانة وتستعيد للثقافة الجزائرية مكانتها المسلوبة وبلغة المستعمر أجبرت قُرّاء الفرنسية أن يُغيروا قناعاتهم المزيفة بشان الهوية الجزائرية. \* وتبقى - كما يصرح به أغلب الدارسين للأدب الجزائري ككل والرواية النسائية بشكل خاص - تجربة فاطمة الزهراء إيما لاين (آسيا جبار) تمثل التأسيس والتأصيل للرواية النسائية الجزائرية المكتوبة بالفرنسية.

## 1-التناص عند آسيا جبار:

التناص عند (آسيا جبار) تاريخي بالدرجة الأولى تمشل في توظيف الأسطورة اليونانية القديمة "أوديسة هوميروس" حيث لجأت الى تغيير البطولة من الرجل الى المرأة، وأعادت كتابة التاريخ بمنظور أنثوي على لسان شخوص حقيقية ممزوجة بمخيال امرأة كاتبة من خلال تأثرها بأسطورة يوليسيز ( Ulysse )والذهاب والعودة الى نفس المكان مع كثير من الشوق والحنين.

كما استعانت بالأرشيف الكولنيالي، من خــلال كتابــات الرحالــة الفرنســيين مثلمــا وظفته في مؤلفها :واسع هــو الســجن" vaste et la prison"، واثبــات حــروف التيفينــاغ ( leTifinagh )وتوثيقها، فالتاريخ البربري يمثل جذورها، واللغة العربيــة لغــة دينــها وصــلاتها، والفرنسية لغة منفاها وكتاباتها وابداعها

واستعانت بحقائق تاريخية تدين المحتل، وتبقى وصحة عار، وصفحات سوداء لطالما احتهد المحتل في اخفاءها على العالم وتبييض ساحته بالشعارات المزيفة الي يتغنون بحا ويخدرون بها العقول فكان عرضها للأرشيف من حال رسائل قادة وعسكريين يعترفون بجرائمهم وبما ارتكبوه في حق هذا الشعب الأعزل بمثابة صفعة قوية من امرأة جزائرية أصيلة وقوية ورد اعتبار لشعب قاسى الويلات وتجرع القهر والمعاناة طويلا، كما فعلت مع شهادة النقيب مونتياك (le capitaine Montagnc) الذي وصف المعارك الطاحنة في أكتوبر 1840.

 fanatiques ...un rapport confidentiel atout dit au maréchal ,simplement sans poésie terrible ,ni images...j'été malade ,mais ma conscience ne me reproche rien. j'ai fais mon devoir de chef ,et demain je recommencerai ,mais j'ai pris l'Afrique en dégout! »

فهي إدانة أمام الرأي العام العالمي وحقائق ثبوتية دالة على ادانة المحتل بجرائم حرب بشعة بأفواه قادته وجنوده "تأثرت آسيا بلوحات محمد راسم حين رسم المعارك وقد وصفت هي بدورها لوحاته كألها ترسمها: "كما حضر الصمت، حتى في وجه المدافع العشرة تتفتح الألوان بالبهجة، وصوت الرعد غائب، وفي صحن الدور دائمة الهدوء كانت الحركة خامدة والايماءات بطيئة، كلام أقرب الى الهمس "

« Il y a aussi le silence Meme quand aux gueules de dix canons s'épanouissent les panaches ,le tonnerre est absent. Dans les patios toujours calmes ,les démarches sont feutrées ,les gestes lents. On murmure plutôt qu'on ne parle. »

وعلاقتها بالريشة كانت عميقة ما جعلها تتقاطع مع لوحات الرسام الفرنسي أوجين دويلاكروا( Eugéne Delacroix )الشهيرة بتسمية أحد أعمالها الأدبية بنفس اسم اللوحة "نساء الجزائر في مخادعهن "، « Femmes d'alger dans leur Appartements »

 « Là,dans cette visite de quelques heures à des femmes recluses,quel choc,ou tout au moins quel vague trouble a saisi le peintre ? ce de harem entrouve ,est-il vraiment tel qu'il le voit ? »

وهذا تكذيب صريح من الناقدة، لأنها جزائرية وتستطيع التفريق بين الواقع الذي تعيشه هي وبنات جنسها من الجزائريات المسحوقات بأعمال المترل التي لا تنتهي، وبين خيال الرسام الذي وظف لغة الجسد كما في حكايات ألف ليلة وليلة الملهمة لكل فنان يحب الجمال.

في التاريخ القديم مع الأسطورة والتاريخ الإسلامي كانت الأنثى تتصدر البطولة، غير أن نظرها تختلف مع سقوط مدينتي الجزائر ووهران فقد كان التوصيف مختلف وقد حولت حدثا تاريخيا استعماريا الى مشاعر أنثى مغلوبة على أمرها، وصورت مدينة الجزائر ومدينة وهران حين سقطتا في يد المحتل كأنثى مغتصبة



(كريستيان شولي عاشور) أستاذة بمعهد الفرنسية في جامعة الجزائر العاصمة، ناقدة وباحثة أكاديمية العديد من الكتب النقدية باللغة الفرنسية، ومقالات قيمة نشرت في مجلات وطنية ودولية، عن الأدب الجزائري من أهم كتبها النقدية "أنطولوجيا الكتابة الجزائرية باللغة الفرنسية " تعالج فيه مجموعة من المواضيع ضمن فصول تناولت فيها أولى الكتابات السردية الجزائرية المتأثرة بالاحتلال، ثم عرجت على الكتابات الوطنية ممثلة في الكتاب الكلاسيكيين الجزائرية المتأثرة بالاحتلال، ثم عرجت على الكتابات الوطنية ممثلة في الكتاب الكلاسيكين "أ (مولود فرعون)، (مولود معمري)، (محمد ديب)، (كاتب يسين) وغيرهم ممن عاصرهم، ثم كُتّاب الحرب التحريرية ورصدها بعيون غير جزائرية كالكاتب فرانز فانون الذي كان شاهدًا على عظمة الثورة الجزائرية.

بعدها ترصد الناقدة كل الأعمال المنشورة من (1962إلى 1987)ثم تخصص الفصل الخامس لكتاب المهجر في فرنسا أو اختاروا العيش فيها.

وصولا الى الفصل السادس والذي خصصته للنساء الكاتبات ما بين (1962-1987). <sup>2</sup> وفي هذا الفصل تقول أنها جمعت هذا العدد من الكاتبات مما يقارب 25 عاما تسمح -كما تقول صاحبة المؤلف -برصد عدد لا بأس به من الكاتبات من هنا وهناك وتسمح . بمسح الحدود والتحكيم بحرية.

« ce regroupement des femmes écrivains en fin d'anthologie se justifie doublement. D'abord, parce qu'elle écrivent surtout depuis 1962 ;ensuite parce ont une place particulière dans l'ensemble de la production litéraire.

<sup>2</sup> Christiane achour,Anthologie de la algeriennede la langue française,entreprise algerienne de presse,Bordas froncophonie,p8

<sup>122</sup>- عبد القادر بودومة، تفكيك حجاب اللغة : مقاربة فينولوجية لنص آسيا جبار -1أصوات تأسري

Ce regroupement nous permettait, par ailleurs, de proposer sur ces vingtcinq années une histoire littéraire commune aux femmes d'ici et d'ailleurs ... ne peut échapper à cet arbitraire. 1

تبدأ (كريستيان عاشور) فصلها الذي خصصته للكاتبات الجزائريات -داخل الوطن أو خارجه-بتساؤل ألا وهو: هل من مبرر أن نخصص فصلا مستقلا للكاتبات بعيدا عن الكُتّاب الرجال باسم الجندر ؟\*1

« Est-il justifié de consacrer un chapitre autonomme aux aux femmes écrivains, est —il fondé de les presenter séparement des « autres » écrivains, reproduisant ainsi le clivage sexiuel de notre espace social ? ».<sup>2</sup>

لتواصل كلامها ألها ذكرت في الأجناس المختلفة اليتي تناولتها في فصول هذا الكتاب، كروايات (جميلة دباش) والسيرة الذاتية لفاطمة (آيت منصور)، والروايات الأولى للرطاووس عمروش) كذلك من المستحيل فصل نساء الشعراء والمجاهدين المجتمعين في كتابات الحروب، هؤلاء النسوة قلن بالكلمات آمالهن وتحدياتهن ومعاناتهن والأكثر كن كثيرات بأنفس ميتة بعد سنوات الحرب. 3 هذا الفصل كما وصفته كريستيان عاشور المتميز والخاص يبدو مهم وضروري فمنذ عشرات السنين أدخلت الكاتبات ماركة أصلية في هذا الأدب تعرض كتابات جديدة برؤى مختلفة حول النقد الجزائري. \*4

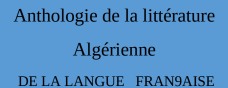
والمخطط التالي نموذج تفصيلي لكتاب كريستيان عاشور ""أنطولوجيا الكتابة الجزائرية باللغة الفرنسية"

<sup>4</sup>\*تر*ج*متنا

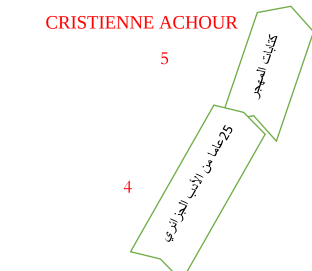
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Christiane achour, Anthologie de la algerienne de la langue française, entreprise algerienne de presse, Bordas froncophonie, p8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-ibrid,p8

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>-ibrid,p8







2

الكتابات السردية الجزائرية المتأثرة بالاحتلال الكتابات الكلاسيكية الوطنية 6 -الفصل السادس(1962-1987)

5 – الفصل الخامس (1953–1987)

4 - الفصل الرابع (1962–1987)

3 - الفصل الثالث (1948–1962)

2 - الفصل الثاني (1962–1948)

1 – الفصل الأول ( 1938–1833)

3

# المهدي الثاني المهدي الثاني عاهور

# 1-آسيا جبار بقلم كريستيان عاشور

تقول كريستيان عاشور أن رواية آسيا جبار الأولى العطش (1957) عرف شهرة كبيرة ونقدا صارما كان من الصعب وسط الثورة التحريرية تقبل رواية مفصولة عن واقع المقاومة من روائية شابة في عمر العشرين مع موضوع له اهتمامات نفسية وطريقة طرحه تتشابه مع رواية "فرنسواز ساجان" (Françoise Sagan) "صباح الخير تعاسة" Bonjour, Tristesse, وحتى نكون منصفين حملى حد قول كريستيان لابد من دراسة ملفتة لإنتاج الكاتب وتطوره نحو كتابة جادة تقنعنا حتى نتحول من هذا العمل الشبابي، ولهتم بأعمال أكثر حداثة بعد هذا التدريب الأسلوبي (حسب تعبير الكاتبة) جاء العطش (a soif) المكتوب من طرف آسيا جبار والمنسي منذ نشره 1957. كذلك نفذي الصبر ( les enfants ) المكتوب من طرف آسيا جبار والمنسي منذ نشره 1957. كذلك نفذي الصبر ( والمنسي منذ نشره 1957) تأتي لتكمل الثلاثية السيق المحلناها عند فرعون، ديب أو معمري.

لتواصل كريستيان عاشور قراءة أعمال آسيا جبار الروائية بدءً بالقلقون Les تصرح الكاتبة المعاقبة المعاقبة

« ce que j'ai voulu montrer ici ,c'est la prise de conscience de dalila ,une jeune fille algérienne en révolte contre la tradition, son milieu , sa Famille. J'ai voulu montrer combien dans ce monde calme, ou rien objectivement n'avait encore changer ,se dévloppait un processus qui laissait deviner les boulversemts Futurs. »

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Anthologie de la littérature algerienne de langue Française, cristiane Achour, p234-235.

تقول الكاتبة: "ما أردت إظهاره أن وعي دليلة، وهي شابة جزائرية تشور ضد التقاليد، محتمعها، عائلتها -كما تواصل تصريحها - أردت إظهار كم في هذا العالم الصامت حيث لاشيء موضوعي قد تغير لتطوير العملية ومعالجة تسمح بتخمين تحولات المستقبل.

\*عن أطفال العالم الجديد 1963 ( les enfants du nouveau monde ): في هذا الكتاب ترى كريستيان عاشور أن مضمون حياة الشخصيات يتوسع ويشمل حسب الشورة التحريرية، فقد تغيرت حياة النساء من تقليدية ومحافظة إلى الأكثر تحرراً وكن مجندات كلهن للخروج من دورهن المحدد وهو ما فرضته ثورة التحرير عليهن.

هذا النص - كما تقول كريستيان-مهم يتقاطع مع بعض صفات (فرانس فانون) في علم اجتماع الثورة. ففي نص حجابها لا يحميها تقول آسيا جبار: «

Chérifa dont la démarche lente, légérement balancée, va attirer les regards des hommes qui jouent sur les terasses, bavardent ou boivent thé et café, chérifa dont le cœur bat de hàte, de honte, s'avance , pour la première fois, dans cette rue longue, dont elle fixe le bout comme s'il était celui de sa délivrance. Elle voudrait pouvoir, comme autrefois dans les fétes, passer sereine et indifférente; mais son voile ne la protége pas. elle marche droit , d'un pas régulier; déjà des yeux se lévent sur ce qu'ils imaginent ètre une silhouette anaguie » <sup>1</sup>

"شريفة في مشيتها البطيئة والمتمايلة قليلا، تلفت أنظار الرجال الذين يلعبون في الشرفات، يشرثرون أو يشربون القهوة والشاي، شريفة بقلبها النابض بسرعة والخجولة تتقدم لأول مرة في هذا الشارع الطويل وهي تحدق في طرفه وكأنه خلاصها...فحجابها لا يحميها فهي

225

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>-Anthologie de la littérature algerienne de la langue Française,p2

تمشي مستقيمة بخطى ثابتة لكن العيون تنظر الى هذا الخيال الضعيف" <sup>1</sup>. كان لاسم البطلة "شريفة " دلالة ومرجعية وفقت الكاتبة في اختياره.

وحرصت على جزائريته وبعده التاريخي الأصيل، وهو أمر لا تنفرد به رواية عن أحرى، بل تشترك فيه جل الأعمال.

ثم تــذهب الى القــبرات الســاذجة 1967 (les Alouettes naives) حيــث تتنــاول الحــاور المعالجة مسبقا، لكن نعلن -كما تذكر الناقدة كريســتيان عاشــور -أن التعــبير الأنثــوي ســاد منذ ذلك الحين في إبداعات آسيا جبار. وثنائية الحب والحــرب، ونظــرة اســتجواب الى واقــع لا ينفصل عن التحرير: الحياة في مخيمات اللاجئين على الحدود فهو عمل محوري.

في بداية الرواية، نجد السارد، أنا (المذكر)، يأتي في مهمة في مجموعات اللاجئين: وصف قوي يخبرنا بالثقة في نتيجة الحرب القاسية ولكن أيضا استجواب المثقف أمام هذه التضحية حيث يتم تقزيم الفرد.

« L'ouverture du roman, le roman ,le naratrur, « je » (masculin), arrive en mission dans les camps de réfugiés : description forte qui nous dit la confiance dans l'issue de cette guerre cruelle mais aussi L'interrogation de l'intellectuel en face de ce sacrifice collectif ou l'individu se dilue. »<sup>2</sup>

وأخيرا وليس آخرا أغلبنا يقرّ، ويجمع على ما قالته آمنة بلعلى. <sup>3</sup> في الملتقى العالمي حول بحربة الكتابة لدى آسيا جبار، فهي لم تكتب فقط روايات ناجحة بل أسست مدرسة في الكتابة يحتذى بما \*404، كما استطاعت بوعيها أن تقيم للأدب الجزائري خارج الوطن

3-ينظر آمنة بلعلى آسيا حبار بين إكراهات الكتابة بلغة الآخر وسلطان الذاكرة والتاريخ، أشغال الملتقى العالمي حول تجربة الكتابة بلغة الآخر وسلطان والذاكرة والتاريخ. حامعة تيزي وزو 2013، ص5.

Anthologie de la littérature algerienne de la langue Française,p21-2

مكانة وتستعيد للثقافة الجزائرية مكانتها المسلوبة وبلغة المستعمر أجبرت قراء الفرنسية أن يغيروا قناعاتهم المزيفة بشأن الهوية الجزائرية.

2-أهم الرؤى النقدية لكريستيان عاشور حول إصدارات آسيا جبار الروائية من سنة (1957-1967)

من خلال كتابحا النقدي أنطولوجيا الأدب الجزائري المكتوب باللغة الفرنسية:

# جدول توضيحي

| قراءة نقدية لها من الأكاديمية كريستيان عاشور   | إصدارات آسيا جبار الروائية من سنة( 1957 |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------|
|                                                | إلى1967)                                |
| -عرفت شهرة واسعة ونقدا صارماً لخروجها عن       | 1957 (La soif) 1957–العطش               |
| المألوف وعن الطرح التقليدي خاصة من امرأة       |                                         |
| كاتبة.                                         |                                         |
| -ثورة ضد التقاليد                              | 1958 (Les impations ) –2                |
| -بداية تجسيد مقاومة المرأة وسط مجتمع أكثر هوية |                                         |
| -تتوسع حياة الشخصيات وتتشعب بحسب دورها         | 3-أطفال العالم الجديد                   |
| في حرب التحرير.                                | (Les enfants nouveau du monde)1962      |
| -تغيرت حياة النساء التقليدية بحكم تجنيدها في   |                                         |
| حرب التحرير وصارت أكثر تحرراً.                 |                                         |
| -وصفته بالنص المهم.                            |                                         |
| -تشابه هذا النص مع ماقاله فرانس فانون في علم   |                                         |
| الاجتماع.                                      |                                         |
| -تتناول نفس المحاور السابقة                    |                                         |
| في بداية الرواية وظفت الساردة ضميرالمذكر       | 4-القنابرالساذجة (les Impatients) 1967  |
| المتكلم رأنا).                                 |                                         |
| -ثنائية الحب والحرب                            |                                         |
| -سيادة السرد الأنثوي                           |                                         |

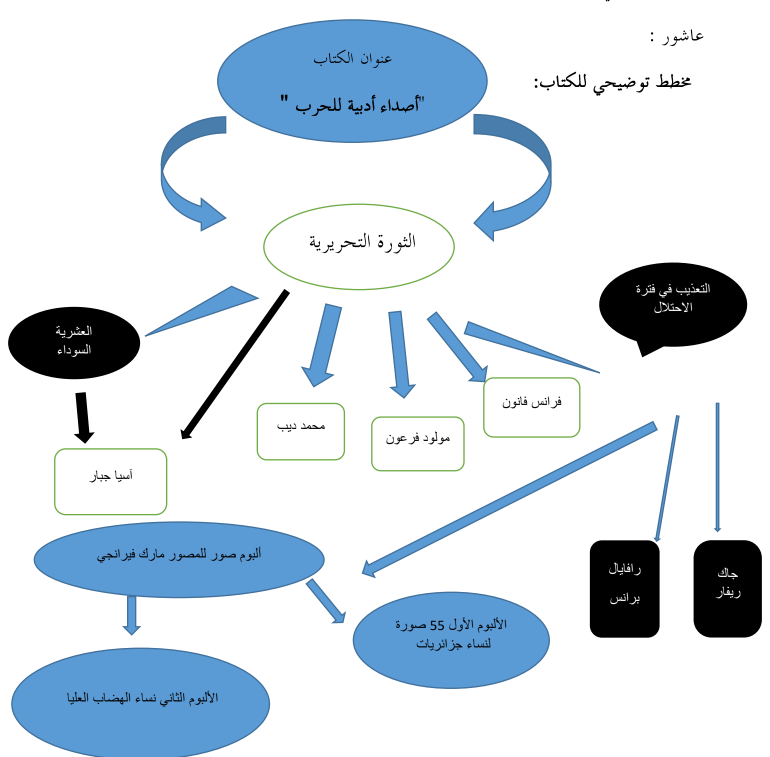
3- قراءات في كتاب "النص الأدبي، أدوات القراءة" لكريستيان شولي عاشور وأمينة بقاط :صدر لكريستيان كتابا مشتركا بعنوان "النص الأدبي، أدوات القراءة" مع الأستاذة (أمينة بقاط )التي بدورها قدمت قراءة نقدية حول الكتاب الذي عددت أقسامه الخمسة والبداية بالقسم الخاص بالاتصال الذي كما أصرت على وجوب توفره بين يدي كل من الكاتب والقارئ والناشر، لأنه يقدم أدوات القراءة النقدية كما توضح ذلك. مركزة لطلبتهم بحكم تخصصهم الأدبي على القراء باستمتاع كما وصفتها هي "متعة القراءة"

وأشارت في حديثها عن القسم الشابي مسن الكتاب عن أهمية الاشهار والترويج للكتاب كسلعة كما يحدث في فرنسا بداية كل موسم أدبي بإصدار قائمة الكتب الأكثر مبيعا والتي قد يعتمد عليها القارئ للشراء بل وأضافت أن بعض الكتاب يغش بشرائه كتب حتى تزيد نسبة مبيعاته، وهناك كتاب يكتبون لفئة معينة ومثبت بالكاتبة مايسة باي السي تكتب أكثر لفئة النساء أ. والقسم الثالث كما تشير الناقدة (أمينة بقاط) حول السرد فتشير الى أدواته وهي الفضاء والزمان والشخصيات والوصف وهي كما تقول عناصر مهمة لفهم أحداث الرواية أو القصة ثم انتقلت للحديث عن التناص وأهميته في عصرنا بل في خضم كم هائل من المعطيات ". ولذا من الواجب تكثيف القراءات كما يفعل الكثير من يحترمون ذكاء القراء -كما تسر به أمينة بقاط - حتى لا يقعون في تكرار جمل كتبت من قبل إراديا أو غير أرادي وينعتون بالسرقة الأدبية، رغم أن كل المعاني طرقت والسبيل في نظر الأغلبية ومنهم بقاط أن يطرق الموضوع بشكل مختلف، مع التركيز على التوثيق من

el ، 2019 أفريل 29 أفريل 2019، الطيفة درايب، الأستاذة والباحثة أمينة بقاط بمطبعة "موغان"، البليدة، القراءة متعة فنقد وتحليل، 29 أفريل 2019،  $^{-1}$ 

باب الأمانة العلمية بينما القسم الرابع - كما توضح الكاتبة - يه تم بالنص وسياق كتابته وكل مايتعلق بالكتاب كصورة الغلاف الخارجي فالمحاضرة تقف عند أحداث الكتاب الي تدور في القرن التاسع عشر لذا تؤكد على ضرورة فهمها حسب سياقها لا حسب مفهومنا الحالي وفي هذا المقام تدرج مثالا توضيحيا ب(فكتور هيغو) الذي كان مناصرا للاستعمار الفرنسي للجزائر، وبالتالي تخلص الى أنه لا يمكننا الحكم عليه أخلاقيابعدها تنتقل لكتاب صديقتها الباحثة كريستيان شولي عاشور بعنوان "أصداء أدبية للحرب" مشيرة الى صعوبة تقديم كتب لمؤلف آخر إلا أن مسارهما البحثي المشترك وصداقتهما الوطيدة تشفع لها فعرفت .عسارها الأكاديمي والبحثي، وسبب صدور هذا الكتاب نتيجة ضياع العديد من مقالات عن الأدب والحرب التحريرية التي اختصت بها كريستيان، فحاء الكتاب ليعرض كتابات (فرانس فانون) و (مولود فرعون) و (آسيا جبار) و (محمد ديب) وغيرهم ومحمن كتبوا عن التعذيب في فترة الاحتلال، (كجاك يرفار) و (رافايل برانش) و تطرق الكتاب لألبومات عن المصور (مارك فيرانجي) الذي قدم ألبومين بعنوان 55 صورة للنساء الجزائريات

وفيما يلي خريطة مفاهمية توضـح لنـا عناصـر وأجـزاء كتـاب "أصـداء أدبيــة للحــرب" لكريستيان شولي



« L'histoire d'une littérature, c'est aussi l'histoire d'une langue, de cultures, de sensibilités totalrment inédites dans la mémoire historique de cette langue. On constatera ainsi (sans que les commentaires sur les extraits aient pu s'appesantir sur l'analyse de ce phenoméne) que les œuvres algériennes passent d'une écriture ethnographique qui donne à voir, à qui ne la connait pas ,une société ,à une écriture dont le souci premier n'est pas de transmettre une information plus juste mais d'interpeller le réel par le pouvoir des mots, de faire surgir un univers signifiant ,de s'énoncer de manière auto-suffisante.

La rectification du regard de l'extérieur était sans doute une étape nécessaire pour la formation d'une littérature autonome qui ,aujourd'hui ,s'est constituée. La langue d'expression a été ,comme tout héritage ». <sup>1</sup>

تقول كريستيان عاشور أن تاريخ أدب ما، هو كذلك تاريخ لغة، وسنكتشف هذا الجانب من الأدب حين ندرس تاريخ الفرنسية، ونتواصل مع لغات وثقافات، فلحساسية الذاكرة التاريخية لهذه اللغة.

سوف نجد (وبالتالي -بدون تعليقات على المقتطفات - القدرة على الاسهاب في تحليل هذه الظاهرة) الأعمال الجزائرية تمر من كتابة اثنوغرافية تعطي رؤية لمن لا يعرفها، لمحتمع، لكتابة همها الأساسي ليس ارسال معلومة أكثر دقة، لكن ترجمة الواقع من حلال قوة الكلمات، وإخراج عالم ذي معنى، للتعبير عن الأنا بطريقة مكتفية ذاتيا. كان تصحيح المظهر من الخارج بلا شك مرحلة ضرورية لتشكيل الأدب المستقل الذي أصبح اليوم يشكل لغة التعبير. \*2لتختم في نهاية مقدمة كتابها

2\*ترجمتنا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cristiane Achour, Anthologie de la littéeature Algérienne de langue Française,p :09

« Anthologie de l'alittérature Algérienne de langue française »

Mouvante, migratoire, ambivalente, la littérature dont rendons nous cela à la fois : inquiétude d'identité, mais conscience compte est tout d'une spécificité, mais recherche d'une d'une différance; affirmation universalité; transition vers autre chose algérienne pour l'heure. S'il est périlleux d'étudier phénomène toujours un ambigu et plaine transformation, le péril est compensé par une aventure de découverte passionnante que souhaitons faire partager au lecteur.

وتقول عن هذا الأدب أنه: "حيوي، مهجري، وجداني، فالأدب الدذي نبلغ عنه هو كل هذا مرة واحدة فقلق الهوية، خلق وعيا بالاختلاف وتأكيد للخصوصية، لكن البحث عن العالمية هو البحث عن شيء جزائري في الوقت الحاضر، دائما من الخطر دراسة ظاهرة غامضة وفي تغير مستمر، فالأسوء يتم تعويضه بمغامرة اكتشاف مثيرة نرغب مشاركتها مع القارئ".\*2 ودائما ما كانت (كريستيان عاشور) تعلن بأن دراساتها واهتماماتها لا تشمل الكتابة والإصدارات باللغة العربية، وحتى الإبداعات الشفهية لا تعنيها، بل مجالها المحدد هو أهم الإصدارات باللغة الفرنسية، القديمة منها أو الحديثة وتستقرأها كما فعلت مع نماذج من كتابات كاتب ياسين وكمال داود وربطها بنصوص (ألبير كامي) لتثبت تأثيره على الروائيين الجزائريين قبل وبعد الاستعمار وتبين عملية التناص والاستلهام من الآخر والي سبق لها وأن تناولتها حكما تصرح بذلك في منشورات سابقة وقد قامت بدراسة دراسة عملين أدبيين بارزين: "نجمة" لكاتب ياسين الصادر سنة 1956، و"ميرسو تحقيق مضاد" للإكمال داود) الصادر سنة 2013، استلهمت من أعمال كامو الأدبية على حد قول الناقدة وأحصت أوجه الاختلاف بين الروائيين والكاتبين في مداخلة لها في إطار فعاليات

2\*ترجمتنا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cristiane Achour, Anthologie de la littéeature algerienne de langue Française,p:09

المؤتمر الدولي "الأدب المغاربي المكتوب باللغة الفرنسية في مطلع القرن الواحد والعشرين المؤتمر الدولي "الأدب المغاربي المكتوب باللغة الفرنسية في مطلع القريد 2022، ترجمت من أشكال وتعبيرات أدبية في عالم متغير "بالجزائر العاصمة 20 و21 أفريل 2022، ترجمت من قبل الدكتورة شميسة خلوي، ونشرت بمجلة العربية لعلم الترجمة

في الجدول التالي عرض لدراسة كريستيان عاشور المقارنة بين رواية "نجمة" و "ميرسو تحقيق مضاد\*:

| تب ياسين "رواية نجمة "                                          | كمال داود "رواية ميرسو تحقيق مضاد "                             |
|-----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| يني الكاتب أسلوبا عنيفا للتعبير عن مرحلة حرب التحرير. وما *ن    | *نزعة العنف انعكست عنده بعد الاستقلال "العولمة" والهيمنة        |
| المع الاستقلال.                                                 | المعاصرة للشمال على الجنوب.                                     |
|                                                                 |                                                                 |
| ندد الكاتب المؤشرات الزمنية للقصة في الجزء الأول من الكتاب عليه | *يضع القارئ في علاقة مباشرة مع البير كامو انطلاقا من عنوان      |
|                                                                 | الرواية                                                         |
|                                                                 |                                                                 |
| خذ العنف اداته المثلي التهميش، التهديد بالسجن أو القتل. الله    | *المفارقة منذ البداية من خلال تسمية الآخر وبالتالي اثبات وجوده. |
|                                                                 |                                                                 |
| كر كامو حاضر في رواية نجمة في عنصر الحوار مع الغريب *ت          | *تصوير العنف الاستعماري بشكل تدريجي.                            |
| _                                                               | مهریر است ۱۶ ستندر پیشان دوریبي.                                |
| عتل)، السيد ارنست والسيد ريكارد.                                |                                                                 |
| **                                                              | f ti ( == 1 ti                                                  |
| رير القتل بالشمس الحارقة.                                       | * لم ينسب البطل ارتكاب حريمة القتل للشمس الحارقة بل الى أمه.    |
|                                                                 |                                                                 |
| ني الكاتب أساليب المماثلة والتعديل والتحول وتغيير النظرة. * م   | *محاكاة داود لخطاب كامو مطولا أدى الى امتداد اثر جريمة القتل    |
|                                                                 |                                                                 |
| ماد انتاج العلاقات الاستعمارية نفسها.                           | عكس كاتب يسين الذي اقتصر في الصفحات الأولى.                     |
|                                                                 |                                                                 |
| نوار كاتب ياسين كان في حضور المحتل حقيقة.                       | *حوار داود مجازي لأنها رواية مابعد استعمارية.                   |

وتضيف الناقدة، بأن الروائيين كاتب ياسين وكمال داوود تبنيا نظرتين مختلفتين للاستعمار الأهما في نظرها قد استوفيتا متطلبات رواية ما بعد الاستعمار وكلتيهما ضد الاستعمار.

لأن توجهات الكاتبين كما تقول الناقدة " يعاصر أحدهما كامو -تقصد به كاتب ياسين -وينوي اظهار جزائر أخرى غير تلك التي وصفها هذا الأخير، أما الآخر-وتعني به داود - فيعيد ادماج كامو في الجزائر الأدبية وهو ما يؤكده كمال داوود في احدى تصريحاته عند سؤاله عن كامو أنه "كاتب جزائري" وأنه يجسد فضاء تناقضاتنا.

ويصرح "أنا أستخدم نص كامو [...]أحب الاقتباس القديم الدي يقول: "نحن أقزام نجلس على أكتاف عمالقة". ثم أضاف قائلا :لا أريد أن أحكم على موقف كاتب ياسين ولا أن أدافع عن كامو فكلنا ننتمي الى نفسس الأصل. أستطيع الآن أن أتفهم رأي كاتب ياسين عن كامو لأنه كان في الضفة الأخرى كان يتبنى الدب القتالي الذي يصف من لم يحمل السلاح بالخائن. ربما كنت لأفعل نفس الشيء إن كنت في مكانه، إلا أني لا أريد خوض هذه الحرب مرة أخرى. ألتختم مداخلتها بمجموعة من الأحكام حول الروايتين، وتشير بأن بعد دراستهما توصلت الى أن نجمة ومن خلال كل ما تمثله هذه الرواية المبتكرة وغير النمطية في الأدب الجزائري، تقدم نفس الجاهزية لجيل المستقبل، غير الرواية المدرجة الأولى والحكم على قوتما على التحريض، وترى أنه من السابق للأوان أن تقدم تنبؤات حول جاهزية رواية كمال داود، لكن يمكننا القول أن محاكاة داود لخطاب كامو واستغلاله لعنصر الحوار مع نص "الغريب"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>كريستيان عاشور، مسألة الأسبقية في الكتابة ألبيركامو، تر:شميسة خلوي المجلة العربية لعلوم الترجمة، العدد 1،يناير 2022.ص:169.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>المرجع نفسه.ص170.

منع من تشكيل تعالقات نصية مع روائيين آخرين". أ فالناقدة تؤكد على أهمية رواية البير كامو Albére kamu الغريب واعتبارها مرجعا هاما ومؤسسا للمنجز الروائي الجزائري المكتوب بالفرنسية في الماضي والحاضر، من خلال استعراض رواية من العهد الكولونيالي، ورواية أخرى تبعد عنها بخمسين سنة أي في فترة الاستقلال أو ما يعرف برواية ما بعد الاستقلال.

وغير بعيد عن هذا الحديث تصدر (كريستيان شولي عاشور) رفقة صديقاتها (أمينة بقاط)، و(بوبة ثابتي محمدي)، كتابا بعنوان "الجزائريون يقرأون كامي" الصادر عن منشورات القصبة حيث أشارت الناقدة عن ألها فكرة ليست بالجديدة وهو عمل جماعي لمحموعة من الباحثات اللائي قمن بجمع كل ما كتبه الجزائريون عن كامي وهو كثير أمشال مايسة باي) التي تصرح الها استوحت احدى رواياتها من رواية الغريب، وهناك من كان تأثيره مباشرا بأدب (كامي)، ك(سليم باشي)، (صالح خمريش)، (كمال داود)، ولم تفتهم الإشارة الى تصدي مجموعة من المشقفين الجزائرين ومنعها بحجة أن ادب (كامي) استعماري، ولم تذكر كاتبات هذا الإصدار الكتابات بالعربية الاحميد عبد القادر في حوار اجراه مع كريستيان بمناسبة صدور كتابها حول (كامي). وأثناء الحوار عاد الجدل حول موقف الكاتب السليي من ثورة التحرير الأمر الذي جعله يحظى بالقداسة عند الفرنسيين لانه كان يردد قوله انه فرنسي في الجزائر مفضلا الوقوف الى جانب الأقدام السوداء في الجزائر

وكتبت (كريستيان عاشور) في المجلة الثقافية دياكريتي « Diacritik »الرقمية بعنوان Claviers » féminin

<sup>.</sup> 162 يستيان عاشور، مسألة الأسبقية في الكتابة ألبيركامو، تر:شميسة خلوي المجلة العربية لعلوم الترجمة، العدد 1،يناير 2022.ص:169.

« Lorsqu'on évoque les écrivaines algériennes, le pluriel est للاكتشاف " تبدأ مقالها به Algérie littéraire à découvrir » للاكتشاف " تبدأ مقالها به Algérie littéraire à découvrir » للاكتشاف " تبدأ مقالها به Algérie littéraire à découvrir » للاكتشاف " تبدأ مقالها به Algérie littéraire à découvrir » للاكتشاف " تبدأ مقالها به المعالمات ا

عندما نتحدث عن الكاتبات الجزائريات الجمع نادرا موجود لكن في المنتصف يظهر اسم واحد أثناء الحديث،إنه آسيا جبار،فانتخابا في الأكاديمية الفرنسية وسع سمعتها وصار إسمها الأكثر شهرة وتداولا بعدها تقوم بعملية مسح لأهم الكاتبات وتبدأ بإيزابيل إبرهارت (Isabelle Eberhardt)، بعدها تقوم بعملية مسح لأهم الكاتبات وتبدأ بإيزابيل إبرهارت (Djamila Debèche)، طاوس عمروش بعدها تمر إلى إليسا رايس (Elissa Rhais) ثم جميلة دباش (Assia Djebar) طاوس عمران جميلة عمران (Djamila Dipabali) جميلة عمران

(Amrane (Yamina Mechakara) بدية مشاكرة (Zhor Zerrari) عيشة لمسين (Amrane ( Eadela M' Rabet ) بدية بشير (Bediya Bachir) فضيلة مرابط (Aicha Lemsine ( Malika Madi) ضحوى جبالي (Soumya Ammar-Khodja سمية عمار خوجة ( D'Hawa Djabali )، مليكة مادي ( Malika Madi)، سميرة ( Malika Madii ) مايكة مقدم ( Malika Mokaddem ) مايسة باي ( Maissa Bey ) هاجر بالي ( Samira Negrouche ) نقروش ( Samira Negrouche ) كوثر أديمي ( Kaouther Adimi )

هذه الأسماء ترجمت لها، وأسماء نسوية أخرى لم تترجم لهم بل ذكرت أسمائهم فقط، وأردفت قائلة أن كتاباتهم النسوية تحدث ضجة ولم تستطع الحديث عنهم، وهم ليلى

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> culturelle en ligne ,juillet 2016. Christiane CHAULET ACHOUR.Claviers féminins Algerie littéraire à découvrir \*ترجمتنا

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ببلوغرافيا الكاتبات في الملحق

<sup>\*\*-</sup>ترجمتنا.

عسلاوي، فاطمة بخاري، نصيرة بلولة، عيشة بوعباسي، يميلي غابالو، سارة حيدر، ليلي حموتان دون ذكر من منهن تكتب باللغتين خاصة العربية.\*

« Au terme de ce parcours, d'autres écrits de femmes bruissent encore clavier dont je n'ai pu par - Leila Aslaoui , Fatema Bakhai, sous...mon Nassira Belloula, Aicha Bouabaci, Yamilé Ghebalou ,Sarah Haider ,Leila Hamouténe, sans conter

celles qui écrivent dans les deux autres langues du pays et surtout en arabe ». 1

وتختم مقالها بأن التصنيف حساس ومن الصعب تحديد الأقطاب التي تقف عندها هذه الكتابات التي تتأرجح من جانب الى آخر قطب الأرض الأجداد والجذور، وقطب بلد الغربة، الانتقال، السفر فالكاتبة غير مستقرة بصفة نهائية في مكان واحد من قطب إلى آخر، وفقا للأحداث في مسارها وما يحدث لها والمواضيع التي تكتب عنها2

« On voit déjà , dans notre tentative de qualification ,qu'il est délicat de déterminer des poles circonscrits auxquels se tiendraient les écritures. Il me semble que les

œuvres oscillent, plus ou moins ,d'un pole à l'autre. Il y aurait donc le pole de la terre , de l'enracinement, de l'histoire, du peuple et le pole de la migration, du déplacement ,du voyage, du mouvement.

L'écrivaine n'a pas une potition définitivement déterminée mais des potitionnements qui peuvent aller d'un pole à l'autre selon les séquences de son parcours,ses résidences,ses choix et ses contraintes ,ses réceptions et les sujets qu'elle choisit de mettre en mot.

238

 $<sup>^{1}</sup>$  culturelle en ligne , juillet 2016. Christiane CHAULET ACHOUR. Claviers féminins Algerie littéraire à découvrir

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\*ترجمتنا

حقل الأدب الجزائري المكتوب بالفرنسية لايرزال بحاجة التعريف به للقرارئ الجزائري المكتوب بالفرنسية لايرزال بحاجة التعريف به للقرارئ في العالم تحديدا، لأنه يجهل عنه الكثير، أيا كانت الوسيلة واللغة المستعملة وإظهاره للقارئ في العالم ككل والأمر نفسه يُقال على النقد الجزائري عموما، والنقد النسوي بوجه خراص، لأن من خلاله سنتعرف على عوالم نسوية في الكتابة الجزائرية لاتزال لم تُنسبش و لم تُقرأ وهذا واجبنا كباحثات أولا، وكنساء جزائريات بالدرجة الأولى.





في بحثي الموسوم بالنقد النسوي الجزائري المعاصر المكتوب باللغة الفرنسية حاولت أن أقف في مباحثه وفصوله على مجموعة من النقاط المهمة ووصلت الى نتائج تمثلت في:

\*/تعدد مفاهيم النقد النسوي واختلافها من ناقد الى آخر وهذا لاختلاف مشارهم وتوجهاتهم، ورغم تعدد مفاهيمه إلا أن أغلب النقاد والدارسين يتفقون على أنه نقد يهتم بالمسائل النسوية وخاصة إبداع المرأة .

\*/ظهر النقد النسوي في العالم الغربي في ستينات القرن الماضي، محاولا إعطاء المرأة دورا أكثر فعالية في النتاج الأدبي وكانت أغلب رائدات النقد النسوي الغربي ترفض تبني النظرية النقدية الذكورية إلا أن بعضهن وبعد ممارسة النقد النسوي تراجعن عن هذا الانكار واعتبرن الرفض تهميش لهن وإقرار بالاختلاف والدونية وهذا التصنيف رفضته كثير من الكاتبات والناقدات العربيات وأبين الانزواء تحت رايته. واعتبرن الكتابة والنقد ممارسة بشرية لا تخضع للجنس والنوع.

\*/ارتبط النقد النسوي العربي بالنقد النسوي الغربي ووجد صداه في كتابات عدد كبير من النساء العربيات منذ سبعينات القرن العشرين ولاقى رواجا كبيرا خاصة مع موجات التحرر في العالم العربي والإسلامي وحتى من قبل الرجل الناقد الذي وجد في الكتابات النقدية النسائية مادة دسمة فكانت ميدان بحثه.

\*/من أبرز المسائل التي اشتغل عليها هذا النقد البحث عن حصوصية كتابة المرأة المبدعة في المشرق والمغرب العربي خاصة في مجال الرواية من خلال ما سبق، نصل الى أن النقد

النسوي /النسائي ممارسة يقوم بها كل من الرجل الناقد والمرأة الناقدة، وهـو "يتحـرك علـى محورين إثنين: المحور الأول يقوم على دراسة صورة المرأة في الأدب الذي أنتجه الرجال.

والمحور الثاني يقوم على دراسة النصوص التي أنتجتها النساء، ويلتقي المحوران في الواقع عند نقطة واحدة هي هوية المرأة وذاتما« Selfhood » الذي وظفه عبد العزيز حمودة في كتابه الخروج من التيه وعليه تنقسم الساحة العربية الى مقر ورافض لمصطلح النقد النسوي وهذا لعدم ضبط المصطلح وتحديده تحديدا كاملا ونتج هذا عن الترجمة غير الدقيقة وغير العميقة لمصطلح نسوي ونسائي Féminisme/Féminine اللذين لهما نفس المعنى في اللغة العربية، بينما يختلف في النقد الغربي فالنقد غير مرتبط بالذكورة والأنوثة، وشروط الناقد الجيد قد تنطبق على الرجل والمرأة دون تمييز وعدم وصول صوت المرأة الناقدة بنفس الدرجة والمستوى لصوت الرجل الناقد ومؤلفاته النقدية الكثيرة في تراثبا الأدبي لا يعني أن النقد حكر على الرجل دون المرأة ؟ بل هناك موانع تحول بين المرأة والنقد وهذا ما تكلم عنه معتصم في طرحه لقضية المرأة والسرد وبغض النظر عن احتلاف قناعات الناقدات وتوجهاتين، فقد تميز النقد النسوى بمجموعة من الخصائص أهمها:

القراءة النقد يميل الى التركيز على المرأة الداخلي: الشخصية والعاطفية، من خلال القراءة النقدية لأعمال المرأة في الرواية والقصة والاهتمام بالتاريخ المهمش باكتشاف التاريخ الموروث للمرأة وفي هذا الشأن ترى إيلين شوالتر "Elaine showlter أن تراثنا بأكمله من الكتابة النسائية قد أغفله النقاد هذا التراث هو القارة المفقودة من التراث الأنثوي الذي يبرز كفاءة أطلنطس من بحر الأدب الإنجليزي والسعي المستمر لتحديد سمات خاصة بلغة المرأة والأسلوب الأنثوي، والسعي لفرض نموذج على الدراسات النقدية يلغى الفروق بين الذكر والأنثى فيما يسمى بالجنوسة Gender

وأما ما يخص النقد النسوي الجزائري المعاصر وخاصة المكتوب بالفرنسية فلا يرال حقلا بكرا يحتاج منا البحث والتنقيب والتعمق أكثر؛ لأن الناقدات الجزائريات باللسان الفرنسي قد قطعن أشواطا لابأس بها تضاهي الناقدات الغربيات في تكوينهن الأكاديمي، وتحليلهن للاعمال الأدبية السردية أو النثرية وتحمل هموم وانشغالات المرأة الجزائرية وعلاقتها بالمحتمع والأسرة وبذاتها وإبداعاتها فطريقة تناولها للمواضيع الإبداعية النسائية تخضع لمنطق جزائري والروح جزائرية والدليل حياتهن بفرنسا أو أي بلد عربي لكن يحملن يطرقن المواضيع التي تعانيها المرأة المغاربية والجزائرية بخاصة

وما اصطدمت به خلال مشوار بحثي المضيني في موضوع النقد النسوي الجزائري المعاصر والذي استترف مني وقتا طويلا حتى داخلني اليأس، هو شح الدراسات حوله إن لم نقل انعدامها وحتى إن وجدت فهي مجرد قراءات سطحية، أو رصد لأسماء نقدية نسوية ورجالية طرقت هذا الموضوع! رغم أن الموضوع مشير ومستفز ويلقي بضلاله في الساحة النقدية الجزائرية بقوة

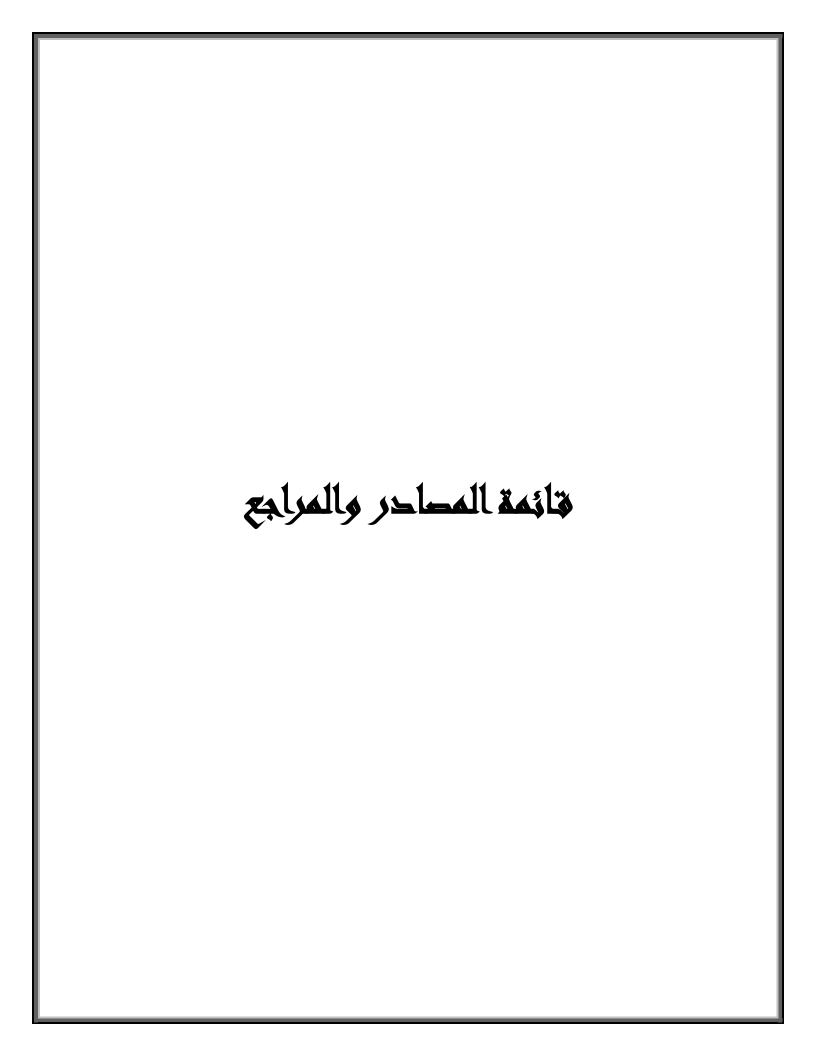
فهل هو الخوف من خوض التجربة، أم استسهال البحث في مواضيع مطروقة كثيرا كالرواية مثلا التي تشبعت بالبحث واستهلكت والهكت حتى صارت المعاني غشة مكرورة، فأغلب الدراسات المعاصرة اتجهت نحو دراسة الجانب السردي السيري للمرأة مجتنبة الجانب النقدي وهذا الإشكال سأحاول البحث فيه لاحقا إن شاء الله-لألها ضرورة ملحة يفرضها وضعنا النقدي الفتي وأكيد ستفتح أمامنا مجالات أحرى وتنير دروبنا للأفضل.

## توصيات ومقترحات:

- ضرورة وجود معجم نقدي نسوي جزائري معاصر، يضم جلّ الأقلام النقدية النسائية الجزائرية المعاصرة المكتوبة باللغتين العربية والفرنسية وأي لغة أخرى تعبر عن هوية المبدعة الجزائرية.
- هذا الرصد للأقلام النسوية النقدية الجزائرية المعاصرة سيسهم لامحالة في تقوية النقد النسوي الجزائري المعاصر وبفضله تطفو النقاط المشتركة التي تمهد لتأسيس وتأصيل نظرية نقدية جزائرية صرفة.
- الاهتمام بترجمة الأعمال النسائية النقدية الجزائرية المعاصرة المكتوبة باللغة الأجنبية، ترجمة صحيحة ليقترب منها الدارس والناقد الجزائري المعرب والذي لا يمتلك ناصية اللغة الأخرى، فيفهمها ويستوعبها ولا يتجنبها كما يحدث الآن فيفوته الكثير.
- والأمر ذاته مع الأعمال النسائية النقدية الجزائرية المعاصرة المكتوبة باللغة العربية، فترجمتها إلى لغات أخرى وخاصة الفرنسية يجعلها تنتشر أكثر ولا تبقى حبيسة الحدود ويقبل عليها القارئ والدارس المفرنس فينهل منها ما استطاع شريطة أن تكون ترجمة صحيحة تنقل بأمانة واحترافية من سياق الى آخر.
- إدراج الأقلام النقدية النسوية الجزائرية في المناهج الدراسية وتعميمها على كافة الأطوار ولا نكتفي بالتعليم الجامعي الذي يخص فقط طلبة الأدب أما غيرهم وحتى الطبقة المثقفة نلمس عندهم جهلا بمنجزنا النقدي والثقافي ولا نتكلم عن العامة، فهم يكاد يجزمون بأن لا وجود أصلا لنقد جزائري لهيك عن النسوي منه.
- لزوم التجنيد كطلبة نقد جزائري للعمل والسعي نحو إزالة الغرابـة واللـبس عـن أدبنـا ونقدنا الجزائري ولا يبقى يعتمله الغموض والجهل بأعلامه رجالا كانوا أم نساء.

- ضرورة التخلص من عقدة النقص اتجاه الآخر سواء النقد الغربي أو النقد العربي المشرقي والفحر بخصوصية نقدنا الجزائري.
- العمل بجد ودون حجل أو توتر وضرورة حروج الناقدة الجزائرية -وهذا مايهمنا-من قاعات الدرس النقدي الأكاديمي واقتحام الساحة النقدية التي تبدو فارغة وصامتة.
- تاء التأنيث قادرة أن تحدث الثورة في النقد كما أحدثته في الأدب والحرب والحبب معاً.

وفي الختام نأمل أن تكون هذه الدراسة قد لامست بعض الجوانب المتشعبة لهذا الموضوع الثري والثر معا تمهيدا لدراسات أكثر إيغالا، ويبقى عملا بشريا ناقصا مهما توخينا الكمال ورضا الله نرجو من وراء القصد والله المستعان.



# قائمة المصادر والمراجع باللغة العربية:

\*الأعرجي نازك، صوت الأنشى، دمشق، (دراسات في الكتابات النسوية العربية) دار الأهالي، دمشق، 1997.

\*الأعوج زينب، السمات الواقعية للتجربة الشعرية في الجزائر دراسة نقدية، الناشر :دار الحداثة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، ط1، 2002.

\*أبو النجا شيرين، نسوي أم نسائي، مكتبة الأسرة، الهيئة العامة للكتاب، القاهرة، مصر، 1988م.

\*أبو النجا شيرين، عاطفة الاختلاف، مكتبة الأسرة، الهيئة العامــة للكتــاب، القــاهرة، مصــر، 1988م.

\*ابن الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، تحقيق عبد السلام هارون، ج6، دار الجيل، بيروت ط1، 1441ه-1991م.

\*إدريس عبد النور، النقد الجندري تمــثلات الجســد الأنثــوي في الكتابــة النســائية، فضــاءات للنشر والتوزيع، المغرب، ط1، 2013م.

\*بعلي حفناوي، أثر الأدب الأمريكي في الرواية الجزائرية باللغــة الفرنســية، دار الغــرب للنشــر والتوزيع وهران 2004.

\* بعلي حفناوي، مدخل في نظرية النقد النسوي وما بعد النسوية -قراءة في سفر التكوين النسائي-الدار العربية للعلوم ناشرون، منشورات الاختلاف، الجزائر العاصمة، الجزائر، ط1، 2009.

- \*بعلي حفناوي، بانوراما النقد النسوي في خطابات الناقدات المصريات، دار اليازوري العلمية، 10يناير 2015.
- \*بنمسعود رشيدة، المرأة والكتابة (الاخــتلاف وبلاغــة الخصوصــية ) إفريقيــا الشــرق الــدار البيضاء، المغرب ط1، 1994.
- \*بورايو عبد الحميد، دور المرأة في الحكاية الشعبية الجزائرية، فنك للكتب، الجزائر، 2019.
- \*بوشحيط محمد، الكتابة لحظة وعي مقالات نقدية، المؤسسة الوطنية للكتاب (دط)، الجزائر.
- \*جبور أم الخير، الروايــة الجزائريــة المكتوبــة بالفرنســية، وزارة الثقافــة، دار مــيم للنشــر، 2013، ط1،الجزائر.
  - \*الجلاصي زهرة :النص المؤنث، دار سراس للنشر، تونس، 2000.
- \*حافظ صبري، أفق الخطاب النقدي دراسات نظرية وقراءات تطبيقية، دار شرقيات للنشرو التوزيع، 1966، القاهرة، مصر.
- \*حوسو عصمت محمد، كتاب الجندر الأبعاد الاجتماعية والثقافية، دار النشر :الشروق، 2009، ط1، عمان، الأردن.
- \*الحيدري إبراهيم، النظام الأبوي وإشكالية الجنس عند العرب، مكتبة التنوير، دار الساقي، بيروت 2003.
- \* مادن سهام، الفصحى والعامية وعلاقتها في استعمالات الناطقين الجزائريين، مؤسسة كنوز الحكمة للنشر والتوزيع، 2011.

- \*مرتاض عبد الملك، العامية الجزائرية وصلتها بالفصـحى، ديـوان المطبوعـات الجامعيـة، 05-2012.
- \* مرتاض عبد الملك، نظرية اللغة العربية، تأسيسات جديدة لنظامها وأبنيتها، دار البصائر، الجزائر، 2012.
  - \*المناصرة حسين، النسوية في الثقافة والابداع، جدار الكتاب العالمي، ط1، ص2007م.
- \*الرويلي ميجان، البازعي سعد، دليل الناقد الأدبي إضاءة لأكثر من خمسين تياراً ومصطلحا نقديا معاصراً، ط2، 2000، المركز الثقافي العربي، بيروت.
- \*الركيبي عبد الله، تطور النثر الجزائري الحديث (1830-1974) دار الكتاب العربي للطباعة والنشر والتوزيع، القبة، الجزائر، دط، 2009.
- \*سلمان نور، الأدب الجزائري في رحاب الرفض والتحرر،دار العلم الملايين، بيروت 1988.
- \*سعيد خالدة، المرأة، التحرر، والإبداع، سلسلة نساء مغاربيات، تشرف عليها المرنيسي فاطمة، نشر الفنك، 1996.
- \*سوسان رشيد، من قضايا المصطلح النقدي لدى الدكتور محمد مفتاح الابستمولوجية التشيدية، ومبدأ "التدريج"، والمصطلح العلمي، مكتبة الطالب، وحدة، ط1، 2015م.
  - \*شعبان بثينة :100 عام من الرواية النسائية العربية، دار الآداب بيروت، ط1، 1999.
- \* صالح مفقودة، المرأة في الرواية الجزائرية، قسم الادب العربي، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة محمد خيضر، بسكرة، الجزائر، ط2، 2009.

- \*الصباح سعاد، ديـوان قصـائد الحـب، دار سـعاد الصـباح للنشـر والتوزيـع، الكويـت، 2021م.
  - \*صرصور فتحية إبراهيم، النقد الثقافي والنقد النسوي، دنيا الوطن، 2005م.
    - \*طرابيشي جورج، الأدب من الداخل، دار الطليعة، بيروت 1978م.
    - \*الغذامي عبد الله، المرأة واللغة، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط3.
- \*الغذامي عبد الله، ثقافة الوهم -مقاربات حول المرأة والجسد واللغة، المركز الثقافي العربي، بلد النشر المغرب، لبنان،1998
- \* فضيل عبد القادر، اللغة ومعركة الهوية في الجزائر، حسور للنشر والتوزيع، المحمدية، الجزائر، ط1، 2013.
- \*القرشي رياض عبد الحبيب، النسوية قراءة في الخلفية المعرفية لخطاب المرأة في الغرب: دار حضر موت، الجمهورية اليمنية، ط1، 2004.
  - \*مستغانمي أحلام، ذاكرة الجسد، موفم للنشر، الجزائر، 1999.
  - \*مستغانمي أحلام :فوضى الحواس، منشورات أحلام مستغانمي -لبنان، ط2 2003.
    - \*نجمي حسن، الشاعر والتجربة، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 1999.
- \*عناني محمد، المصطلحات الأدبية الحديثة، دراسة ومعجم إنجليزي -عربي، الشركة المصرية العالمية للنشر -مكتبة لبنان ناشرون، 1-1-1996.
- \*عطية أحمد محمد، البطل الشوري في الرواية العربية الحديثة، منشورات وزارة الثقافة والإرشاد القومي، دمشق، 1977.

- \*الزمخشري ابن عمر، أساس البلاغة، دار صادر، بيروت، ط1، 1312ه-1992م.
- \* ولد خليفة محمد العربي، المسألة الثقافية وقضايا اللسان والهوية، ديوان المطبوعات الجامعية الجزائر -2003.
- \*وغليسي يوسف، إشكالية المصطلح في الخطاب النقدي العربي الجديد، الدار العربية للعلوم ناشرون -منشورات الاختلاف، بيروت -الجزائر، 2008.
- \* وغليسي يوسف، خطاب التأنيث دراسة في الشعر النسوي الجزائري، حسور للنشر والتوزيع، الجزائر، ط1، 2013.

# المصادر والمراجع المترجمة الى اللغة العربية:

- \*أندرو إدجار وبيتر سيدريك :موسوعة النظرية الثقافية، المفاهيم والمصطلحات الأساسية تر:هناء الجوهري، المركز القومي للترجمة، العدد 1357،ط1، مصر 2009.
- \*أنتوني أدنز وكارين بيردسال،تر:فايز الصياغ، المنظمة العربية للترجمة، ط1،بيروت 2005.
- \* سعيد إدوارد، الثقافة والإمبريالية، تر: كمال أبو ديب، الناشر :دار الآداب، 01 يناير 2014.
- \*هشام شرابي، النظام الأبوي وإشكاية تخلف المجتمع العربي، ط4، ترجمة :محمود شريح، دار الغرب للنشر والتوزيع.
- \*سارة ميلز، الخطاب، ترجمة وتقديم :غريب إسكندر، دار الكتـــاب العلميـــة -بـــيروت -ط1 سنة2012

\*سارة جمبل، النسوية ومابعد النسوية، تر:أحمد الشامي، مراجعة :هدى الصدة، الترجمة والنشر بالعربية المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، ط1، 2002، مصر

\*كاترين هالبيرن وآخــرون، الهويـــة، الفــرد والجماعـــة، ترجمـــة : إبــراهيم صـــحراوي، دار التنوير/الجزائر، ط1، 2015

\* جانيت تود، دفاعا عن التاريخ الأدبي النسوي، تر:ريهام حسين إبراهيم، اشراف جابر عصفور ،ط1، 1991.

\*جون ليتشهد، خمسون مفكراً أساسياً معاصراً من البنيوية إلى منا بعد الحداثة، تفاتن البستاني، مراجعة محمد بدوي، مركز دراسات الوحدة، ط1،بيروت، 1988م.

\*سامي الدروبي، مقدمة الثلاثية، تر: سامي الدروبي، دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروت 1967.

\*روجيه غارودي، في سبيل ارتقاء المرأة، تر :جالال مطرجي، منشورات دار الآداب، بيروت-1988.

\*بام موريس، الأدب والنسوية، تر: سهام عبد السلام، الناشر الجحلس الأعلى للثقافة ط1، 2002م.

\*أندريد لالاند، موسوعة لا لاند الفلسفية مج 1،تر: حليل أحمد خليل، منشورات عويدات، بيروت، باريس ط2، 2001.

\* بناء على ارنست باركر الوارد في كتاب ساطع الحصري حول الوحدة الثقافية العربية، نشر مركز دراسات الوحدة العربية، سلسلة التراث القومي، ط2، بيروت، 1985.

# المصادر والمراجع باللغة الأجنبية :

- -ALGERIE, TEXTES ET REGARAS CROISES, ANNE ROCHE, CASBAH-EDITIONS, ALGER, 2017.
- -Cristiane Achour, Anthologie de la Littérature algerienne de la langue Française, Entreprise Algerienne de presse, BordasFroncophonie,Paris,1990
- -Jean Déjeux, Situation de la littérature Meghrebine, opu 1982, p21.
- -Jean-Marc Moura, Littérature Francophones et théorie postcoloniale, 1edition :2007, presse univ de France-paris.)
- -le petit larousse En couleur ) :le petit paris 1984. dictionnaire Alphbetique et Analogique De La Langue Française. Ed. Paris.1984.

### الجحلات والدوريات:

\*منشورات اتحاد الكتاب الجزائريين، التجربة القصصية النسائية في الجزائر، ط1، 2020، دار هومة، الجزائر.

\*منشورات مخبر تحليل الخطاب، جامعة تيزي وزو، أعمال الملتقى الوطني PNR الرواية النسائية في النشأة وأسئلة الكتابة -كلية الآداب واللغات -جامعة مولود معمري تيزي وزو، يومي 29/28 ماي 2013م.

\*منشورات مخبر وحدة التكوين والبحث في نظريات القراءة ومنهاجها، أدب الهامش، جامعة بسكرة كلية الآداب واللعلوم الإنسانية والاجتماعية، قسم الآداب واللغة العربية، ط1، 2012م.

\*فصول، مجلة النقد الأدبي، الدراسات النسوية، المجلد (3/26)\* العدد ( 103) \* ربيع 2018.الهيئة المصرية العامة للكتاب.

\*فصول، مجلة النقد الأدبي، النقد الثقافي، المجلد ( 25/ 3 ) \* العدد ( 99 ) \* ربيع 2017. الهيئة المصرية العامة للكتاب.

\*الكتابة النسوية :التلقي، الخطاب والتمثلات، ملتقى دولي بمساهمة فريق البحث فرنسا - المغرب العربي، المدرسة العليا للدوب والعلوم الإنسانية -مدينة ليون.منشورات كراسك 2010.

\* حول الرواية النسائية في سـوريا، حسـام الخطيـب، مجلـة المعرفـة، المجلـد / العـدد 169 الصادر في 01مارس 1976.

\*الجحلة العربية لعلم الترجمة، مسألة الأسبقية في الكتابة ألبير كامو/كاتب ياسين /كمال داوود 2012–2013، بقلم شولي عاشور كريستيان، تر: د. شميسة خلوي، المركز الديمقراطى العربي ؛ برلين -ألمانيا، العدد 1، المجلد الأول (كانون الثاني – يناير) 2022.

\* بجلة الثقافة النفسية، مركز الدراسات النفسية والجسدية، الجلد 2، العدد السادس، دار النهضة للطباعة والنشر، بيروت 1991.

\*أدعو الى تحرير القارئ من الايمان الساذج، الجمهورية، الاثنين 07سبتمبر 2015.

\*صورة المرأة في الثقافة العربية أنموذجا، ماجدة سعيد، مجلة المحاور، العدد 01،

\*الرواية النسوية، كارمن البستاني، مجلة الفكر العربي المعاصر، العدد 34، ربيع 1985.

\* اللغة الأخرى والكتابة، واسيني الأعرج، جريدة الخبر،العدد 3798، 25 أكتوبر 2009

\*الشروق الثقافي (أسبوعية جزائرية ) العدد 35 الخميس 24 مارس 1994.

\*الأديبات الجزائريات من رحم معاناتهن، راضية جراد، يومية الشعب الجزائرية، 18، 03، 2018.

- \*النقد النسوي قادم، جريدة الرياض :العدد 23يناير 2021.
- \*مزيدا من الفرص المتاحة يعني مزيدا من القيود، الشرق الأوسط، سمير شمس، العدد 9773، 21، 08، 2005.
- \*أدب المغرب العربي المكتوب بالفرنسية، حسن المنيعي، مجلة دعوة الحق العدد 100، المغرب.
  - \*العربي الجديد، المرأة في العلية، كتابات من منظور نسائي، 29/ 03 /2020.
- \*ماجدة غضبان، مواربات: النقد الذكوري للأدب النسوي وإغواء الكاميرا صحيفة المثقف، 01، 08، 2013.
- \*الأنوثة بين الرجل والمرأة، عدنان حب الله، مجلة الفكر العربي المعاصر، العدد 23، كانون الثاني.
  - \*نادية هناوي، النسوية الذكورية ومابينهما :حريدة المدى، 2020/07/09.
    - \*نقاش حول المرأة في الأدب الموريتاني، صحيفة الخليج، 11مارس 2019.
- \*الإسهامات الأدبية للمرأة الموريتانية في" بيت الشعر في نواكشط "البيان 11/ 03/ 2019.
- \*التبراع. .عندما تتغزل المرأة بالرجل في موريتانيا، سكاي نيوز العربية، 2018/03/13 أبو ظبي.
- \*آسيا جبار، بين إكراهات الكتابة بلغة الآخر وسلطان الذاكرة والتاريخ، أشغال الملتقى العالمي حول الكتابة لدى آسيا جبار، مخبر تحليل الخطاب، جامعة تيزي وزو.

\*محمد داود، فوزية بن جليد، كريستين ديتريز، الكتابة النسوية التلقي، الخطاب والتمثلات، ملتقى دولي 18-19 نوفمبر 2006،منشورات 2010.

-الهوية والاختلاف في المرأة والكتابة والهامش، أفاية محمد نور الدين، إفريقيا الشرق، الدار البيضاء، 1988.

-انطولوجيا الرواية النسائية الجزائرية المكتوبة باللغة الفرنسية، عائشة إيدير، جامعة عبد الرحمن ميرة، بجاية

-إشكالية الانتماء القومي للأدب الجزائري المكتوب باللغة الفرنسية، مبروك قادة، مجلة إنسانيات المجلة الجزائرية في الأنتروبولوجيا والعلوم الإنسانية، ص5-13.

-الكتابة الأدبية النسوية في الجزائر من الارهاص الى التأسيس، سعاد أوقاسي د.رشيد كوارد، المدونة المجلد 7/العدد 2،ديسمبر 2020، جامعة الجزائر 2، ص521-536.

-النقد الجزائري المعاصر واضطراب المصطلح النقدي، لخضر بقاق، د/مسعود عبد الوهاب -407 حجامعة الجلفة، مجلة حقائق للدراسات النفسية والاجتماعية، العدد العاشر، ص407.

-الأدب الجزائري المكتوب بالفرنسية وسؤال الهوية، لخضر بقاق، مجلة قضايا معرفية، العدد 103/جانفي 2019، جامعة الجلفة- الجزائر، ص1-8.

-هوية الأدب الجزائري المكتوب باللغة الفرنسية، حكيمة سبيعي، مجلة العلوم الإنسانية - جامعة محمد خيضر بسكرة العدد 35/34.مارس 2014،ص 515-530.

-من الترجمة الى عودة النص: سؤال في ترجمة الأدب الجزائري المكتوب بالفرنسية الى العربية، أمين الزاوي، asjp.cerist.dz

-إشكالية الأدب النسوي بين المصطلح واللغة، أحلام معمري، مجلة مقاليد، العدد الثاني، ديسمبر 2011م.

-الأدب النسوي، إشكالية مصطلح -أدب الاعتراف والرفض، خضار سماحية، مجلة (لغة كلام) مختبر اللغة والتواصل، المركز الجامعي، غليزان /الجزائر، العدد الثامن، جانفي 2019م.

-أعمال آسيا جبار بين التناص والعلاقات السيميائية، عيساني بلقاسم، asjp.cerist.dz

مستويات البوح في الرواية النسائية الجزائرية المكتوبة بالفرنسية آسيا جبار أنموذجا. .كريمة ناوي،asjp.cerist.dz

-تجــربتي في ترجمـــة الروايـــة الجزائريـــة المكتوبــة بالفرنســـية الى العربيــة، محمـــد ســـاري، asjp.cerist.dz،

### الرسائل الجامعية:

- الصوت النسوي في الأدب الجزائري المكتوب باللغة الفرنسية، روايـــة الســـيرة الذاتيـــة مليكـــة مقدم أنموذجا، سمراء جبايلي. جامعة الحاج لخضر —باتنة، 2014–2015.

-الهوية والاختلاف في الرواية النسوية في المغرب العربي، دكتــوراه علــوم، ســعيدة بــن بــوزة، جامعة الحاج لخضر – باتنة، 2007–2008.

-المحظور الديني في الرواية الجزائرية المعاصرة أمين الزاوي وآسيا جبار أنموذجا، جامعة زيان عاشور، الجلفة، 2018-2019.

-الرواية الجزائرية المكتوبة بالفرنسية دراسة سوسيو نقدية، جبور أم الخير، جامعة وهران، 2011-2010.

# المواقع الإلكترونية:

\*قــراءة في النقــد الجزائــري المكتــوب باللغــة الفرنســية، رشــيد بــن مالــك www.benhedouga.com

\*حملت الأدب الجزائري الى العالمية وطرقت أبواب نوبل، comwww.annasronline:

\* آسيا جبار ثلاثون كاتبا ومترجما وناقدا جزائريا يتحدثون عن التجربة الإبداعية لأسيا جبار www.nizwa.com

\*صوت النقد في الجزائر، سعيد خطيبي، https://aljadeedmagazine.com

\*لااذا يقاطع القارئ المعرب الأدب الجزائري المكتوب بالفرنسية ؟ أمين الزاوي، https://www.independentarabia.com

\*الصالون الأدبي بغزة (فلسطين) جلسة النقد الثقافي والنسوي، فتحية إبراهيم صرصور، aslimnet. free.fr

ثريد الناشطة النسوية "إيمي ماسترن "تتبرأ من النسوية.

\*-Patriarchy protects women.Modern feminism Maeks us vulnerable https://www.evimagazin.com

\*الجنس والجندر، إشكالية أدب المرأة، جابر طاحون، المنصة كوم، 15،05،2017

\*الأنوثة بين الرجل والمرأة، عدنان حب الله، مجلة الفكر العربي المعاصر، العدد 23، كانون الثاني ،ص 85.

\* هيمنـــة ثقافـــة الـــذكورة أو جـــدت مصـطلح هويـــة المــرأة، حســن نعيمـــي،-almadina.com,props الاثنين 02-07-2018.

\*مفاهيم جندرية "...مـن ملكيـة الجسـد الى تطبيـع الشـذوذ "ليلـي الرفـاعي، 21-06-2017،الجزيرة نت.

\*"التجربة الإبداعية للمرأة الموريتانية بين الشعر والسرد "تربة بنت عمار، من طرف عادل عثمان كبوشية، أحلى منتدى نت.

\*الكتابة النسوية التونسية: الأدب النسوي في تونس أزمــة مصـطلح أم هويــة ؟عبــد الوهــاب الملوح، صفحة الميادين نت.

\* الكتابة النسوية في الجزائر، أحمد الدلباني ، 17سبتمبر 2016، الثقافة كوم.

\*بوباكير يتهم الــزاوي بإذكــاء الفتنـــة بــين الجزائــريين، أم الخــير حميـــدي، الأوراس، De awras.com، 2021-08-23.

\*حوار نادر مع الكاتب الجزائري مولود معمري :فشلي في تعلم لغة بــلادي أثبــت غبــائي عــن جدارة، خديجةقاسم، المجلة الثقافة الجزائرية، thakafamag.com، خديجةقاسم، المجلة الثقافة الجزائرية،

\*عبد العزيز بوباكير النخبة الجزائرية منقسمة بين معرب ومفرنس، محمد الحمامصي، \*عبد العزيز بوباكير النخبة الجزائرية منقسمة بين معرب ومفرنس، محمد الحمامصي، 2020-06-18،

\*واسيني الأعرج، اللغة قبل أن تكون غنيمة، رشيد بوجدرة، الحرية هـاجس نصـف قـرن مـن الكتابة الروائية، http:www.arabic magazine.com

\*ياسمينة خضرا، الأدب وإبداع وروح لا يتعلق باللغة التي نكتب بما، http:www.aps.dz

\*لـــونيس بـــن علـــي، شــجاعة النقــد، أمــين الــزاوي يضــرم الــنيران الــزاوي يضــرم الــنيران الجنة، 2018-06-17، ultraalgeria, ultraswt.com.

\*خضر بوقايلة، رشيد بوجدرة، الهموني بأن زوجيتي تكتب لي رواياتي بالفرنسية، archive.aawsat.com

\*أمين الزاوي، أو جـاع رشـيد بو جـدرة مـن كاتـب ياسـين الى طـاهر وطـار، الجزائـر نيوز،10-11-11-10 http:djazairess.com

\*سعيد خطيبي، هـل علينا أن نكون أكثر صبرا من كاتب ياسين ؟ ايناير rabha.net.2021

\*فضيلة بودريش، رشيد بوجدرة. .حوار هادئ. .على غير عادته، diwanalarab.com

\*فوزية بوغنجور، المرأة في رواية الانكار لرشيد بوجدرة، alfaisalmag.com

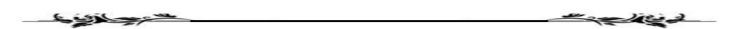
\*لطيفة درايب، الأستاذة والباحثة أمينة بقاط بمطبعة موغان البليدة، القراءة متعة فنقد وتحليل، 29-04-2019 el massa.com

\*ياسين مراد، اصدار جديد :البير كامي بين عداء الجزائريين وتمافت الأقدام السوداء، yagool.dz

\*محاولة تفكيك ظاهرتي المثقف المعرب والمفرنس في الجزائر،أخط أت العربية حريتها فقد سيقطت بين أيدي الاخروان المسلمين، أمين الزاوي، الخميس 8 أغسطس 2019، المسلمين independentarabia.com

\*لماذا المثقف العربي كسول ؟ أمين الزاوي، 31/ 2010/03 echouroukonline.com\*

\*مــن حقــي أنتقــد وطــار لأنــه لــيس نبيــا. ..، أمــين الــزاوي، 24-20-2011، www.djazairess.com





# فهرس المصطلحات النقدية الواردة في البحث باللغتين العربية والفرنسية:

\*-النقد : La critique \*-الأدب الجزائري: La critique

\*-النسوي: Féminisme \*-النقد الجزائري: La critique Algérienne

\*-النسائي: Féministe \*-العاصر

\*-الأنوثة: féminité \*-الأدب المغاربي: La littérature magrébine

\*-الذكورة: masculinité = الأدب المغربي: La littérature marocaine

\*-الجنوسة (الجندر): Gender \*-الأدب الليبي: Gender

\*-النظام الأبوي(البطريركية) le patriarche \*-النظام الأبوي(البطريركية)

\*-القراءة الأبوية:Patriarchal \*- Patriarchal

\*-الغيرية: Altérité \*-الأدب الموريتاني: Altérité

mauritanienne

Le Divers : جالتنوع : Répression القمع \*-القمع : -القمع ---

\*-مابعد النسوية: post-féminisme \*-المتميز: Le distent

\*-السياسة الجنسية: politique sexeuelle

\*- الجنسانية :sexualité \* sexualité \*

- المويات الجنسة: les idendité séxualité المويات الجنسة: - المويات الجنسة المجنسة الم

L'Autre : الآخر -\*

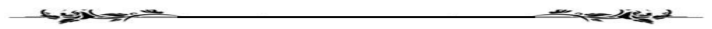
\*- سلطة المرأة أو الإباحية الجنسية (Gynaikokratie ) "الأمزونيات (الأمزونن Amazonen )

# أسماء فحرس الأعلام

| مالك حداد Malek haded                                                                                          |                     | *                             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|-------------------------------|
| yacine Cateb*                                                                                                  | Rabah zenati        | *رابح زناتي                   |
| مولو د فرعون                                                                                                   | Chokri khodja       | *شكري خوجة                    |
|                                                                                                                | Amine maloof        | *أمين معلوف                   |
| مولود Mouhamed dib**مولود                                                                                      | Albeer kamu         | *ألبير كامو                   |
| عمري Mouloud maamri*عبد الله                                                                                   | م<br>Robluss        | *روبليس                       |
| ر کیبي                                                                                                         | ا ال                | رر. يى ن<br>*جول روي          |
| Mohamed Annani محمد عناني                                                                                      | * Jul roy           |                               |
| حسين مناصرة Hocine menacera                                                                                    | Rosfild             | *رو سفليد                     |
| عبد المالك مرتاض                                                                                               | mostapha al achraff | *مصطفى الأشرف                 |
| emortadh                                                                                                       | pol gothe           | *بول قوت                      |
| wacini el aredj اسيني الأعرج                                                                                   | Albeer              | *ألبير ميمي                   |
| آسيا جبار Assia djbar                                                                                          |                     | mimi                          |
|                                                                                                                | morad boryon        | *مراد بوريون                  |
| أحلام مستغانمي                                                                                                 | Argon               | *أرجون                        |
| فضيلة الفاروق Fadila el farouk                                                                                 | * Gabriel Audisio   | *غابريال أوديزيو              |
| خالدة السعيد Khalida said                                                                                      |                     | برین که تریر<br>*سارة جامبل   |
| لطيفة الزيات Latifa zayat                                                                                      | *                   | _                             |
| آمنة بلعلي                                                                                                     | * Girda lise        | *غيردا ليز                    |
|                                                                                                                | émi mastern         | *إيمي ماسترن                  |
| المساوي بعني المسات | * Carolina conda    | *كارولينا كوندا               |
| Haffnawi Baali حفناوي بعلي clod mani كلود ماني إبراهيم الكيلاني                                                | Simon de beauvoir   | *سيمون دي بوفوار              |
| إبراهيم الكيلاني                                                                                               | * doress la cortel  | *دورس لاكورتل                 |
| marten haydeger مارتن هایدجر                                                                                   | * Robert stoler     | رر ن به رر ن<br>*رو برت ستولر |
|                                                                                                                | Kobert stoler       | روبرت سنوتر                   |

# فهرس الموضوعات

| أ–ن   | مقدمةمقدمة                                                                 |
|-------|----------------------------------------------------------------------------|
| 38-13 | مدخلمدخل                                                                   |
|       | الفصل الأول: مصطلح ( النقد النسوي / النسائي )                              |
| 41    | لمبحث الأول: ضبط مصطلح النقد النسوي / النسائي                              |
| 77-42 | مصطلحات لها علاقة بالنقد النسوي                                            |
| -78   | لمبحث الثاني :الكتابة النسائية المغاربية                                   |
| 110   |                                                                            |
| 79    | الكتابة النسائية العربية                                                   |
| 81    | خصوصية الكتابة النسائية المغاربية                                          |
| -82   | نماذج عن الكتابات النسائية المغاربية                                       |
| 112   |                                                                            |
|       | الفصل الثاني: إشكالية الهوية في النقد والأدب الجزائري المكتوبين بالفرنسية. |
| 113   | المبحث الأول :إشكالية هوية الأدب الجزائري المكتوب باللغة الفرنسية          |
| 114   | ماهية الهوية لغة واصطلاحا                                                  |
| 118   | أهمية اللغة في تحديد الهوية الوطنية                                        |
| 121   | وظيفية اللغة بين المدرستين الأمريكية والفرنسية في تحديد هوية الأدب         |
| 122   | مفهوم الهوية عند مفكرين من المشرق والمغرب العربي                           |
| 141   | ل <b>لبحث الثاني</b> :أثر الثقافة الفرنسية على المعربين والمفرنسين         |
| 142   | مدرسة الجزائر الفرنسية                                                     |
| 143   | التبعية الثقافية للمستعمر                                                  |
| 146   | القطيعة بين المعرب والمفرنس في الجزائر ودوافع ذلك                          |



|     | الفصل الثالث: النقد الجزائري المعاصر المكتوب باللغة الفرنسية                              |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| 158 | المبحث الأول: ملامح التجديد في النقد الجزائري المعاصر                                     |
| 160 | ملامح التجديد قبل وبعد الاستقلال                                                          |
| 165 | الأدب الجزائري المكتوب بالفرنسية                                                          |
| 177 | المبحث الثاني :المقارنة بين المشروعين النقديين الجزائريين بين المكتوب بالعربية وبالفرنسية |
| 180 | الحركة النقدية الفرنكوفونية في الجزائر                                                    |
| 181 | بين عبد الحميد بورايو وكريستيان عاشور                                                     |
| 185 | صورة المرأة في كتابات عبد الحميد بورايو                                                   |
| 187 | تشييء المرأة حسب عبد الحميد بورايو                                                        |
|     | الفصل الرابع: النقد النسوي الجزائري المعاصر المكتوب بالفرنسية                             |
| 189 | المبحث الأول :حصوصية النقد الجزائري المعاصر                                               |
| 195 | آسيا جبار ( أنموذجا)                                                                      |
| 209 | التناص عند (آسيا حبار )                                                                   |
| 214 | كريستيان عاشور ( أنموذجا)                                                                 |
| 217 | المبحث الثاني: بين آسيا جبار وكريستيان عاشور                                              |
| 219 | آسيا جبار بقلم كريستيان عاشور                                                             |
| 221 | أهم الرؤى النقدية لكريستيان عاشور حول إصدارات آسيا جبار الروائية من (1957                 |
|     | -1967)* من خلال كتاب:"أنطولوجيا الأدب الجزائري المكتوب باللغة الفرنسية"                   |
| 222 | حريطة مفاهيمية توضح لنا عناصر وأجزاء كتاب أصداء أدبية للحرب لكريستيان                     |
|     | عاشورعاشور                                                                                |
| 228 | جدول توضيحي لدراسة قامت بما كريستيان عاشور تحصي فيها أوجه الاختلاف بين                    |
|     | (نجمة )لكاتب ياسين و (ميرسو تحقيق مضاد) لكمال داود                                        |

| بعض الدراسات والأعمال النقدية المشتركة لكريستيان عاشور مع أكاديميات أخريات | 230     |
|----------------------------------------------------------------------------|---------|
| خاتمة                                                                      | 232     |
| قائمة المصادر والمراجع                                                     | -238    |
|                                                                            | 250     |
| الملاحق:                                                                   |         |
| فهرس المصطلحات                                                             | 252     |
| فهرس الأعلام                                                               | 253     |
| فهرس الموضوعات                                                             | 258-256 |
| ببليوغرافيا الأديبات الجزائريات باللغة الفرنسية                            | 268-260 |
| ملخص البحث.                                                                |         |

ببليوغر دفيا الأويبات الجزدئريات باللغة الفرنسية





Isabelle Wilhelmine Marie Eberhardt, née le 17 février 1877 à Genève et morte le 21 octobre 1904 à Aïn-Sefra, en Algérie, est une exploratrice, journaliste et écrivaine.

#### **Oeuvres**:

- -"Dans l'ombre chaude de l'Islam" (Paris: Fasquelle, 1906)
- -"Notes de route: Maroc-Algérie-Tunisie" (Paris: Fasquelle, 1908)
- -"Au Pays des sables" (Bône, Algeria: Em. Thomas, 1914)
- -"Pages d'Islam" (Paris: Fasquelle, 1920)

Trimardeur (Paris: Fasquelle, 1922)

- -"Mes journaliers; précédés de la Vie tragique de la bonne nomade par René-Louis Doyon" (Paris: La Connaissance, 1923)
- -"Amara le forçat; L'anarchiste: Nouvelles inédites" (Abbeville: Frédéric Paillard, 1923)
- -"Contes et paysages" (Paris: La Connaissance, 1925)
- -"Yasmina et autres nouvelles algériennes" (Paris: Liana Levi, 1986)



Elissa Rhaïs, née le 12 décembre 1876 à Blida en Algérie et décédée dans la même ville le 18 août 1940, est une écrivaine, auteur de romans et de nouvelles orientalistes.

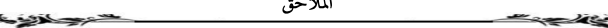
#### **Oeuvres**:

-Saâda la Marocaine. Paris: 1919

-Le Café chantant. Paris: 1920

-Les Juifs ou la fille d'Eléazar, Paris, 1921

-La Fille des pachas. Paris: 1922



- -La Fille du douar, Paris, 1924
- -La Chemise qui porte bonheur, Paris, 1925
- -L'Andalouse. Paris: 1925
- -Le Mariage de Hanifa, Paris, 1926



Djamila Debèche (quelquefois écrit Debêche ou Debbeche), née en 1926 en Algérie et morte en 2010, est une féministe, une journaliste, une essayiste et une romancière franco-algérienne.

#### Roman

- -1947 : Leïla, jeune fille d'Algérie.
- -1955 : Aziza. Prix Roberge de l'Académie française en 1957

#### **Essais**

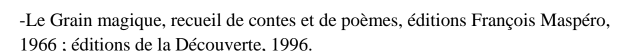
- -1950 : Les Musulmans algériens et la scolarisation.
- -1951 : L'Enseignement de la langue arabe en Algérie et le droit de vote aux femmes algériennes.
- -1959 : Les grandes étapes de l'évolution féminine en pays d'Islam.



Taos Amrouche dite Marguerite Taos Amrouche, née le 4 mars 1913 à Tunis et morte le 2 avril 1976 à Saint-Michel-l'Observatoire (Alpes-de-Haute-Provence), est une artiste, écrivaine d'expression française et interprète de chants traditionnels kabyles.

#### **Oeuvres**

-Jacinthe noire, roman, éditions Charlot, 1947 ; éditions François Maspéro, 1972 ; éditions Joëlle Losfeld, 1996.



-Rue des tambourins, roman, éditions La Table ronde, 1960; éditions Joëlle Losfeld, 1996.



Fatima-Zohra Imalayène nom de plume Assia Djebar , née le 30 juin 1936 à Cherchell (département d'Alger) dans l'actuelle wilaya de Tipaza (Algérie) et morte le 6 février 2015 à Paris, est une femme de lettres franco-algérienne d'expression française.

Auteure de nombreux romans, nouvelles, poésies et essais, elle a aussi écrit pour le théâtre et a réalisé plusieurs films.

#### **Oeuvres**

Les œuvres d'Assia Djebar ont été traduites en 21 langues.

- -Nulle part dans la maison de mon père, Éd. Fayard, Paris, 2007, 407 p. (ISBN 9782213635408) (roman)
- -La Disparition de la langue française, Éd. Albin Michel, Paris, 2003, 306 p. (ISBN 9782226141651) (roman)
- -La Femme sans sépulture, Éd. Albin Michel, Paris, 2002, 219 p. (ISBN 2226131868) (roman)
- -Ces voix qui m'assiègent... en marge de ma francophonie, Éd. Presses de l'Université de Montréal, Montréal, 1999, 272 p. (ISBN 9782760617506) / Éd. Albin Michel, Paris, 1999, 272 p. (ISBN 9782226108234) (essai)
- -Les Nuits de Strasbourg, roman, Actes Sud, 1997, 408 p. (ISBN 9782742714056) (roman)
- -Oran, langue morte, Éd. Actes Sud, Paris, 1997, 380 p. (ISBN 9782742734450) (nouvelles)
- -Le Blanc de l'Algérie, Éd. Albin Michel, Paris, 1996, 250 p. (ISBN 9782253153405) (récit)
- -Vaste est la prison, Éd. Albin Michel, Paris, 1995, 351 p. (ISBN 9782253152224) (roman)
- -Loin de Médine, Éd. Albin Michel, Paris, 1991, 314 p. (ISBN 9782226052599) (roman)



- -Ombre sultane, roman, J.-C. Lattès, 1987 (roman)
- -L'Amour, la fantasia, roman, J. C. Lattès/Enal, 1985 (roman)
- -Femmes d'Alger dans leur appartement, nouvelles (1980)
- -Rouge l'aube, théâtre (1969)
- -Poèmes pour l'Algérie heureuse, poésie (1969).



Leila Djabali (née en 1933) était une intellectuelle et poétesse algérienne, emprisonnée et torturée par les autorités coloniales françaises pendant la guerre d'indépendance algérienne.

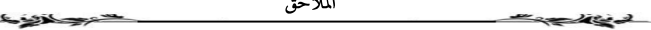


Danièle Minne(Djamila Amrane-Minne ) est une écrivaine, poétesse, militante et professeure des universités née le 13 août 1939 à Neuilly-sur-Seine (Hauts-de-Seine) et morte le 11 février 2017 à Alger.



Zhor Zerari, née en 1937 et morte en 2013, est une militante indépendantiste, une moudjahidate de La casbah d'Alger, puis une journaliste et une auteure algérienne.





Yamina Mechakra, née en 1949 à Meskiana et décédée à Alger en 2013, est une romancière et psychiatre algérienne. Auteur de seulement deux romans et de quelques nouvelles

#### **Oeuvres**

- -La Grotte éclatée, SNED, 1979, 172 p.
- -Arris, Marsa Editions, 1999, 92 p.



Aïcha Lemsine, née Laïdi, en 1942 à Tébessa dans les Nemencha, est une femme de lettres algérienne d'expression française.

#### **Oeuvres**

- -La Chrysalide, éditions des femmes, 1976 ; réédition 1998 (ISBN 978-2721004628)
- -Ciel de porphyre, Jean-Claude SIMOEN, 1978.
- -Ordalie des voix, Encre, 1983 (ISBN 978-2864181545).
- -Au cœur du Hezbollah, Flammarion, 2008.



Fadéla M'Rabet, née à Skikda en 1935, est une docteure en biologie, une enseignante, une femme de lettres et une féministe algérienne.

### **Oeuvres**

- -La femme algérienne, essai, 1965, Éditions Maspero.
- -Les Algériennes, essai, 1967, Éditions Maspero.
- -L'Algérie des illusions. La révolution confisquée, essai, 1972, Éditions Robert Laffont, en collaboration avec son mari, Maurice Maschino.
- -Une enfance singulière, essai autobiographique, 2003, Éditions Balland.
- -Une femme d'ici et d'ailleurs, essai autobiographique, 2005, Éditions de l'Aube.
- -Le chat aux yeux d'or. Une illusion algérienne, essai, 2006, Éditions des Femmes Le muezzin aux yeux bleus, essai, 2008, Riveneuve Éditions.
- -Alger, un théâtre des revenants, essai, 2010, Riveneuve Éditions.



-La salle d'attente, essai, 2013, Éditions des Femmes.



Soumya Ammar Khodja, née le 9 janvier 1955 à Casablanca, franco-algérienne, est écrivain, nouvelliste et poète de langue française. Elle vit en France où elle se consacre à l'écriture.

#### **Oeuvres**

- -La troisième fête d'Ismaël, chronique algérienne août 1993-août 1994, sous le pseudonyme de Naïla Imaksen, chronique, Le Fennec, 1994.
- -Aubes Orantes, poèmes, Marsa, 2001.
- -Couleurs solides, Textes et paroles pour deux pays, (éditrice), témoignages sur la relation France/Algérie, Marsa, 2003.
- -Rien ne me manque, nouvelles, Collection-Motifs, Le Serpent à Plumes, 2004.
- -De si beaux ennemis, nouvelles, Collection Main de Femme, Parole 2014.



Malika Madi (born 18 November 1967) is a Belgian novelist, living in La Louvière, Belgium.

#### **Oeuvres**

- -Les Silences de Médéa, Éditions Labor, Charleroi, 2003, ISBN 2-80401-821-0.
- -Amour, j'écris ton nom, 23 auteurs belges colorient leur plume, collectif, Editions Couleur livres, Charleroi, 2006, ISBN 2-84187-337-4.
- -Le jeu de la plume et du hasard, Éditions Memor (coll. Couleurs), Brussels, 2007.
- -Et le monde regarde, Liban été 2006, Éditions du Cerisier, Cuesmes, 2007



Hajar Bali née( Djalila Kadi-Hanifi )en 1961 est une écrivaine, dramaturge et mathématicienne algérienne.

#### **Oeuvres**

#### Articles

-« Hajar Bali en douze questions, Alger, août 2012. .. », Algérie littérature action : revue mensuelle. -, 2012.

#### Romans

-Écorces: roman, éditions Belfond et Barzakh, 2020,

#### Théâtre

- -Rêve et vol d'oiseau : théâtre, Act mem, 2007
- -Reve et vol d'oiseau : œuvres theatrales, Barzakh, 2009
- -Agiter le bocal. propositions d'auteurs: mouvance, tremblements, secousses, remous, tourbillons, suspension, émergence. ..: 11ème rencontre des agités à Gare au théâtre; bocal agité par Aziz Chouaki., Gare au théâtre, 2001.

#### Nouvelles.

- -Trop tard : nouvelles, 2014.
- -Smart country.



Samira Negrouche, écrivaine et poète francophone algérienne, née à Alger le 13 septembre 1980. Médecin, elle arrête l'exercice de son métier pour se consacrer à l'écriture. **Oeuvres** 

- -Cabinet secret, avec trois œuvres de Enan Burgos, Color Gang,
- 2007. -Bâton / Totem Livre d'Artiste avec Ali Silem, 2016.
- -Voit la nuit Livre d'Artiste avec Ali Silem, 2017.
- -Nuage du matin Livre d'Artiste avec Jacky Essirard, 2017.
- -Il ou Elle, Livre d'Artiste avec Marc Giai-Miniet, éditions du nain qui tousse, 2018.



- -Flux 1 & 2, Livre d'Artistes avec Lamine Sakri et Ryma Rezaiguia, Les ateliers sauvages 2018.
- -2X2, Livre d'Artistes avec Lamine Sakri et Ryma Rezaiguia, Les ateliers sauvages 2018.



Kaouther Adimi, née en 1986 à Alger, est une écrivaine algérienne.

#### **Oeuvres**

tousse, 2018.

#### Romans

- -L'Envers des autres, son premier roman publié en mai 2011 aux éditions Actes Sud, auparavant édité en Algérie par les éditions Barzakh sous le titre Des ballerines de papicha en juin 2010, a obtenu le prix littéraire de la Vocation en 2011.
- -Des pierres dans ma poche, roman, éditions du Seuil, 2016 (publication Barzakh en novembre 2015).

Nos richesses, roman, éditions du Seuil, 2017.

- -Les petits de Décembre, roman, éditions du Seuil, Paris, 2019, 252 pages.
- -Au vent mauvais, roman, éditions du Seuil, Paris, 2022, 272 pages.

#### Nouvelles

Le Chuchotement des anges, sa première nouvelle, a été publiée dans le recueil collectif Ne rien faire et autres nouvelles aux éditions Buchet/Chastel en mars 2007.

Le Sixième Œuf, nouvelle sombre, a été publiée dans le recueil collectif Alger, la nuit aux éditions Barzakh en décembre 2011.

#### Théâtre

- -Le dernier quart d'heure, 2009.
- -Le quai aux fleurs, Rupture, l'avant- scène ,2022.



Née le lendemain des manifestations de Mai 1945 précisément le 11 mai 1945 à Saïda, Algérie, elle est Professeur de français des collèges et lycées en Algérie entre 1965 - 1974 et devient cadre supérieur à la Direction générale de la Fonction publique à Alger entre 1974 - 1994.



Professeur de langue, Leila Hamoutene vit à Alger.

#### **Oeuvres**

<u>Nouvel</u>

-Abîmes. -

Le Sablier.

un roman -

Sang et

jasmin

Poème

L'Enfant algérien.



Nassira Belloula, née le 13 février 1961 à Batna dans les Aurès, est une journaliste et écrivain algéro-canadienne. Elle est l'auteure de plusieurs livres, romans, poésies, essais, récits et nouvelles.



#### Récits/Romans

- -2003 : Le Revanche de May, roman, éditions Enag, Alger ; réédition, éditions La pleine Lune, Montréal.
- -2003 : Rebelle en toute demeure, récits, éditions Chihab, Alger.
- -2008 : Djemina, récits, éditions Media-plus, Constantine.
- -2008 : Visa pour la haine, roman, éditions, Alger.
- -2014 : Terre des femmes, roman, éditions Chihab, Alger.
- -2019: Aimer Maria, roman éditions Chihab, Alger.

#### Poésie

- -1988 : Les Portes du Soleil, éditions Enal, Alger.
- -2010 : The Gates Of The Sun, traduction de Les Portes du Soleil, éditions Rafar, Alger.

#### **Essais**

- -2000 : Algérie, le massacre des innocents, éditions Fayard, Paris.
- -2005 : Conversations à Alger, quinze auteurs se dévoilent, éditions Chihab, Alger.
- -2006 : Les Belles Algériennes, confidences d'écrivaines, essai, Média-plus, Constantine.
- -2009 : Soixante ans d'écriture féminine en Algérie, essai, éditions ENAG, Alger.

#### Recueils collectifs

-2008 : Arbres Bleus, fantasmes naufragés, poésies, collectif, éditions Mille feuilles, Sétif. -2009 : Tamazgha francophone au Féminin, collectif sous la direction de Boussad Berrichi, éditions Séguier, coll. « Littérature ».

#### الملخص:

يهدف هذا البحث الى الكشف عن مظاهر ومميزات النقد النسوي الجزائري المعاصر المكتوب باللغة الفرنسية، الذي قطع أشواطا لا يستهان بها، فقد استطاعت الناقدة الجزائرية المعاصرة التي تكتب باللسان الفرنسي استغلال ثقافتها المزدوجة لتطرح قضايا هامة تخص الأدب النسوي وتُظهر بذلك تمكناً وثقافةً واسعةً في الأدب والنقد الجزائري وخاصة النسوي.

وبذلك تفرض قسراً تواجدها الفعلي في الساحة النقدية الجزائرية رغم محاولة تغييبها، إلا أنها غالبا مع تطفو وتتصدر الفعل النقدي النسائي جنبا إلى جنب مع نظيرتها من الناقدات بالقلم العربي دون تنافر أو تجاذب لأن رؤاهن النقدية متماثلة وتصب في قالب واحد وهو النقد النسوي الجزائري المعاصر.

الكلمات المفتاحية: النقد النسوي، اللغة، الفرنسية، العربية، الساحة النقدية. . .

#### Résumé:

Cette recherche vise a révélé les caractéristiques de la critique féministe Algérienne contemporaine qui a fait de grands progrès, qui écrit en langue française, a su exploité sa double culture pour soulever des questions importantes liées à la littérature féministe, et démontre ainsi une vaste capacité et culture dans la littérature et la critique Algériennes, en particulier la littérature féministe

Ainsi, elle impose sa présence effective, malgré sa tentative de la dissimuler, Cependant elle flotte souvent et conduit la critique féminine avec son homologue des critiques dans la plume arabe sans désaccord ni attraction car la critique est la même et se déverse dans un seul moule, qui est la critique féministe Algérienne contemporaine.

Mots clé: critique féminisme, la langue, le français, l'arabe, espace critique...

#### **Summary:**

This research leads to reveal the manifestations and the features of the modern Algerian feminist criticm written in the French language that make great strides can not be understimated. futhermore the modern Algerian critic ,who writes in the french language exploited its culture to pose important cases about feminist literature and it shows the ability and a wide culture in literature and in Algerian critic specially feminist.

And that's how it imposes it actual presence in Algerian criticism although the trying to change it ,it topping the feminist criticism side to side with the other critics who write in Arabic language without repulsion or attraction because their criticm Visions are similar and lead to the same subject that is modern Algerian feminist criticm.

**Keywords**: feminist criticm, language, French, Arabic, criticm area...