



# الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة ابن خلدون "تيارت"

كلية الآداب واللغات قسم اللغة العربية وآدابها

مطبوعة بيداغوجية في مقياس

## قضايا النص الشعري القديم

محاضرات موجهة لطلبة السنة الثالثة ليسانس السداسي الخامس (ل م د) شعبة: دراسات أدبية تخصص: أدب عربي

إعداد الدكتور: مداني علي

السنة الجامعية 1442-2021هـ/ 1442



الجامعة: جامعة ابن خلدون \*تيارت\*

الكلية: كلية الآداب واللغات

القسم: قسم اللغة والأدب العربي

الميدان: لغة عربية وآدابه

السداسي: الخامس

الشعبة: دراسات أدبية

التخصص: أدب عربي

المادة: قضايا النص الشعري القديم

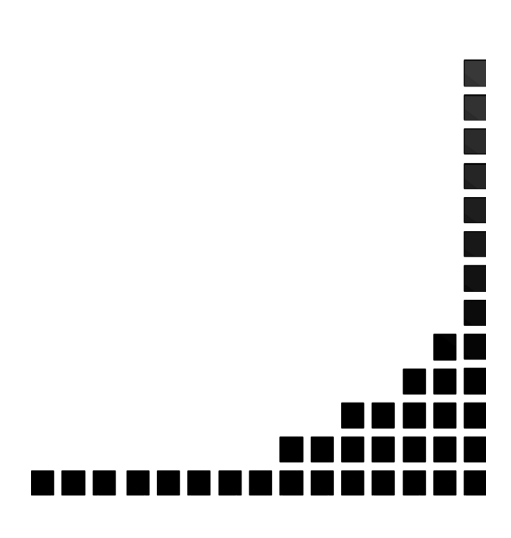
نوعية النشاط البيداغوجي: محاضرة

السنة الجامعية: 1442هـ – 1443هـ / 2021م – 2022م

#### محتوى المادة التعليمية

| الرصيد: 5                                      | المعامل: 3                | السداسي: الخامس          | لمادة: قضايا النص الشعري القديم |
|------------------------------------------------|---------------------------|--------------------------|---------------------------------|
|                                                |                           | مفردات المحاضرة          |                                 |
| النزعة القبليّة في الشعر الجاهلي               |                           |                          | 01                              |
| نزعة التمرّد في شعر الصعاليك                   |                           |                          | 02                              |
| أثر الإسلام في الشعر العربي القديم             |                           |                          | 03                              |
| الشعر السياسي في العصر الأموي                  |                           |                          | 04                              |
| قضية التقليد والتجديد في الشعر العباسي         |                           |                          | 05                              |
| الزهد والتصوف في الشعر العباسي                 |                           |                          | 06                              |
| قصيدة المديح في الشعر العربي القديم            |                           |                          | 07                              |
| رثاء المدن والممالك في الشعر الأندلسي والمغربي |                           |                          | o, <b>08</b>                    |
| المدائح النبوية والمولديات في الشعر المغربي    |                           |                          | 09                              |
| شعر المعارضات بين المشرق والمغرب               |                           |                          | 10                              |
| شعر الاستغاثة والاستصراخ في الأندلس            |                           |                          | 11                              |
| لعثمايي                                        | <i>ى</i> صرين المملوكي وا | يل في النص الشعري في الع | 12 التشكب                       |
|                                                | لشعري القديم              | السجنيات في النص ا       | 13                              |
|                                                | القديم                    | الشعر النسائي            | 14                              |

# مقدمة



شغلت قضايا النص الشعري القديم بال كثير من الباحثين؛ ونالت مكانة عالية في دراسات مؤرخي الأدب، ومع ذلك؛ فإن دراسة هذه الموضوعات ليست باليسيرة؛ ولا القريبة المنال، وإنما هي مسألة صعبة، وغامضة من ناحية؛ خاصة العصر الجاهلي الذي لا يمكننا تمثّله التمثل الدقيق الواضح، ومتشعبة من ناحية ثانية؛ لأنها تتعلق بمجتمع انتقل من طور البداوة إلى طور الحضارة سيّما في العصر العباسي الأول وما تلاه من عصور، وما تفرع إليه الشعر في بيئاته الجديدة بالشام والعراق، وبلاد المغرب الإسلامي ومصر، وفي بلاد الأندلس، إلى أن نصل العصرين المملوكي والعثماني.

أما غموضها فمردّه إلى ظروف وطبيعة العصور ذاتها، فهذه العصور تمتد القهقرى من العصر العثماني إلى حيث نجهل بداياته؛ وإن قيل إنها تبدأ نحو خمسين ومائة سنة قبل ظهور الإسلام، وهناك بيئات أدبية يغمرها بعض الظلام والإبحام، إما لقلة ما بين أيدينا من ذلك التراث الأدبي والنقدي، وإما لأن يد البحث لم تكشف أغوارها وأعماقها كشفا يتيح معرفة ينابيعها وأصولها.

ولا يستطيع باحث العلم أن يزعم لنفسه الإحاطة بموضوع علمه أو بحثه إحاطة تامة، وأنه سد منه كل ثغرة، ولكن بإمكانه أن يقول: هذا جهدي واجتهادي، لم أدخر منهما شيئا، وليس يضير الباحث أن يبلغ بجهده واجتهاده مبلغ الغاية، فالله العليم قد أسند ظهر العلماء بشعارهم الأبدي في محكم التنزيل؛ بقوله "وما أوتيتم من العلم إلا قليلا"، وسيّج للدارسين والمجتهدين منهاجهم وطريقهم بالاستعانة به، في قوله تعالى "وقل رب زديي علما"، ولن يضير السالك لهذه السبيل إلا التقصير والتفريط في البحث والاجتهاد؛ وتحمل مشقة أمانة العلم.

هناك شبه إجماع على أن القضايا التي تناولناها بالدراسة والبحث تكاد تؤسس لأمهات القضايا التي قام عليها الشعر العربي القديم، وهي في الوقت ذاته تمثل الوجدان العميق لأمتنا العربية، وسنجد إزاء ما نظمه زهير ومن شابحه؛ وكذلك الشعراء الصعاليك في العصر الجاهلي، وما صنع حسان بن ثابت في هجوه لأعداء الدعوة الإسلامية؛ وتقريب النبي (صلى الله عليه وسلم) للشعراء المنافحين عن القيّم النبيلة والمبادئ السامية، والكميّت بن زيد الأسدي والطرماح بن حكيم الطائي وعبيد الله بن قيس الرّقيات في الشعر السياسي في العصر الأموي، وما أضاف مسلم وأبو تمام والمتنبي وأبو العلاء خاصة في تجديد الألفاظ وتعميق الأفكار، وما أبدعه البوصيري في مدح سيد الخلق (عليه أفضل الصلاة وأزكى التسليم)، وغير هؤلاء الشعراء وقضاياهم الشعرية.

تهدف هذه الدروس الأكاديمية إلى سد ثغرة في منهاج طلبة قسم اللغة والأدب العربي، وخاصة ذوي التخصص الأدبي، وهي تتصل برصد الحركة الشعرية القديمة، كما تحمل هذه المطبوعة البيداغوجية في طياتما القضايا الكبرى التي طرقها الشعراء القدامي في قصائدهم الشعرية، استقراء وتفسيرا وتحليلا، وكلنا أمل في أن يكتشف الطالب أهم الموضوعات التي تناولها النص الشعري القديم، ومن ثم تمكينه من البحث والغوص في أعماق كبرى القضايا الشعرية، والاطلاع على بيئات حياة العربي الاجتماعية والسياسية والمعرفية والاقتصادية.

وقفنا ابتداءً عند النزعة القبلية أو العصبية العشائرية، ثم نزعة التمرّد عند الشعراء الصعاليك في العصر الجاهلي؛ خاصة الشنفرى، تأبط شرا، السليك بن السلكة وعروة بن الورد، وهذه القضايا أوجدتما طبيعة الحياة القاسية التي عرفتها بيئات هؤلاء العرب عامة؛ والشعراء خاصة، ومنه انتقلنا إلى أثر الإسلام والدعوة الجديدة في نفوس أهل نظم الشعر ولسان حال الناس، وفي الشعر مبنى ومعنى، ومنه إلى الفتنة التي أظلت بظلالها الخادعة حياة المسلمين؛ والمتمثلة في الشعر السياسي المذهبي الذي فرّق شمل الأمة الواحدة بظهور تلك الأحزاب السياسية أو المذهبية.

ومنه، عرجنا على مظاهر التقليد والتجديد التي طالت القصيدة العربية القديمة في تشكيلها ومحتواها، لنعالج بعد ذلك ظاهرة شعر الزهد الذي تحوّل إلى التصوف والعشق الإلهي وتخصص بعض الشاعرات والشعراء في هذا المجال، ومنه ولجنا باب قصيدة المديح في الشعر العربي القديم وتطورها عبر العصور؛ ليتخصص شعراء بأعينهم في نظم المدائح والمولديات في الجهة المقابلة للمشرق الإسلامي، ونعني بما بلاد المغرب الإسلامي، ثم قضية المعارضات الشعرية بين المشرق والمغرب.

وفي الدروس الأخيرة؛ تناولنا شعر الاستغاثة والاستصراخ الذي أدمن على نظمه شعراء الأندلس بعد ضياع إماراتهم وأمجادهم، ثم حاولنا قراءة التشكيل في النص الشعري المملوكي والعثماني؛ من خلال معرفة أدوات التشكيل وملامح نسجها، ومنه جاء الدور على استكشاف وكشف شعر السجون ومأساته، لنختتم هذه الدروس/المحاضرات بالشعر النسائي القديم من خلال مفهومه ونشأته وتطوره؛ وأهم الفنون التي نظمت فيما المرأة الشاعرة العربية وأفرغت شحنتها فيه. وقد ركزنا جهدنا على أهم قضايا النص الشعري القديم، ونقاط التحول في الحركة الشعرية، والمؤثرات العامة والخاصة، والتعريف ما أمكن ذلك بأعلام الشعر العربي القديم.

آملين أن نكون قد وفقنا إلى ما هدفنا إليه، مستمدين العزم من الله عزّ وجلّ، إنه نعم المولى ونعم النصير.

د. على مداني

جامعة ابن خلدون "تيارت"

### المحاضرة الأولى النزعة القبلية في الشعر الجاهلي



#### النزعة القبليّة في الشّعر الجاهلي

#### مقدمة:

فرض النظام القبلي الذي ساد في الجاهلية قيودا صارمة على أفراد المجتمع القبلي؛ في ظل نظام يغلب عليه التعصب والانحياز للقبيلة من جهة، والكره والبغض للقبائل الأخرى من جهة ثانية، وهذا ما يطلق عليه "النّزعة القبليّة" أو "العصبيّة القبليّة"، ومن يقرأ الشعر الجاهلي يرى بكل جلاء هذه الظاهرة وقد استعرت نارها بين القبائل، وعليه؛ فإن أفراد القبيلة كانوا متحدين ومتضامنين أشد ما يكون الاتحاد والتضامن، وقد أحكم صلات هذا الاتحاد أو التضامن حرصهم الشديد على الشرف والمروءة.

كما يعد النسب عند العرب في الجاهلية قطب الرحى وأساس الوجود، ورافد من روافد العصبيّة، ويمثل علم الأنساب ميزة خاصة تُظهر مكانة العربي وتميّزه عن باقي الأمم الأخرى، وتزيده من لهيب تفاخره وتعاظمه على الأعاجم، ومن ينكر هذه المسألة عندهم فهو متمرد وخارج عن نظام القبيلة، ولا يصح لعاقل منهم أن لا يعرف نسبه أو يغفل عنه، فيصير معرة وسبة بين القبائل.

#### 1- مفهوم النزعة القبلية:

#### أ/ النزعة:

يرى عالم الاجتماع عبد الرحمن بن خلدون أن النزعة، هي: "النُّعَرَةُ على ذوي القربى وأهل الأرحام؛ أن ينالهم ضيم، أو تصبيهم هلكة (...) ومن هذا الباب الولاء والحلف" وحتى الجوار، يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: "الولاء لحمة كلحمة النسب، لا يباع ولا يوهب"، فقد جعل الرسول (صلى الله عليه وسلم) مرتبة الولاء بمرتبة النسب، وهي أيضا شعور التماسك والتضامن بين من تجمعهم رابطة الدم، وهي مصدر القوة السياسية والعسكرية الذي يربط أفراد القباء.

كما عرّفها بعضهم بأنها "رابطة نفسية [أو سيكولوجية] اجتماعية شعورية ولا شعورية"<sup>8</sup> وفكرية وفنيّة معا، فهي "تربط أفراد جماعة ما، قائمة على القرابة، ربطا مستمرا، يبرز ويشتد عندما يكون خطر يهدّد أولئك الأفراد، كأفراد أو كجماعة"<sup>4</sup>، فكل المفاهيم والتعريفات تصب في حقل دلالي واحد؛ وهي لا تكاد تخرج عن نطاق الاجتماع والتكاتف والنصرة والتناصر.

#### ب/ القبليّة:

<sup>1-</sup> ينظر، ابن خلدون، المقدمة، ج2، تحقيق: عبد الله محمد الدرويش، ط1، دار البلخي، 1425هـ/2004، دمشق، سوريا، ص:594.

 $<sup>^{2}</sup>$  عمد سهيل طقوش، تاريخ العرب قبل الإسلام، ط $^{1}$ ، دار النفائس،  $^{2009}$ ، بيروت، لبنان، ص $^{2}$ 

<sup>3-</sup> كريم زكي حسام الدين، القرابة (دراسة أنثرو لغوية لألفاظ وعلاقات القرابة في الثقافة العربية)، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط3، القاهرة، جمهورية مصر العربية، ص:87.

<sup>4-</sup> محمد عابد الجابري، فكر ابن خلدون العصبية والدولة معالم نظرية خلدونية في التاريخ الإسلامي، مركز دراسات الوحدة العربية، ط6، 1994، بيروت، لبنان، ص:168.

نسبة إلى القبيلة و"القبيلة من الناس: بنو أب واحد أو جد أعلى (...) ويقال لكل جماعة من أب واحد قبيلة"1، أي أنها تنتمي إلى نسب واحد؛ وهي تتكون من عدة عمائر وبطون، وغالبا ما يسكن أفراد القبيلة إقليما مشتركا يعدّونه وطنا لهم، ويتواصلون بلهجة تميّزهم عن غيرهم، كما أنّ لهم ثقافة وعادات متجانسة.

غير أن الإسلام هذّب هذا المفهوم، فأقرّ بعضه، ونهى عن بعضه الآخر؛ إذ يقول نهار بن توسعة: أبي الإسلام لا أب لا سواه \*\* إن افتخروا بقيس أو تميم

وتتمثل سعة النظام الاجتماعي في العصر الجاهلي في قبوله انضمام أفراد للقبيلة لا ينتمون إلى أبيهم؛ ومن صور ذلك: المستعربون والحلفاء من داخل جزيرة العرب.

فالنزعة القبلية، هي: تضامن قوم تجمعهم آصرة الدّم أو النسب أو الحلف، مع نصرة بعضهم بعضا ضد من يناوئهم؛ ظالمين كانوا أو مظلومين"؛ إذ كانت كل القبيلة تمبُّ لدفع ما قد يلحق بأحد أفرادها من أذى أو ضرر، وتثأر لقتيلها ولو أدى ذلك للدخول في حرب طويلة الأمد، فالعصبيات القبلية السائدة في العصر الجاهلي كانت هي سبب تناحر الشعراء والقبائل فيما بينها، بسبب الحروب والأيام، مع أن الإسلام حارب هذه العصبيات القبلية ودعا إلى نبذها.

وتجد في شعر شعراء العصر الجاهلي الفخر بالقوم والقبيلة وأمجادها وبطولاتها وأخبارها، والتغني بالانتماء لهما، وتجد في شعر شعراء العصر الجاهلي الفجر بالقوم والقبيلة وأمجتمع العربي في ذلك الزمن البعيد مهمة الشعر، وهي التعبير عن الجماعة، كما حدد للشاعر مكانه حين وكل إليه القيادة المعنوية لقومه" في فبرزت شخصية القبيلة وتعصبها في شخصية الشاعر؛ وليس أدل على هذه النزعة من قول امرئ القيس:

ما ينكرُ الناس منا حين نملكهم \*\* كانوا عبيدا وكنا نحن أربابا

وقول عمرو بن كلثوم وهو يفخر بقومه:

مَلأْنَا البَرَّ حَتَّى ضَاقَ عَنَّا \*\* وَظَهرَ البَحْرِ غَلْلَؤُهُ سَفِيْنَا إِذَا بَلَغَ الفِطَامَ لَنَا صَبِيٍّ \*\* تَخِرُّ لَهُ الجَبَابِرُ سَاجِديْنَا

وقد جسدت هذه النزعة مظهرا من مظاهر الانتماء للقبيلة والتعصب لها، واستطاعت أن تخلق لها مركزية في الوجدان الجاهلي، وقد تجلى ذلك في شعر شعرائها.

#### 2- العلاقة بين العقدين: الاجتماعي والفني:

لم تعرف العرب قديما نظام الدولة أو الأمة؛ بل كانت مجموعة من القبائل المتفرقة والمتناحرة، تحكمها منظومة أعراف قبليّة مختلفة ومتعددة؛ يضعها كبار القبيلة ورئيسها/شيخها ولا يمكن لأفرادها الخروج على مرجعيتها ونظامها؛ إذ مثّلت النزعة القبلية أساس النظام الاجتماعي الجاهلي، الذي يتخذ شعار "أنصر أخاك ظالما أو مظلوما" دعامة يتكئ عليها ومرتكزا يقوم عليه، فالقبيلة القوية هي التي تنتصر لأبنائها ظالمين كانوا أو مظلومين لأن التخلي عنهم ساعة الضيق ووقت الشدة والمحنة يعد في عرفهم منقصة وعيبا قاتلا في شرف القبيلة وعزتما.

\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن منظور ، لسان العرب ، مادة (ق ب ل)، ج $^{-3}$  ص: 3519 -

<sup>-</sup>2- عائشة عبد الرحمن، قيّم جديدة للأدب العربي القديم والمعاصر، دار المعارف، ط2، القاهرة، جمهورية مصر العربية، ص:27.

وعندما يولد المولود في القبيلة؛ فإنه ينشأ متشربا عاداتها وتقاليدها، ومتمسّكا بنظامها وأعرافها، متغنيا بالانتماء إلى القبيلة التي يحمل هويتها، ومن ثمة؛ مثّلت القبيلة خيارا حقيقيا للإنسان الجاهلي عامة، وللشاعر بصفة خاصة لأنه يدافع بالكلمة الساحرة عن القبيلة حماية للأعراض، وتخليدا للمفاخرات والانتصارات، وحطا من شأن الأعداء ومكانتهم، لذلك كانت القبائل العربية في الجاهلية تحتفي بنبوغ شاعر فيها، وتقيم الولائم والأفراح احتفالا به، وتتقبل التهنئة فيه.

إن الانتماء للقبيلة جعل الشاعر جزء لا يتجزأ من القبيلة؛ بل دفعه للذوبان في كيان أكبر هو "الذات الجماعية" أو "النحن"؛ إذ تنتهي حريته عند حدود وجود القبيلة وحريتها، وقد تحوّل هذا "العقد الاجتماعي" بين الشاعر والقبيلة إلى "عقد فنيّ"، جعله لسان حال قومه، يعبّر عن أحاسيسهم ومشاريعهم قبل أن يعبّر عن أحاسيسه ومشاريعه وطموحاته الذاتية، لذا اتجهت "الأنا" تجاه "النحن" ومزجتا معا.

وكان اعتداد القبيلة بشاعرها أعظم من اعتدادها بالفارس الذي يذود عن العرض ويحمي الحمى بسيفه، وهذا يفسر لنا ما نقلته الأخبار وتداولته ألسنة الناس من اهتمام القبيلة بحفظ شعر الشعراء وروايته ونشره؛ إذ بلغ من تعلق "تغلب" بقصيدة شاعرها وفارسها المغوار "عمرو بن كلثوم" أن ظلت لحقب زمنية طويلة تردّدها دون سأم أو كلل، تسمِّعها لأبنائها وتنشدهم إياها -حفظا ورواية- استثارة لحميّتهم، حتى قال شاعرٌ من بكر2:

# ألهى بني تغلب عن كل مكرمة \*\* قصيدةٌ قالها عمرو بن كلثوم يفاخرون مذ كان أوّلهم \*\* يا للرجال فخر كان مسؤوم

ولا نعتقد أنّ "المسيب بن علس" كان يبالغ أو يهذي حين قال في "القعقاع بن معبد بن زرارة" سيد بني تميم: فلأُهدين مع الرياح قصيدة \*\* مني مغلغلة إلى القعقاع أنت الذي زعمت معد أنه \*\* أهل التكرّم والندى والباع<sup>3</sup>

#### 3- مظاهر النزعة القبلية في الشعر الجاهلي:

ولما تأصلت النزعة القبيلة والتعصب لها، واستحكمت حلقاتها في نفوس عرب الجاهلية عامة والأعراب منهم خاصة، تجلت مظاهرها في:

#### 3-1- التفاخر والتعاظم بالأنساب:

شكلت القبيلة في الجاهلية الوحدة السياسية التي تتمتع بالقدرة على تنظيم شؤونها وتسيير مصالحها الداخلية وحتى الخارجية، وغالبا ما تتعارض مصالحها ومصالح القبائل المجاورة، وقد يكون التعاظم بالأنساب والمفاخرة بمآثر الآباء والأجداد، وبالسيادة والريادة أمرا شائعا وسمة اجتماعية بين أهل الجاهلية، كما يشكّل التمسك بالنسب والاعتزاز به أقوى رابطة تجمع أفراد القبيلة.

\_

 $<sup>^{-1}</sup>$ عبد العزيز نبوي، دراسات في الشعر الجاهلي، مؤسسة الممتاز، 2003، القاهرة، مصر، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج  $^{1}$ ، دار المعارف، القاهرة، مصر، ص $^{2}$ 

<sup>3-</sup> محمد بن سلام الجمحي، طبقات فحول الشعراء، تحقيق: محمود محمد شاكر، دار المدني، جدة، المملكة العربية السعودية ص:26.

ولا يكون الشاعر في هذه الظروف والحالة "هجّاء ولا شاعرا إلا وهو في الوقت نفسه مؤرخ وعلى دراية بعلم الأنساب<sup>1</sup>، ويكون حريصا على سلامة وأمن بني قومه، ووثيق الصلة وشديد الارتباط بهم؛ إذ الرابطة هنا هي الهوية والإستراتيجية، حيث يقول عامر بن طفيل مؤكدا انتماءه إلى قومه وقبيلته، الذين يشكّلون عصبة متلاحمة الأطراف متحدة الأركان، يثور على من يسوّل له نفسه المساس بشرفها:

وإني وإن كنتُ ابن سيّدِ عامرٍ \*\* وفارسَها المنوبَ في كل موكب ولكني أحمِي حماها وأتقي \*\* أذاها وأرمي من رماها بمِنكِب

ويقول معاوية بن مالك في قصيدة مطلعها:

طرقت أُمامةُ والمزار بعيد \*\* وهناً وأصحاب الرحال هجود ابنيّ امرؤ من عصبة مشهورة \*\* حُشُدٍ لهم مجدٌ أشمّ تليدُ أَلفوا أباهم سيّدا وأعاهم \*\* كرمٌ وأعمامٌ لهم وجدودُ إذ كلُّ حيّ نابتٌ بأرومة \*\* نبْتَ العضاه فماجدٌ وكسيدُ نعطي العشيرة حقها وحقيقها \*\* فيها ونغفر ذنبها ونسودُ

ويدفع اعتزاز الإنسان الجاهلي بنسبه أحيانا إلى التطرف؛ إذ لا يرى نسبا يطاول نسب قبيلته شرفا ووفاءً، ولا يقبل أن يتطاول أحد من القبائل الأخرى بشرفه على شرف قبيلته، ولا غرابة أن يجعل الشاعر نسبه في أعلى الهرم من الرفعة والعزّة، وأن يعلي من شأن الآباء والأجداد فيجعله في قمة الشرف والسيادة، ومن صوّر المغالاة في الاعتزاز بالأنساب والتعصب القبلي قصة بدر بن معشر الغفاري الكنائي الخندفي، الذي قام في سوق عكاظ مفتخرا بنسبه، قائلا:

نحن بنو مدركة بن خِندف \*\* من يطعنوا في عينه لم يطرفِ ومن يكونوا قومه يُغَطْرِف \*\* كأنّه لُجَّةُ بحرِ مسْدِفِ

ثم مدّ رجله وقال: "أنا أعز العرب، فمن زعم أنه أعزّ مني فليضربها"، فلم يطق الأحمر بن مازن الهوازي عنجهيته، ورفع نسَبِ قبيلته فوق أنساب القبائل الأخرى؛ فاستل سيفه وضرب رجله فأندرها من الركبة غير مبالٍ بحرمة الشهر الحرام، وأنشد يقول:

إني وسيفي حليفا كل داهية \*\* من الدواهي التي بالعمد أحييها إني نقمت عليه الفخر حين دعا \*\* جهرا وأبرز عن رجل يعرّيها ضربتها آنفا إذ مدها بطرا \*\* وقلت دونكها خذها بما فيها لمّ رأى رجله بانت بركبتها \*\* أومى إلى رجله الأخرى يفديها

2-3- الأخذ بالثأر:

<sup>.55.</sup> أحمد الشائب، تاريخ النقائض، تاريخ النقائض في الشعر القديم، ط2، دار الكتب العلمية، 1999، بيروت، لبنان،-1

 $<sup>^{-2}</sup>$  ينظر، حامد بن مسلم بن بخيت المجرمي، الشمائل في ذكر القبائل، ط $^{-2}$ ، دمشق، سوريا، ص $^{-2}$ 

غير خافٍ أن النّزعة القبليّة لعبت دورا مهما في تجذير الثأر في المجتمع القبلي، وهي عادة تأصلت في طباع عرب الجاهلية، وصارت جزء من كيانهم؛ إذ كلّما تأصّل الانتماء إلى القبيلة قوي الثأر وازداد توسّعا وانتشارا، ويعتبر الأخذ بالثّأر معنى من المعاني التي تعبّر عن روح العصبيّة، كما يعدّ الثأر القانون السائد في القبيلة وهي "تجدّ في طلب الثأر لمقتوليها ولا يثنيها عن مطلبها راجٍ لصلح أو محتج بعقل، بل تعمد إلى قتل السادة وذوي المقام الرفيع من الأعداء للإيفاء بحقوق المطلولة دماؤهم" أ، ولذلك كان الثأر من أهم القوانين في النظام القبلي، يخضع له الكبير والصغير على حد سواء.

وقد يهون على العربي/الجاهلي أمر الحياة ويستهين بالموت من أجل ثأره الذي يعدّه كرامة نفسه وشرفها، وما يستتبع هذا المعنى من ضروب الشجاعة والرجولة والاستبسال، ف"الثأر للقتيل من المهام الرئيسية للقبيلة، والقبيلة القوية تشدّد الطلب في هذا المنحى وتثأر من القاتل أو ممن يليه في أسنح فرصة، لأن من معايير العزّة في المجتمع العربي قبل الإسلام التعجيل في إدراك الثأر، وسرعة إدراكه محمدة توجب الثناء، لأن الصبر الطويل على القاتل قد يورث الطالب بالدّم الكسل وفتور الهمة وضياع الحقوق"2.

فهاهي أم عمرو بنت وقدان تكوي نفوس أبناء عشيرتها بهذه الأبيات المتقدة بنار الثأر؛ حين فكّروا بقبول ديّة أخيها المقتول؛ إذ تقول:

## إن أنتم لم تطلبوا بأخيكم \*\* فذروا السِّلاح ووَحِّشُوا بالأَبرُقِ وخذوا المكاحل والمجاسد والبسوا \*\* نقب النساء فبئس رهط المرهق

كما حمّست بنت حكيم العبيدية قومها على أن يثأروا من ربيع قاتل أبيها، ودعتهم إلى التعجيل بقتله، وإلاّ فهم نساء، بل حقراء ضعفاء كقصار الماعز وقباحها، فقالت:

#### أيرجو ربيع أن يؤوب وقد ثوى \*\* حكيم وأمسى شلوه بمطبق

#### 3-3- الأيام والحروب:

تمثّل "النّعرة" ومناداة القوم بشعارهم من أجل الاستغاثة بهم وتحريضهم على الحرب ملمحا من ملامح النزعة القبليّة، بل إن "سلطان القبيلة لا يلغي ذاتية أي فرد منهم وإنما يجعلها فردية جماعية (...) إنّ القبيلة كما كانت تلزم الفرد أن يندمج فيها، كانت هي -من ناحية أخرى- تلتزم مجتمعة بهذا الفرد وتهب ّ لنجدته إذا مسّه ضيم، وقد تدخل الحرب من أجل فرد منها"<sup>3</sup>؛ إذ "ليس من العصبيّة والأخوّة القبليّة أن تسأل أخاك عمّا وقع له. عليك تلبية ندائه، وتقديم العون له، معتدياً كان أم معتدى عليه"<sup>4</sup>، فحين ينادي أحدٌ قومه ويندبهم فلابد من إجابته، وعلى جميع أفراد القبيلة أن يسارع لتلبية ندائه سواء أكان معتديا أو معتدًى عليه، ومن ذلك قول قُريط بن أُنيف أحد بني العنبر:

قوم إذا الشّرّ أبدى بناجذيه لهم \*\* طاروا إليه زرافات ووحدانا لا يسألون أخاهم حين يندبهم \*\* في النائبات على ما قال برهانا

\_

<sup>. 161:</sup> وا خرير، 2012، ص $^{-1}$  - جليل حسن محمد، قراءات نصية في الشعر الجاهلي، ط $^{-1}$ ، دار الحرير، 2012، ص $^{-1}$ 

<sup>-2</sup>م ن، م ن، ص: 154.

<sup>35</sup>. عائشة عبد الرحمن، قيم جديدة للأدب العربي القديم والمعاصر، ص $^{-3}$ 

<sup>4-</sup> جواد علي، المفصّل في تاريخ العرب قبل الإسلام، ج5، جامعة بغداد، الطبعة الثانية، 1413هـ/1993، العراق، ص:334.

وتتمة لما قاله بن أنيف، يستدرك بقوله:

لكنَّ قومي وإن كانوا ذوي عدد \*\* ليس من الشّرِ في شيء وإن هانا يَجزون من ظلم أهل الظُّلم مغفرة \*\* ومن إساءة أهل السوء إحسانا

فظاهر البيتين الأخيرين المدحُ وباطنهما الذّم لأنهما استدراك بعد مدح.

وقول قيس بن زهير بن ربيعة بن عبس، صاحب الحصان داحس، والفرس غبراء، اللذين بسببهما وقعت الحرب مع بني ذبيان، فأخذت تلك الحرب اسم "داحس والغبراء"، إذ يقول بعد قتله حذيفة بن بدر زعيم بني ذبيان:

لا شَفَيتُ النَّفسَ من حَمَلِ بن بدرٍ \*\* وسيفي من حذيفة قد شفاني شفيت بقتلهم لغليل صدري \*\* ولكني قطعت بهم بناني فلاكانت الغبرا ولاكان داحس \*\* ولاكان ذاك اليوم يوم دهائي

#### 4-3- الطبقية:

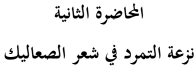
ومن مظاهر العصبية في هذا العصر الجاهلي الطبقيّة؛ إذ لم تساو العرب بين الناس بل عاملتهم حسب منازلهم ودرجاهم، فقد كان هناك الصرحاء الأحرار أبناء القبيلة، الذين يجمع بينهم الدم الواحد والنسب العريق والجد المشترك، وهم السادة والأشراف وكبار التجار ورؤساء العشائر الذين يمثّلون الطبقة العليا، وكانت هناك الطبقة المتوسطة، وهي تتشكّل من صغار التجار ولما كانوا يعتبرون في منزلة أقل من السادة الكبار، اجتماعيا واقتصاديا، لذلك ارتبطوا بهم وداروا في فلكهم، أما الوضيعون من فقراء وصعاليك وأصحاب الحرف اليدوية والعبيد وأبناء السبيل وغيرهم فقد كانوا يشكّلون الطبقة الدنيا في المجتمع الجاهلي؛ إذ كان لكل قبيلة عدد كبير من العبيد، وهم القوة المنفذة لرغبات السادة، والأدوات الضرورية لسد حاجات المجتمع وحركته في مختلف مناحي الحياة.

#### خاتمة:

وفي ظل وجود هذه المظاهر أو القيّم لم تحُلُ روح العصبية أو النزعة القبليّة بينهم وبين التمسّك ببعض المحاسن والفضائل التي اتصفوا بها رغم جاهليتهم، ومن أكثر الأفعال شيوعا عندهم كانت مكارم الأخلاق بمثابة هوّيّة تميز العربي الأصيل عن غيره، مثل الشجاعة والذود عن الأعراض وإكرام الضيف والصدق والأمانة وغض الطرف وغيرها من القيّم والتي أقرّها الإسلام فيما بعد، وما أوردناه من أشعار كان من أجل إبراز ملامح النزعة القبلية ومظاهر التعصب لها.

كما رأينا كيف نافح الشعراء عن شرف قبائلهم، وجعلوا من ألسنتهم سيوفا قاتلة تفاخر بها القبائل أعداءها، وما سجل مفاخر القبائل العربية في الجاهلية إلا شعراؤها، ولا نالت قبيلة من عدوها بمثل ما كانت تنال بهذا السلاح البتار، وكيف كانت هذه النزعة داعيا من دواعي تخلف القبائل العربية وحجر عثرة أمام تطوّرها، غير أن هذا التراث الشعري مكّننا من معرفة الحياة التي عرفها العرب في الجاهلية وعن مدى قدرة الشاعر على نقل الأخبار والمشاهد التي رفدت الإبداع والعطاء العربي القديم.

<sup>.97-96:</sup> الشائب، تاريخ النقائض في الشعر القديم، ص $^{-1}$ 





#### نزعة التمرّد في شعر الصّعاليك

#### تهيد:

ألقت التأثيرات الاجتماعية بظلالها الوارفة على الفعل الشعري عند الشعراء الصعاليك، وقد خرج معظمهم خلعا واضطرارا من قبائلهم، وحاولوا أن يتحرروا من سلطان قبائلهم، وقد بدا انعكاس ذلك على بنية القصيدة -شكلا ومضمونا- فاختلفت عن قصائد الشعر الجاهلي من حيث حمل أشعار الصعاليك دعوة ثورية/جديدة هدفها ومضمونا الخروج على منظومة قيّم القبيلة، ولم يمنعهم الخلع من التمسك والتحلّي بأسمى القيم الاجتماعية والمحامد السائدة في المجتمع الجاهلي.

وسنجيب عن بعض الأسئلة والتساؤلات التي تؤرق الطالب في هذا الباب، ولعل أهمها: هل عرف الشعر العربي القديم معنى التمرد؟ وإذا كان كذلك، فهل عبر عنه، وهل كان هذا التعبير تعبيرا فرديا ينم عن اجتهاد ذاتي؟ أو أنّه كان تعبيرا جماعيا ينم عن وجود تيار واتجاه؟ وهل يمثّل الصعاليك نخبة مثقفة أعلنت تمردها أو أنّ الأمر لا يتعدى مجموعة من شذّاذ الآفاق وقطاع الطرق؟

#### 1- في مفهومي التمرد والصعلكة:

يتردد مفهوم "التمرد" من الوجهة اللغوية بين معاني العصيان والخروج والعتو<sup>1</sup>، والصعلوك في اللغة "الفقير الذي لا يملك من المال ما يعينه على أعباء الحياة، ولم تقف هذه اللفظة في الجاهلية على دلالتها اللغوية الخالصة، فقد أخذت تدل على من يتجردون للغارات وقطع الطرق"<sup>2</sup>، والسلب ليلا ونهارا.

أما من الوجهة الفنية فيتردد أيضا في إبداع المعاصرين بين معاني الرفض والتململ والغضب، ورؤية الأشياء من زاوية التحدي لها ومعارضة قوانينها<sup>3</sup> وسننها الكليّة الشاملة.

وتعني الصعلكة في معناها العام الفقر وماله من علاقة بالعوز والحرمان في ظل حياة قاسية يتعذر فيها سبيل الرزق، فضلا عن الدلالة الاجتماعية التي لها علاقة بالوضع الاجتماعي الذي يحياه الفرد في مجتمعه<sup>4</sup>، أي أنها تفرض على الفرد أن يسلك سبيلا ويتخذ أسلوبا للغارات وقطع الطرقات.

والصعلوك هو إنسان ضاق ذرعا بالحياة وبالتقاليد القبليّة التي دأبت على كبح جماحه وتقييد حريته، وحالت دون تحقيق طموحاته، وبذلك جهدت الفروسية الفردية المتمثّلة في هذا الفارس على أن تثور على الفروسية القبليّة<sup>5</sup>، وعلى أثر ذلك؛ اصطدم الفارس الحامل للقيّم الذاتية بتلك الحواجز التي تمنعه من الوصول إلى مبتغاه وكسب طموحه المشروع، فثار على القيم السائدة ليتحرر من أسر النظام القبلي.

<sup>1-</sup> ينظر، محمد مرتضى الحسيني الزبيدي، تاج العروس من جواهر القاموس، تحقيق:حسين نصار، مطبعة حكومة الكويت، 1974، الكويت، مج 2، ص:499.

<sup>2-</sup> شوقى ضيف، تاريخ الأدب العربي (العصر الجاهلي)، دار المعارف، ط11، القاهرة، مصر، ص:375.

<sup>3-</sup> ينظر، محمد أحمد العزب، ظواهر التمرد في الشعر المعاصر، كلية اللغة العربية، رسالة دكتوراه (مخطوط)، جامعة الأزهر، القاهرة، مصر، ص: 5.

<sup>4-</sup> يوسف خليف، الشعراء الصعاليك في العصر الجاهلي، ط3، دار المعارف، القاهرة، جمهورية مصر العربية، ص:153.

<sup>5-</sup> ينظر، إبراهيم شحادة الخواجة، عروة بن الورد حياته وشعره، ط2، مطبعة نصر التجارية، 1987، نابلس، لبنان، ص: 18.

وإذا لم تكن ثمة مسافة فاصلة بين معنى التمرد من حيث وضعه اللغوي ودلالته في إبداع المبدعين فإنّ "شعر التمرد" ليس لهوا أو عبثا يصطنعه فئة من اللاهين العابثين بقدر ما هو ظاهرة أدبية تساير الواقع اللساني/اللغوي والجمالي/الفني بكل ما يمثّله هذا الواقع اللساني والجمالي من استجابة لمعايير الواقع السياسي والاجتماعي والفكري لما يتلقاها الفنان.

#### 2- التصوّر الفني لفلسفة التمرد:

يؤكد فكر/فلسفة التمرد على الصراع بين الوعي البشري والعالم المحيط به، وهو لا يكتفي بتقرير هذه المواقف (قابلية الاستجابة للغضب، رفض الحل الميتافيزيقي، رفض السكون ورفض النفي والتأكيد المطلقين) ولكنه يضع ظاهرة التمرد في مستوى يدور مع الإنسان في الكون وجودا وعدما "إنني أتمرد..إذن فأنا موجود $^{2}$ .

فالتصور الفني لفلسفة التمرد ترفض الكون كما هو، وتحتج في وجه الطبيعة الصامتة، وتعمل على خلخلة القيّم السائدة وتبحث للإنسان عن مخرج من أزمة الوجود والحرية، وبهذا التصوّر تُنقل الدلالة القاموسية للتمرد من وضعيته اللسانية/اللغوية الساكنة إلى وضعيته الجمالية المتسمة بالحركة $^{3}$  والتفاعل والدينامية.

ويكاد التمرّد في كل مظهر من مظاهر إبداعه الفني أن يكون مغموسا بطين الواقع وحاملا لهموم الطبقة الكادحة التي يستلهم من مرارة واقعها الأليم عناصر تجربته الفنية<sup>4</sup>، أو الجمالية.

#### 3- دوافع ظهور الصعلكة:

تتباين دوافع امتهان الصعلكة وتتعدد، ومع ذلك يمكن حصرها من خلال أشعار أصحابها، الذين برروا سلوكهم العدواني وإغاراتهم على القوافل التجارية أو حتى اعتداءاتهم على بعض سادات القبائل، فيبدو أن أهم العوامل المساعدة على ظهورها وتفشيها، هو:

#### أ/ الدافع الاجتماعي:

لعل اختلال ميزان العدالة الاجتماعية في المجتمعات القبليّة دفع الكثير إلى انتهاج مسلك الصعلكة؛ إذ لم تخل حياة تلك القبائل من القيّم السلبية المتمثّلة في التمييز بين أفراد القبيلة الواحدة، وظهور الفوارق الطبقية الفاحشة بين الأغنياء والفقراء، الذين شلّط عليهم سوط الذل والحرمان والجوع، ولذلك "اختار هؤلاء الصعاليك الذين أبوا الاستسلام لقانون القبيلة العام سبيلهم الذي يمثّل خلايا ثورية، جعلتهم يتمركزون في قواعد ويرسمون خططا لتحقيق رغباتهم وأهدافهم معتمدين على مبدأ القوة والسلب والنهب"5، من غير استجداء الناس كي يسدوا رمقهم بفتات الموائد، وإنما هم أبناء الليل الذين يقضون لياليهم في المشاغبة والإغارة، وكانت غالبية أصحاب هذا الدافع من أغربة العرب، الذين رفض الآباء إلحاقهم بهم لعار ولادتهم من أمهات حبشيات في الغالب.

<sup>-8-8</sup> ينظر، محمد أحمد العزب، ظواهر التمرد في الشعر المعاصر، ص-8-8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- ألبير كامي، التمرد، ص:30.

<sup>3-</sup> ينظر، محمد أحمد العزب، ظواهر التمرد في الشعر المعاصر، ص: 8.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- ينظر، م ن، م ن، ص: 12.

<sup>17</sup>: وشعره، ص $^{-5}$ 

وممن عانى ذل الاستعباد والهوان، وتحرّع مرارته صاحب لامية العرب "الشنفرى"، الذي أقسم أن ينتقم لأبيه، ولكرامته بقتل مائة رجل من بني سلامان بن مفرج الأزدية؛ إذ يقول في مطلعها:

أَلاَ أُمُّ عَمْرِو أَجْمَعَتْ فاسْتَقَلَّتِ \*\* وما وَدَّعَتْ جِيرانَهَا إِذْ تَوَلَّتِ

إلى أن يصل إلى قوله:

جزينا سلامان بن مفرح قرضها \*\* بما قدمت أيديهم وأزلتِ وهُنِيءَ بِي قومٌ وما إِنْ هَنأُقُمْ \*\* وأصبحتُ في قومٍ وليْسُوا بمُنْيَتي شفينا بعبد الله بعض غليلِنا \*\* وعوف لدى المعدَى أَوَانَ استهلَّتِ

#### ب/ الدافع الاقتصادي:

تمثّلَ القاسم المشترك بين الشعراء الصعاليك في الفقر المدقع الذي عانى منه كلّهم؛ بما فيه سيّدهم عروة بن الورد، وقد اصطبغت أشعارهم بلون الشكوى من الحاجة والعوز وقلة اليّد، يقول عروة:

زريني أطوف بالبلاد لعلني \*\* أفيد غنى فيه لذي الحق محمل أليس عظيما أن تُلم ملمة \*\* وليس علينا في الحقوق معوّل فإن نحن لم غلك دفاعا بحادث \*\* تلم به الأيام فالموت أجمل

يطلب عروة بن الورد من زوجه أن تدعه يخرج للغزو مغامرا بنفسه لعلّه يصيب مالا أو إبلا تكفي حاجات الأسرة، وحاجات ضيف كريم يخشى أن يحل بدارهم في الآن ذاته.

#### ج/ الخلع:

الخليع الرجل يجني الجنايات يؤخذ بها أولياؤه فيتبرؤون منه ومن جناياته، ويقولون: إنّا خلعنا فلانا فلا نأخذ أحدا بجناية تجنى عليه ولا نؤاخذ بجنايته التي يجنيها.

و"الخلعاء" اصطلاحا هم مجموعة من الخارجين على تقاليد القبيلة الجاهلية وأعرافها، فتنبذهم قبائلهم لكثرة جناياتهم، فيحدث أن تتكرر أخطاء الفرد حتى يغدو وجوده خطرا على القبيلة فلا تجد مناصا من ذلك السلوك غير إبعاده عنها حتى يصير عبرة لغيره من أفراد القبيلة وإعلان ذلك أمام الجميع، وتتناقل القبائل الأخرى خبر خلعه، كما حدث مع حاجز الأزدي وقيس بن الحدادية وأبي الطّمحان القيني.

وفي هذه الحالة يجد الخليع نفسه أمام خيارين اثنين، أولهما: أن يضرب في أعماق الصحراء والفيافي يسلك طريق السلب والنهب (اللصوصية) وقد يتعرض للمخاطر، وثانيهما: أن يلجأ إلى قبيلة من القبائل طالبا حمايتها بدلا من قبيلته الأم التي خلعته وهذا ما يعرف بـ"الجوار".

فقد خلعت بنو القين "أبا الطمحان"، فلجأ إلى مالك بن سعد من بني فزارة فأجاره، فمدحه أبو الطمحان قائلا:

سأمدح مالكا في كل ركب \*\* لقيتُهم وأترك كل رزل فَما أَنا وَالبكارَةُ أَو مَخاضٌ \*\* عِظامٌ جِلَّةٌ سُدسٌ وَبُرْلُ وقد عرفتْ كلابكم ثيابي \*\* كأي منكم ونسيتُ أهلي

وهكذا يتلاشى الإحساس بالانتماء الذي يمثّل شرفا عظيما، خاصة؛ إذا كانت القبيلة عريقة وذات مكانة بين القبائل، فبعد تنكر القبيلة لفارسها وشجاعها وخلعه يتنكر هذا الأخير لقبيلته أ، ويروح يضرب في الأرض باحثا عن مأوى له.

وكانت "النتيجة الطبيعية لهذا كله أن فرّ هؤلاء الصعاليك من مجتمعهم النظامي ليقيموا لأنفسهم مجتمعا فوضويا، شريعته القوة، ووسيلته الغزو والإغارة وهدفه السلب والنهب، وأقاموا دولتهم الفوضوية حيث يحيون حياة حرة متمردة، تسودها العدالة الاجتماعية وتتكافأ فيها فرص العيش"<sup>2</sup> أمام الجميع.

#### 4- طبقات الصعاليك:

 $^{3}$  عنى مستوى السلم الاجتماعي الجاهلي ثلاث طبقات اجتماعية  $^{3}$ ، هي:

أ/ طبقة الصرحاء: وهم أبناء القبيلة المنحدرون من أم حرة وأب سيّد، وفي مثل هذا تكمن الطبقة القبلية الأصبلة.

ب/ طبقة العبيد: وهي تتكون من عنصرين، أحدهما يمثل العنصر العربي وهم الأسرى الذين يقعون في قبضة القبائل الأخرى، أما العنصر الثاني فهم الذين كانوا يجلبون من المناطق أو البلدان المجاورة للجزيرة العربية.

ج/ طبقة الموالي: تتألف هذه الطبقة من بعض الأحرار الذين لجأوا بسبب بعض الظروف القاسية إلى قبيلة ما (الخلعاء)، ومن بعض العبيد الأحرار لكنهم ظلوا موالين لسادتهم.

ومن هذا التقسيم الاجتماعي لطبقة الصعاليك يمكننا توزيعهم على فئتين اثنتين:

\* فئة أحست بالظلم الاجتماعي والاقتصادي، فصبّت جام غضبها على الأثرياء والثأر ممن تسببوا في تشريدها وحرمانها، وهي تتألف من جماعة الخلعاء كحاجز الأزدي وقيس بن الحدادية وأبي الطمحان القيني، والشذاذ والأغربة 4 كالسُّليك بن السُّلكة وتأبَّط شرا والشنفرى الذين تنكرت لهم قبائلهم، فكوّنوا مجتمعا فوضويا بديلا عن مجتمعهم القبلي.

\* وفئة نشأت بالأسباب نفسها فراحت تغزو وتسلب وتنهب محاولة تصحيح الأوضاع السائدة وإعادة توزيع الثروات على أسس اجتماعية عادلة.

#### 5- مظاهر التمرّد في شعر الصعاليك:

يمثّل النص الشعري الذي أبدعه الشعراء الصعاليك -في أغلبه- نص التمرد/الرفض لمنظومة قيّم القبيلة في العصر الجاهلي، وقد خلص الدارسون الذين تناولوا هذا الشعر بالدراسة والتحليل إلى تميّزه بعدة ظواهر فنيّة وأفاضوا في تفصيلها<sup>5</sup>، وبعبارة أخرى فإن شعر الصعاليك مثّل جديدا في زمانه على مستوى الخطاب (الموقف الثوري)؛ إذ أخضع

 $^{-4}$  إبراهيم شحادة، عروة بن الورد حياته وشعره، ص $^{-4}$ 

<sup>-1</sup> ينظر، سعيد إسماعيل شلبي، الأصول الفنية للشعر الجاهلي، دار غريب، ط2، ص:393.

<sup>.53:</sup> وسف خليف، الشعراء الصعاليك في العصر الجاهلي، ص $^{-2}$ 

<sup>3-</sup> م ن، م ن، ص:103.

<sup>5-</sup> عبد الحليم حنفي، شعر الصعاليك منهجه خصائصه، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1987، القاهرة، مصر، ص:359، يوسف خليف، الشعراء الصعاليك، ص:259.

من خلاله اللغة الشعرية لتكون أداة تعبير عن رغبته في تغيير واقع الشاعر والوضع القبلي السائد في الآن نفسه، فتجلت أهم مظاهر التمرد في:

#### 5-1- التخلص من المقدمات التقليدية:

لم يعد الشاعر الصعلوك يؤمن بالقوانين الطبيعية التي سنتها القبيلة أو شعراء القبيلة، بل إنه أعلن القطيعة مع القيم التي لا تتوافق وطموحاته، وتتعارض مع حريته الفردية، وراح يبحث عن البديل خارج إطار القبيلة ونواميسها؛ إذ يقول الشنفرى:

أقيموا بني أمي صدور مطيّكم \*\* فإني إلى قوم سواكم لأميلُ فقد حُمَّت الحاجات والليل مقمرٌ \*\* وشُدَّت لطيَّات مطايا وأرحُلُ لعمري ما في الأرض ضِيقٌ على امْرئِ \* سَرَى راغِبا أو راهِبا وهو يَعقِلُ ولي دونَكُم أَهْلُونَ سَيِّدٌ عَمَلَس \*\* وأرقط زهلول وعرفاء جيألُ هُمُ الأَهلُ لا مستَوْدَع السِّر ذائعٌ \*\* لديهم ولا الجابي بما جرّ يخذلُ

نعتقد أن موقفا مثل هذا؛ دليل إثبات على الشرخ الواسع بين الشاعر الصعلوك وبين مجتمعه القبلي الذي خلعه، فالتخلص من المتعارف عليه عند الشعراء (المقدمة الطللية/الغزلية) "علامة فنيّة" تؤكد عمق الإحساس بالحزن والمعاناة النفسية التي يعانيها الشاعر، والتطلع إلى المقاطعة النهائية مع قومه واختياره لمجتمع آخر من غير بني جنسه؛ إذ يرى عبد الفتاح أحمد أن "المقدمة التقليدية تشير في جوهرها إلى ارتباط الشاعر بالماضي، ومن ثم يصبح الماضي علامة على الحياة سبيلا لها، واختفاء هذه المقدمة في لامية العرب يشير إلى الانفصال عن هذا الماضي، لأنه علامة على المأساة"1، وكأني بالشنفرى -الشاعر الصعلوك- يبحث عن ذاته التائهة أو الضائعة لينقذها من سلطة الأعراف القبليّة الجائرة إلى رحاب الحرية الفردية المنشودة.

#### 5-2- تغيير معمارية/مسار الرحلة:

التزم الشعر الجاهلي بالشكل الفني للقصيدة بدءا من المقدمة الطللية وما يستتبعها من وصف الرحلة والراحلة وانتهاء بالغرض الذي نُظمت من أجله القصيدة، غير أن شعر الصعاليك أحدث شرخا في هذا البناء؛ بل هدمه وشكّل بناء مغايرا وجديدا، فألغى المقدمة المعتادة وتجاوز وصف الرحلة وأركانها؛ إذ يقول حسين عطوان: "ومعنى ذلك أن المقدمة بكل تقاليدها وتفاصيلها سواء منها ما يتصل بوصف الاستعداد للارتحال أو الإبل وهوادجها، والمرأة وثيابها، وألوانها، أو بالحادي والليل، أو بالطريق وما يحف به من المخاطر، وما يتناثر على جانبيه من رمال وعيون مهجورة صالحة كانت واضحة عند الشعراء الجاهليين جميعهم متقدميهم ومتأخريهم "2، فالشاعر الصعلوك يتحلل من كل الأغلال التي فرضتها عليه القبيلة فيما مضى، ويغير نمط بناء قصيدته كما غيّر مجتمعه بإنشاء مجتمع آخر يتجانس معه في الفكر الثوري /التمرد.

<sup>1-</sup> عبد الفتاح أحمد يوسف، لسانيات الخطاب وأنساق الثقافة فلسفة المعنى بين نظام الخطاب وشروط الثقافة، ط1، منشورات الاختلاف، 2010، الجزائر، ص:246-247.

<sup>2-</sup> حسين عطوان، مقدمة القصيدة الجاهلية العربية في الشعر الجاهلي، دار المعارف، القاهرة، جمهورية مصر العربية، ص:

#### 5-3- اختفاء الأغراض التقليدية:

من أهم مظاهر ثورة شعر الصعاليك على القصيدة الجاهلية تنكرها للأغراض الشعرية التقليدية المعروفة من مدح وهجاء ورثاء، فقد حملت هذه القصيدة صفة التميّز، وتمردت على العصبية القبلية؛ إذ يرى عبد الفتاح أحمد "اختفى معظم موضوعات الشعر الجاهلي، لا سيّما الموضوعات التي تحفل بالجماعة والقبيلة مثل المديح، والفخر القبلي، اختفى المديح وحل محله السلوك الإنساني بصفة عامة"1، وهكذا تخلى الشعراء الصعاليك عن هذه الفنون واستعاضوا عنها بنَظْم قصائد تعلي من الأنا/الفردية وتحط من قيمة النحن/القبيلة، فها هو ذا الشنفرى يفخر بنفسه عوضا عن مدح القبيلة، وينتقد سلوك الأفراد في القبيلة، فيقول:

ولستُ بمهيافٍ يُعشِّي سَوامَهُ \*\* مُجَدَّعَةً سُقْبَاهُا وَهْيَ بُعُلُ ولا جُبَّا أَكْهَى مُرِبِّ بعِرْسِهِ \*\* يُطَالِعُهَا في شَأْنِهِ كيفَ يَفْعَلُ ولا خَالِفٍ دَارِيَّةٍ مُتَعَزِّلٍ \*\* يَرُوحُ ويغْدُو دَاهِناً يَتَكَحَّلُ ولستُ بِعِلٍ شَرَّهُ دون خيرهِ \*\* أَلَفَّ إذا ما رُعْتَهُ اهْتَاجَ أَعْزَلُ ولستُ بمِحْيارِ الظَّلاَمِ إِذَا انْتَحَتْ \*\* هُدَى الْمَوْجَلِ الْعِسِّيفِ يَهْمَاءُ هَوْجَلُ

6- أبعاد الصعلكة في النص الشعري:

أ/ إعلان القطيعة والبحث عن البديل

يقول عروة بن الورد:

إِذَا الْمَرَةُ لَمْ يَبَعَث سَواماً وَلَمْ يُرَح \*\* علَيهِ وَلَمْ تَعطِف عَلَيهِ أَقَارِبُه فَلَلْمَوتُ حَيرٌ لِلْفَتَى مِن حَياتِهِ \*\* فَقيراً وَمِن مَولَى تَدِبُّ عَقارِبُه وسائلةٍ: أين الرّحيلُ وسائلٍ \*\* ومن يسأل الصّعلوك أين مذاهبُه مذاهبه أنّ الفِجَاجَ عريضةٌ \*\* إِذَا ضَنَّ عَنْهُ بالفِعَالِ أَقَارِبُهُ

فالشاعر الصعلوك يبحث عن بديل خارج أطر القبيلة، بل قل إنّه فرار ممزوج بالرفض والخنوع، رفض لتلك القيّم التي كبّلته وحرمته من حريته الفردية وبلوغ أهدافه.

#### ب/ نشدان الرّفاه الاقتصادي:

تكثر في أشعار الصعاليك أحاديث فقرهم وطلبهم الرزق، وسعيهم المتواصل الذي لا يعرف السأم ولا الممل، فهذا سيّد الصعاليك عروة بن الورد يشكو معاناته من الحرمان، وسطوة الزمن وقسوته عليه، وما يتكبده في سبيل الغنى من جهد ومشقة، وما يشعر به من ثقل التبعة التي يتحملها إزاء أهل بيته وأولاده، وتجاه رفقائه الصعاليك في الآن ذاته، فيقول:

دعيني للغنى أسعَى فإني \*\* رأيتُ النّاس شرُّهُم الفقيرُ وأبعدُهم وأهونُهم عليهم \*\* وإن أمسى له حسبٌ وخيرُ

<sup>1-</sup> عبد الفتاح أحمد يوسف، لسانيات الخطاب وأنساق الثقافة، ص:248.

#### ويقصيه النَّدِيُّ وتزدريه \*\* حليلتُه وينهرُه الصغيرُ

وأخبار الإغارة للسلب والنهب تنتشر في أشعار هؤلاء الصعاليك وأحاديثهم، بل لعلها أكثر ما يعرفه الناس عنهم من خلال شعرهم وأخبارهم، حتى ليظن القارئ/المتلقي أن هذا اللون هو سمتهم البارزة التي تشكل لوحة نادرة في حياتهم الاجتماعية والفنيّة، حيث يقول زعيم الصعاليك أيضا:

خاطرْ بنفسكَ كي تصيبَ غنيمةً \*\* إنَّ القعود مع العِيالِ قَبِيحُ الْمَالُ فيهِ مَذَلَّةٌ وَفُضُوحُ الْمَالُ فيهِ مَذَلَّةٌ وَفُضُوحُ

#### ج/ نشر العدالة الاجتماعية:

نشأ لدى هؤلاء الشعراء إحساس بضرورة محاربة أولئك المترفين وأخذ ما لديهم، اعتقادا منهم أن هذه الخيرات حق مشاع للجميع، وليست لأفراد دون سواهم ممن لا يكادون يمتلكون ما يسدّون به الرّمق، ومن ثمة محاربة البخل والشّح، ففي أخبار عروة بن الورد أنّه "بلغه عن رجل من بني كنانة بن خزيمة أنه أبخل الناس وأكثرهم مالا، فبعث عليه عيونا فأتوه بخبره، فشدَّ على إبله فاستاقها ثم قسمها في قومه "1، وهذه صورة من صور الصعلكة تحمل صفة إنسانية نبيلة، بل إنحا لفتة كريمة لفئة لم ينصفها المجتمع وتركها لواقعها المؤلم وحالتها البائسة، فجاء هذا الصعلوك لينصفها ويقدّم لها هذه الخدمة الإنسانية الراقية.

يقول عروة بن الورد:

وقَدْ عَلِمَتْ سُلَيْمَى أَنَّ رَأْيِي \*\* وَرَأْيُ البخل مختلف شتيت وأيّ لا يُريني البخل رأيا \*\* سواء إن عطشت وإن رويت

خاتمة:

لم يكن الشعر عند الصعاليك سلعة يبتغون بها الغنى والثراء، وإنما كان وسيلة للتنفيس عما يجيش في صدورهم، وراحة لنفوسهم المثقلة بالأحزان، وصدى لبطولاتهم ومغامراتهم المستهينة بقيمة الحياة التي يحيونها، فكان شعرهم نمطا جديدا يؤرخ لفئة أبت الاستسلام لقيم مجتمع يأبى الخروج على النظام المألوف والسائد، بل إن شعرهم مثّل جوهر الفن والإبداع الحر متجاوزا قيم المنع والوصاية الأبوية.

ولو شاء الشعراء الصعاليك أن يتجروا ببضاعتهم الأدبية لوجدوا خلقا كثيرا ممن يبحث عن هذه السلعة وأصحابها، ولكن حِبلتهم العربية السليمة أبت عليهم أن يقبلوا بالذل والمهانة، وأن يتنازلوا عن حريتهم وكرامتهم، وبذلك تتجاوز الصعلكة الدلالة الاجتماعية واللغوية إلى معانٍ إنسانية سامية، في بيئة لا تعترف بالخير والفضيلة والحق، وإنما البقاء فيها للأقوى.

 $<sup>^{-1}</sup>$  أبو فرج الأصفهاني، الأغاني، ج $^{-3}$ ، ص $^{-1}$ 

المحاضرة الثالثة أثر الإسلام في الشعر العربي القديم



#### أثر الإسلام في الشعر العربي القديم

تمهيد:

أحدث الإسلام نقلة نوعية مست كل جوانب الحياة العربية، وقد تمخضت عن الحضارة الإسلامية ثقافة واسعة، وكونت جيلا من العلماء والكتّاب في عديد الفنون والثقافات، ولعل أبلغ التأثير ظهر في الفن الشعري العربي القديم الذي تمكن من التعايش مع مختلف جوانب الحياة الجديدة، وأن ينفذ إلى أعماقها ويعبّر عنها تعبيرا صادقا وماضيا في أداء رسالته.

فما مكانة الشعر في الجاهلية؟ وما موقف الإسلام منه؟ وكيف أثر عليه في الشكل والمضمون؟

#### 1/ مكانة الشعر وأهميته:

لم يفت الشاعر أن يسجل مآثر قبيلته ويفخر بها، وينشر محامد بني قومه ويذيعها بين القبائل، فكان بمثابة القناة الإعلامية بتعبير العصر، وكانت القبائل العربية لا تهنئ بعضها بعضا إلا لثلاثٍ: صبي يولد وفرس تنتج وشاعر ينبغ، وكان هذا الأخير بمثابة الحاكم، يقول فيُسمع له، ويحكم فينفذ حكمه، ومما قالته العرب في نهيها للتعرض للشعراء: لا ينبغى لعاقل أن يتعرض لشاعر، فربما كلمة جرت على لسانه، فصارت مثلا آخر الأبد2.

وكان العرب يطلقون تسمية على قبيلة أو شخص فيغضبهم ذلك، فيأتي الشاعر ليرفع عنهم حرج تلك التسمية المشينة بشعره الذي يحسن صورتهم ليرضيهم، ويرضون به، ومن ذلك قصة بني جعفر بن قريع الذين كان يقال لهم: بنو أنف الناقة، وسبب جريان هذا اللقب عليه أن أباه قريعًا نحر ناقة فقسمها بين نسائه فبعثت جعفر هذا أمه وهي الشموس الهذيمية إلى أبيه تسأله حظها من اللّحم، ولم يجد عنده غير رأس الناقة وعنقها، فقال له: شأنك بهذا.

فأدخل جعفر يده في أنف الناقة، وجعل يجره إلى أمِّه والنَّاس يضحكون منه، فقيل له ما هذا؟ قال: أنف الناقة، فلقب باأنف الناقة"، فكان جعفر يُعيِّر بها، وبقي هذا اللقب سبَّة في عقبه فكان الواحد منهم، إذا سئل عن نسبه ينتسب إلى جده، قريع بن عوف ويتجاوز النسبة إلى جعفر، فرارًا من ذلك اللقب<sup>3</sup>، فبقوا على ذلك إلى أن مدحهم الحطيئة فأزال ذلك العار عنهم، بقوله:

قَوْمٌ هُمُ الْأَنْفُ والْأَذْنَابُ غَيْرُهُم \*\* وَمَنْ يسوي بِأَنْفِ النَّاقَة الذَّنَبَا فرضوا بقول الشاعر، وصار مدحا بعد أن كان سبّة وهجاء.

2/ موقف الإسلام من الشعر:

<sup>1-</sup> ابن رشيق، العمدة في صناعة الشعر ونقده، ج 1، تحقيق: النبوي عبد الواحد شعلان، مكتبة الخانجي، 2000، القاهرة، مصر، ص:65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - عبد الكريم النهشلي، اختيار الممتع في علم الشعر وعمله، الجزءان الأول والثاني، تحقيق: محمد شاكر القطان، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط2، 2006، القاهرة، مصر، ص:279.

 $<sup>^{3}</sup>$  ينظر، أحمد بن حمدان الرازي، كتاب الزينة في الكلمات الإسلامية العربية، ج 1، مركز الدراسات والبحوث اليمني، ط1، 1994، صنعاء، اليمن، ص $^{3}$ 

يعد الشعر عند العرب قبل الإسلام من أقوى الخطابات القولية دفاعا عن القبيلة ونظمها؛ وكثير من القيم الجاهلية، ولما أهل هلال الإسلام غير نظام الحياة وكثيرا من القناعات، وهدم أصنام الأفكار الجاهلية، وأبقى على القيم التي تتلاءم وروح الدين الجديد، وحارب السلوك الذي يتعارض مع أخلاق الإسلام -قولا وعملا- وأحل محلها أنبل المبادئ وأرقى المعاملات وأسمى القيم؛ إذ نلحظ تأثير الإسلام في كل مجالات الحياة؛ حتى الأدبية (الشعر العربي) منها.

لم يكن للإسلام أن يرفض نَظم الشِّعر كلّه، وإنما رفض ما يتنافى أو يتعارض وروح الإسلام ومبادئه وأخلاقه، كما رفض الشعر الذي يذكي روح العصبية ويحي النعرات/العصبيات القبلية ويزيد من اشتعالها، وفي الآن ذاته قبِل من الشعر العربي ما يعلى من همة الإنسان ويدعو إلى مكارم الأخلاق أومحامد الصفات.

وغير خافٍ أن القرآن تحدى العرب فيما يحسنون صنعه، بل فيما يجيدونه من فصاحة وبيان في الخطاب، خاصة الشعر، وحين أعجزهم ذلك راحوا يلفقون التُّهم للنبي محمد (صلى الله عليه وسلم)، ويلصقون به صفات هو برئ منها، وحاولوا تشبيه القرآن بالشعر كونه أرقى ما لديهم من خطاب قولي، وهم أعلم بعدم صحة قولهم، ورموا حامله بالشاعرية، وراحوا يرددون أباطيلهم بأن الرسول (صلى الله عليه وسلم) ليس إلا شاعرا كبقية الشعراء؛ إذ يقول ابن رشيق: "ألا ترى كيف نسبوا النبي صلى الله عليه وسلم إلى الشعر لما غُلبوا وتبيّن عجزهم؟ قال عرّ من قائل: ﴿وَيَقُولُونَ رَشِيقَ: "أَلا ترى كيف نسبوا النبي صلى الله عليه وسلم إلى الشعر لما غُلبوا وتبيّن عجزهم؟ قال عرّ من قائل: ﴿وَيَقُولُونَ أَنْهًا لَتَارِكُو آلْهُرْسَلِينَ ﴾ 2.

ولقد نفى القرآن الكريم افتراءهم حين نفى عن الرسول محمد (صلى الله عليه وسلم) صفة الشاعرية، وعن القرآن صفة الشعر ﴿وَمَا عَلَّمْنَاهُ الشِّعْرَ وَمَا يَنبَغِي لَهُ أَ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْآنٌ مُّبِينٌ ﴾ 3، وقوله تعالى ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيم وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرِ قَلِيلاً مَا تُؤْمِنُونَ وَلَا بِقَوْلِ كَاهِن قَلِيلاً مَا تَذَكَّرُونَ ﴾ 4.

ونفيُ الشعر عن القرآن ليس تقليلا ولا حطا من قيمة الشعر، أو معاداة له؛ إذ يقول هدارة: "وتنزه القرآن الكريم عن أن يكون شعرا أو أن يكون الرسول شاعرا ليس طعنا على الشعر بأنه صورة من الصور، ولا غضا من قيمته فالأمر لا يخرج عن كونه إقراراً بواقع ثابت لا شكّ فيه" وهذا ما رآه مصطفى عبد الرحمن أيضا، حين نظر إلى هذا النفي بأنه دليل إعجاب وليس معاداة للشعر بوصفه شكلا من أشكال التعبير الأدبي، ودعوة إلى التخلي عنه؛ بل إن الله نفى عن نبيّه صفة الشاعرية والشعر الذي عرف بين العرب بقوة التأثير وبلاغة الدلالة والقدرة على البيان والفصاحة مو النفي كما ترى عائشة عبد الرحمن لا يعني أن الإسلام عادى الشعر وأنكر نظمه على الشعراء وإنما هو بيان لرسالة النبي محمد (صلى الله عليه وسلم) ودحض للبهتان والوهم الذي خلطوا به بين القرآن والشعر 7.

\_

<sup>-1</sup> ينظر، نجوى صابر، النقد الأخلاقي أصوله وتطبيقاته، دار العلوم العربية، ط1، 1990، بيروت، لبنان، ص<math>-1

 $<sup>^{2}</sup>$  الصافات، الآية 36، رواية ورش عن نافع.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- يس، الآية 69.

<sup>4-</sup> الحاقة، الآية

<sup>5-</sup> محمد مصطفى هدارة، دراسات في الشعر العربي، 1970، الإسكندرية، مصر، ص:21.

<sup>62.</sup> مصطفى عبد الرحمن، في النقد الأدبي القديم عند العرب، مكة للطباعة،  $1998، مكة المكرمة، المملكة العربية السعودية، ص<math>^{-6}$ 

<sup>7-</sup> ينظر، عائشة عبد الرحمن، قيم جديدة للأدب العربي القديم والمعاصر، ص:72.

أمّا الآيات الواردة فيما يظنه البعض قدحا للشعر وتقليلا من قيمته فإنما هو إنكار على الشعراء الذين يزيّنون الباطل ويجمِّلون الكذب للناس لإغوائهم بالقبيح من القول، ومن أجل ذلك جاء استثناء فئة من الشعراء أثناء الحديث عن ضلالة الشعراء وضلالهم؛ إذ يقول الله تعالى: ﴿وَالشُّعَرَاءُ يَتَبِعُهُمُ الْغَاوُونَ (224) أَلَمٌ تَوَ أَثَمُّمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ عن ضلالة الشعراء وضلالهم؛ إذ يقول الله تعالى: ﴿وَالشُّعَرَاءُ يَتَبِعُهُمُ الْغَاوُونَ (224) أَلَمٌ تَوَ أَثَمُّمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ (225) وَأَثَمَّمُ يقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ (226) إلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَذَكَرُواْ ٱلله كَثِيرًا وَانتَصَرُواْ مِن أَبَعُدِ مَا ظُلِمُواْ أَو وَسَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُونَ أَيُّ مُنقَلَبٍ أَي يَنقَلِبُونَ (227) ﴾ أ، فالمذمومون من الشعراء هم أولئك الذين هجوا رسول الله ودعوته للإسلام وليس كل الشعراء، وقد ظن الناس أن هذه الآيات تقف في وجه الشعر تحاربه وتحط من شأن الشعراء، في حين أن الإسلام يحاول تبديل مفهوم الشعر بجعله يسير في إطار تعاليمه وعلى هدي آدابه وفي حماية مثله الخلقية ورعاية مبادئه السامية.

ولكن السؤال الذي يطرح نفسه وبإلحاح هو: هل كان تأثير الإسلام على الشعر/ديوان العرب بالسّلب أم بالإيجاب؟ وكيف نظر النقاد إلى هذه القضية؟

#### 3/ أثر الإسلام على الشعر والشعراء:

لا شك أن فضل القرآن على اللغة العربية وآدابها كبير، ولا يمكن لأحد أن ينكره؛ فحفظه من الضياع والتحريف هو حفظ لها أيضا، ومن أفضاله أنه وحد لغات العرب ولهجاتها في لسان قريش الذي سادت به، وجمعت به شتات العرب، فصارت لغة الإنسانية لأزمنة عديدة وقرون مديدة، وقد انقسمت الآراء في هذه الفترة إلى ثلاث فرق من الباحثين خاضت في مجال أثر الدين الجديد/الإسلام على الشعر والشعراء، فريق يدّعي أن مكانة الشعر قد اهتزت في هذه الفترة وأن صوته خفت لأسباب كثيرة، وفريق يرى ببطلان هذا الادعاء فيدحض هذه الافتراءات بمجموعة من الأدلة والبراهين، وفريق ثالث يتأرجح بين هذا وذاك، فما هي حجج كل فريق فيما ذهب إليه في نقده؟

#### 3-1/ مزاعم ضعف الشعر الإسلامي:

روّج البعض لمقولة ضعف الشعر مع مجيء الإسلام، وردّدوا وجهات نظر بعض النقاد القدامي الذين حكموا بضعف الشعر في هذه الفترة، وانصراف الناس عن نظم الشعر، وانصراف آخرين عن سماعه وحفظه وروايته، متكئين على بعض الآيات (سورة الشعراء) والأحاديث التي لم تصلهم كاملة أو ربما أساؤوا فهمها وتأويلها، وتبعهم في ذلك بعض الأدباء والنقاد المحدثين، ولعل أهم حججهم؛ هي:

أ- انشغال المسلمين بالقرآن وانبهارهم ببيانه وفصاحته.

- أن طريق الإسلام غير طريق الشعر، فأغلب الشعراء ينزعون في نظمهم نحو العصبية القبليّة والجاهلية، فخرا وهجاء ومدحا كاذبا $^{5}$  وهي أغراض/أقوال نمى عنها الإسلام.

2- عبد الستار السيد متولي، أدب الزهد في العصر العباسي نشأته وتطوره وأشهر رجاله، كلية اللغة العربية، رسالة دكتوراه (مخطوط)، 1972، القاهرة، مصر، ص: 30.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- الشعراء، الآيات 224-227.

<sup>3-</sup> مصطفى الشكعة، الأدب في موكب الحضارة الإسلامية (كتاب الشعر)، دار الكتاب اللبناني، 1994، بيروت، لبنان، ص:91.

- «إنّ الشعر نكدٌ بابه الشر، فإذا دخل في باب الخير ضعف ولان، وهذا حسان بن ثابت: فحل من فحول الجاهلية، فلما جاء الإسلام سقط شعره» $^{1}$ .

= صعوبة تكيّف وتأقلم الشعراء مع القيّم الروحية والاجتماعية التي يدعو إليها الإسلام، بالإضافة إلى إيجاد أسلوب مغاير للأول من الشعر يحسن التعبير عن تلك القيّم الجديدة  $^2$  لينشرها، وهذا الذي رآه من قبل ابن قتيبة وذكره في مقدمة الشعر والشعراء أن الشعر الجيّد ما احتوى على فائدة  $^3$  دينية أو حكميّة.

ج- انشغال بعض الشعراء عن نظم الشعر بالفتوحات الإسلامية والجهاد في سبيل الله، استنادا إلى قول الخليفة عمر بن الخطاب: «كان الشعر علم قوم لم يكن لهم علم أصح منه، فجاء الإسلام فتشاغلت عنه العرب وتشاغلوا بالجهاد، وغزوا فارس والروم، ولهيت عن الشعر وروايته» 4.

د- عدم اهتمام النبي (صلى الله عليه وسلم) بالشعر، وعدم إيلائه العناية الفائقة بالشعراء لما تحمله قصائدهم من كلمات ومعاني تتعارض وروح الدين الجديد، الأمر الذي دفع هؤلاء الشعراء إلى الانصراف عن نظم الشعر مثل لبيد بن ربيعة.

#### 2-3/ استمرارية نحضة الشعر في صدر الإسلام:

وفي مقابل ذلك برزت آراء طرفٍ آخر من الدارسين رافضة مزاعم وأقوال الذين وصفوا الشعر الإسلامي بالضعف، وأقروا بنهضة الشعر واستمراريته ولو بخطى وئيدة، بما حباها به الإسلام من أهمية، وتحفيز النبي (عليه الصلاة والسلام) لبعض الشعراء، وتكمن حجج هذه الفئة في مجموعة من الآراء والأقوال، منها:

أ- يرى العلامة ابن خلدون أنّ «كلام الإسلاميين من العرب أعلى طبقة في البلاغة وأذواقها من كلام الجاهليين في منثورهم ومنظومهم، فإنا نجد شعر حسان بن ثابت وعمر بن أبي ربيعة والحطيئة أرفع طبقة في البلاغة من شعر النابغة وعنترة وابن كلثوم وزهير، والسبب في ذلك أن هؤلاء الذين أدركوا الإسلام سمعوا الطبقة العالية من الكلام من القرآن والحديث، اللذين عجز البشر عن الإتيان بمثلهما (...) فكان كلامهم في نظمهم ونثرهم أحسن ديباجة وأصفى رونقا من أولئك وأرصف مبنى وأعدل تثقيفا بما استفادوا من الكلام العالي الطبقة»5.

ولن يكفي هنا أن نقول إن آية الشعراء إنما أنزلت مكانة المضللين منهم والمنافقين واستثنت فئة الشعراء الذين يدافعون عن الدعوة الجديدة وينشرون مبادئها، وأن يتخذ الرسول (صلى الله عليه وسلم) شاعرا له هو حسان بن ثابت، وأن يخلع بردته لشاعر أحل دمه بعد أن أنشده قصيدته الشهيرة "بانت سعاد فقلبي اليوم متبول" (...) فهذا وغيره قد يردّ على من أساؤوا فهم موقف الإسلام من الشعر<sup>6</sup>، وظنوا أن الشعراء فقدوا مكانتهم، كما حرموا من تشجيع القيادة والدين الجديدين.

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج $^{1}$ ، تحقيق: أحمد محمد شاكر، دار المعارف، القاهرة، مصر، ص $^{-2}$ 

 $<sup>^{-2}</sup>$  ينظر، عبد القادر القط، في الشعر الإسلامي والأموي، دار النهضة العربية للطباعة والنشر،  $1987، بيروت، لبنان، ص<math>^{-2}$ 

 $<sup>\</sup>sim 1$ ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج $\sim 1$ ، ص $\sim 1$ 

<sup>-</sup>4- محمد بن سلام الجمحي، طبقات فحول الشعراء، تحقيق: محمود محمد شاكر، دار المدني، جدة، المملكة العربية السعودية، ص:

<sup>5-</sup> عبد الرحمن بن خلدون، المقدمة، ص:544.

<sup>66</sup>. عائشة عبد الرحمن، قيم جديدة للأدب العربي القديم والمعاصر، ص66.

وقد ردّ هؤلاء حجج أولئك ودحضوا أقوالهم وآراءهم بحجج تبدو مقنعة إلى حدٍّ ما؛ إذ يرون أن القول: أ- بالانبهار .. لم يأت الإسلام بدون إرهاصات أو مقدمات دينية ...

ب- بأن طريق الإسلام غير طريق الشعر، فيولون: إن الإسلام قد نمى عن بعض الفنون الشعرية وحفز النظم في أغراض كثيرة أخرى

= بانشغال المسلمين بالفتوحات والجهاد، و«الحقيقة الواضحة أن الإسلام لم يحمل العرب على الانشغال عن الشعر وروايته، ولم يكن له أن يريد هذا الأمر مع ما للشعر من سلطان على نفوس العرب» أ، لذلك فإن الغزو والجهاد في سبيل الله من الدواعى التي تدفع إلى قرظ الشعر، ومن أكثر الروافد التي تمدّ الشعراء بالمعاني الجديدة.

c بعدم تحيئة النبي (ص) مكانا للشعراء، فإنّ النبي (ص) قد استحل لنفسه أن يختار شاعرا ويستصفيه ينظم الشعر وجبريل معه c وينصب له منبرا ينشد من فوقه الشعر ويزوّجه بأخت مارية القبطية، ويخلع بردته الطاهرة على كعب بن زهير الذي أهدر دمه قبل أن ينشده هذا الأخير قصيدته "بانت سعاد" التي كانت جواز سفره إلى قلب النبي (ص) لما في طياتما من معانٍ راقية، فالنبي (صلى الله عليه وسلم) لم يحارب كل الأغراض الشعرية وإنما وقف في وجه لون معين من الشعر وفي موضوعات خاصة منه، وهو شعر الهجاء ونحش الأعراض وإثارة الضغائن والأحقاد والمديح الكاذب c والغزل الفاحش الذي يعري عورات الحرائر من النساء ويُنزلهن من عليائهن.

وأنّ شعر حسان ضعف ولان، وأن شيطانه استحال ملكا، فغير صحيح، وما وُجد في شعره من ضعف ولين لم يكن في شعره الصحيح بل فيما وضع عليه من أشعار؛ إذ يقول الأصمعي: «حسان أحد فحول الشعراء، فقال أبو حاتم له أشعار لينة، فقال الأصمعي: تُنسب له أشياء لا تصح عنه» $^{5}$ .

وينقل لنا صاحب "العمدة" حديثا رُوي عن عائشة أم المؤمنين (رضي الله عنها) أن النبي (صلى الله عليه وسلم) قال: «الشعر كلام من كلام العرب جزل تتكلم به في بواديها وتسللُ به الضغائن من بينها»  $^6$ ، وقد وردت عن النبيّ (ص) أحاديث كثيرة تحمل الثناء على الشعر الجيد وأثره في نفوس العرب، فقد قال صلى الله عليه وسلم: «إنما الشعر كلام مؤلف فما وافق الحق منه فهو حسن وما لم يوافق الحق منه فلا خير فيه  $^7$ ، فالأصل في الشعر أن لا يضاد الحق بل يوافقه، فقد كان حرص الرسول (صلى الله عليه وسلم) شديدا على أن يمثّل الشعر قيّم الجمال والخير والحق، ويؤسس للمفاهيم الإسلامية وينشر المثِل العليا والمبادئ الساميّة، ويبتعد عن ضَلال الجاهلية وظِلال العصبية.

#### 3-3/ الموقف الوسط:

<sup>1-</sup> إحسان سركيس، الظاهرة الأدبية في صدر الإسلام والدولة الأموية، دار الطليعة للطباعة والنشر، ط1، 1981، بيروت، لبنان، ص:79.

 $<sup>^{2}</sup>$ - ينظر، م ن، م ن، ص ن.

 $<sup>^{20}</sup>$ . سامي مكي العاني، الإسلام والشعر، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب،  $^{1996}$ ، الكويت، ص

<sup>4-</sup> عبد الستار السيد متولي، أدب الزهد في العصر العباسي نشأته وتطوره وأشهر رجاله، رسالة دكتوراه (مخطوط)، 1972، جامعة أم القرى، مكة المكرمة، السعودية، ص:31.

 $<sup>^{5}</sup>$  ابن عبد البر، الاستيعاب في معرفة الأصحاب، ج $^{1}$ ، تحقيق: محمد علي البجاوي، دار الجيل، 1992، ص $^{5}$ 

<sup>6-</sup> ابن رشيق، العمدة، ج1، ص:23.

 $<sup>^{7}</sup>$  المرجع السابق، ج1، ص ن.

وفئة ثالثة تتأرجح بين هذه وتلك، فترى أن الشعر إذا دخل في باب الدين والخير لان، حتى إذا حان وقت التطبيق نفرت من كل شعر يخرج على قيم الدين ومواصفات الأخلاق، حيث يرى هذا الفريق أن الشعر عند العرب في الجاهلية كان بمثابة الكتب السماوية عند أقوام آخرين، وبمجيء الإسلام نشأت لهم أخلاق جديدة، ولغة جديدة بعيدة عن القيود الشعرية؛ إذ يقول يوسف خليف: «ولسنا ندّعي أن القرآن صرف العرب جميعا عن قول الشعر، أو أنّه أخرس ألسنتهم حتى لم تعد تنطق به، وإنمّا الذي نقرره هو أنّه أضعف من سيطرته على المجتمع الإسلامي، بعد أن كان هذا اللون الأساسي في الحياة الأدبية الجاهلية» أ، فإذا كان البعض يفكر في ترك الشعر نظما وحفظا، فإنّ آخرين آثروا الاحتفاظ بقرائحهم وصقلها دون التخلي عن الشعر كليّة.

حافظت القصيدة العربية في صدر الإسلام على ما كانت تبتدئ به في العصر الجاهلي من مقدمة غزلية مع ذكر الأحبة؛ في أغلب الأحوال؛ ثم تميل إلى بقية الأغراض حسب رغبة الشاعر وميله النفسي وسياق القصيدة، كما ظلت متمسكة بنسقها البنائي من الاستهلال والترتيب وحسن التخلص إلى الوزن والقافية، مع تجاوزٍ لمدلول ومعاني الكلمات القديمة، وإثراء القصيدة الجديدة بألفاظ وكلمات لم يألفها عرب الجاهلية من قبل، من قبيل الجنة والنار والثواب والعقاب والآخرة وغيرها من الألفاظ التي يتنافى توظيفها والدين الجديد.

#### 3-4/ الأغراض الشعرية:

ظل الشعر العربي يصوّر حياة الأفراد والمجتمعات، ويسيل عذبا سائغا شرابه على ألسنة الشعراء، يجلي همومهم ويعبّر عما يعتلج في نفوسهم وتجيش به خواطرهم وتكتمه أخيلتهم، وما يدور في بوطن أفكارهم وعقولهم، وقد وُلدت أغراض جديدة واستحدثت فنون لم يعرفها العرب القدامي قبل مجيء الإسلام، فانتظمت تلك الأغراض أو الفنون كالآتي:

على صعيد المديح ظهر ما يطلق عليه المديح النبوي ولعل أول من استحدثه هو شاعر الرسول (صلى الله عليه وسلم)، حسان بن ثابت الأنصاري الذي مدح النبي (ص) بأجمل الصفات وأنبل الخصال وأعظم المزايا وأكمل الأوصاف وأجلّها، وكأنه خُلق كما يريد عليه الصلاة والسلام؛ إذ يقول حسّان<sup>2</sup>:

وَأَحسَنُ مِنكَ لَم تَرَ قَطُّ عَيني \*\* وَأَجْمَلُ مِنكَ لَم تَلِدِ النِساءُ خُلِقتَ كَما تَشاءُ خُلِقتَ كَما تَشاءُ

ويقول كعب بن زهير في مدح سيّد البرية في قصيدته "بانت سعاد": نبئتُ أَنَّ رَسولَ اللهِ أُوعَدَني \*\* وَالعَفُو عِندَ رَسولِ اللهِ مَأمولُ إِنَّ الرَّسولَ لَنورٌ يُستَضاءُ بِهِ \*\* مُهَنَّدٌ مِن سُيوفِ اللهِ مَسلول

كما لم يغب عن هذا المجال الدفاع عن الدعوة الجديدة والذود عنها، والتصدي لخصوم الإسلام والرد على

<sup>-1</sup> يوسف خليف، حياة الشعر في الكوفة إلى نحاية القرن الثاني للهجرة، ط2، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، مصر، ص-656.

<sup>2-</sup> حسان بن ثابت الأنصاري، ديوان حسان بن ثابت الأنصاري، تحقيق: على مهنا، دار الكتب العلمية، ط2، 1994، بيروت، لبنان، ص: 21.

الشعراء الذين حاربوا هذه الدعوة من أمثال ضرار بن الخطاب الفهري وعبد الله بن الزبعرى والحارث بن هشام وأضرابهم وقد تصدى لهؤلاء فئة من الشعراء المسلمين؛ وأولهم حسان بن ثابت الذي يقول أ:
وَقَالَ اللهُ قد أرسَلتُ عبداً \*\* يَقُولُ الحَقَّ إِنْ نَفَعَ البَلاءُ
شَهِدْتُ بِهِ فَقُومُوا صَدِّقُوهُ \*\* فَقُلتُم لاَ نَقُومُ وَلاَ نَشَاءُ

كما برز شعر الفتوح الذي ينقل لنا صور البطولات الفردية والجماعية، والثبات في ساحات الجهاد وحسن البلاء في المعارك وتصوير شدتها وأهوالها وفجائعية أحداثها، من ذلك معركة القادسية التي جاء ذكرها على لسان كثير من الشعراء المسلمين، ومنهم الشاعر ربيعة بن مقروم الضبي، وفخر برؤيتها وشهود معاركها، فقال<sup>2</sup>:

ودخلت أبنية الملوك عليهم \*\* ولشرّ قول المرء ما لم يفعل وشهدت معركة الفيول وحولها \*\* أبناء فارس بيضها كالأعبل متسربلي حلق الحديد كأنهم \*\* جرب مقارفة عنية مهمل

واعتمد الفخر على مكارم الأخلاق والمروءة وإنسانية المجتمع والدولة، وعلى كل القيّم المثلى التي توارثتها الأجيال عبر الزمن من شجاعة وعفة ونصرة للمظلوم وكرم، إضافة إلى ذلك الاعتداد بالإيمان والافتخار بالإسلام، يقول الشاعر:

### أَبِي الإِسْلاَمُ لا أَبَ لي سواهُ \*\* إن افْتَخَرُوا بِقَيْسٍ أَو تَمِيمٍ

وفي هذه الفترة تحوّل الهجاء إلى السخرية من الكفار والتهكم بهم، والقدح في الصفات المذمومة والقيّم السلبية كالكذب والجبن والبخل، وقد حافظ الشعراء في هجائهم على المعاني السائدة والمألوفة مع تطعيمها ببعض الألفاظ والمعاني الجديدة، التي تحطّ من قيمة قريش وغيرهم لأنهم من أهل الكفر والشّرك، وأنّ نوازعهم الفكرية والوجدانية بعيدة عن الإيمان العميق والتقوى وقيّم الخير، يقول الشاعر حسان بن ثابت الأنصاري<sup>3</sup> في ردّه على أبي سفيان بن الحارث الذي هجا الرسول:

عدِمْنَا خَيْلَنا إِنْ لَمْ تَرَوْهَا \*\* تُثِيرُ النَّقْعَ مَوعِدُها كَدَاءُ

إلى أن يقول:

هَجُوتَ مُبارَكًا بَرًّا حَنِيفًا \*\* أَمِينَ اللهِ شِيمَتُهُ الوَفاءُ فَمَنْ يَهِجُو رَسُولَ اللهِ مِنْكُمْ \*\* وَيَمدَحُهُ وَيَنصُرُهُ سَواءُ فَمَنْ يَهجُو رَسُولَ اللهِ مِنْكُمْ \*\* وَيمدَحُهُ وَيَنصُرُهُ سَواءُ فَإِنَّ أَبِي وَوَالِدَهُ وَعِرْضِي \*\* لِعِرْض مُحَمَّدٍ مِنْكُمْ وقَاءُ

وهكذا ساهم الإسلام في تهذيب الشعر ونقده، وتوجيه الشعراء وتحميل ألفاظهم وتحسين طباعهم، وقلّل من توظيف المفردات الحوشية والغريبة والمستثقلة، وأحلّ محلها السلاسة والسهولة والبساطة والرونق والجمال، والبلاغة الراقية والبيان.

2- أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ، الحيوان، ج7، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، ط2، 1968، مصر، ص:262.

<sup>-1</sup> المصدر السابق، ص-1

<sup>20-19</sup>: حسان بن ثابت الأنصاري، الديوان، ص-3

#### خاتمة:

عاش العرب ردحا من الزمن والشعر وسيلة التعبير عن حياقهم ونظمهم ووجدا فهم التي لا نعرف أفهم كانوا بملكون غيرها من وسائل التعبير، ولما جاء الإسلام بتعاليمه السمحة غير نظام حياقهم وأزال عنهم غشاوة الضلال، وهذّب أقوالهم وأبعد النفوس عن الهوى والابتذال، ورسخ بمعجزته البيانية مكانة البيان فيهم، وأكّد وظيفته بين أفراد الأمة وطبقاتها، وأبقى ما كان لهم من ذلك القديم الذي يتفاخرون به، من شرف الريادة والمكانة الوجدانية والتعبير عن حال المجتمع ولسان الجماعة، ولم يكن من الممكن أن لا يتأثر شعر العرب وعاطفتهم وسلوكهم بالدعوة الجديدة، وقد ظهرت ملامح ذلك التحوّل والتطور على أشعارهم؛ إذ تم استحداث ألوان جديدة من فن الشعر واختفاء أخرى، كما أمدّهم بثروة بلاغية عالية الجودة، فصار نظمهم أحسن ديباجة وأصفى رونقا من أولئك السابقين، وأرصف مبنى وأعدل تثقيفا بما استفادوا من الكلام العالي الطبقة.

المحاضرة الرابعة الشعر الأموي الشعر السياسي في العصر المراس



#### الشعر السياسي في العصر الأموي

#### تمهيد:

لم تعرف الحياة السياسية في عصر بني أمية الهدوء والاستقرار، بل شهدت ساحاتها حياة ثائرة؛ إذ تحول الصراع الذي كان بين الإيمان والكفر في مرحلة صدر الإسلام إلى صراع حزبي في أعقاب صفين، فقد كان الأمويون يعدّون في رأي الكثير من المسلمين غاصبين للخلافة، وعليه تكوّن تحت تأثير هذا السخط أحزاب سياسية ثلاثة عارضت حزب بني أمية، وخاصمتهم وناصبتهم العداء، ودعت إلى الانتفاض عليهم وعلى حكمهم، ولم يفت الشعر أن يسجل حضوره، ويدخل غمار ذلك الصراع ليزده حدة وضراوة.

#### 1/ مفهوم الشعر السياسي:

نقصد بالشعر السياسي: ذلك الشعر الذي يتصل بنظام الحكم، سواء كان دعوة لنظام دون سواه أو في شكل رسائل إلى المناوئين أو الثائرين، أو كان موقفا تجاه تصرف حاكم أو أمير أو والٍ من الولاة مما يتصل بأحوال الرعية، أو يتصل بمجموعة منها دون ما عاداها بسبب من الأسباب، ومن ثم سيدخل في إطار الشعر السياسي: شعر الوعد والوعيد من جانب الحكام أو الولاة أو القادة، وقسم كبير من فخرهم، وبعض ما مدحهم أو هجاهم به الشعراء، كما يدخل في إطار شعر العصبيات التي لعبت دورا بارزا ومميزا في معترك الحياة السياسية وما شهدته من خصومات حينا، وصراعات دموية أحيانا كثيرة.

#### 2/ دوافع ظهور الشعر السياسي وتطوّره:

#### • نشأة الأحزاب السياسية:

مع ظهور الإسلام تغيرت معادلة الصراع عند العرب، فصار صراعا بين الإيمان والكفر بعدما كان صراعا قبليّاً، وحمل لواء هذا الصراع شعراء الدعوة الجديدة، كحسان بن ثابت الأنصاري وكعب وعبد الله بن رواحة من جهة، وضرار بن الخطاب الفهري وعبد الله بن الزبعرى والحارث بن هشام وغيرهم من الجهة الثانية، ولذلك اصطبغ هذا الصراع بصبغة الصراع العقدي أو الديني أكثر من أي صبغة أخرى، وانقسم الناس إلى عدة أطراف في أعقاب موقعة "صفين" وتكونت إثر ذلك ثلاثة أحزاب سياسية، وقد جمعت هذه الأحزاب فكرة الخلافة/الإمامة ومَن أحق الناس بها² من المسلمين.

مثّل الأمويون الحزب الحاكم الذي يرى باستمرار خلافة عثمان بن عفان (رضي الله عنه)، وحصر الإمامة في بني أميّة بعد استغلال مسألة التحكيم، وفي المقابل التقت أحزاب المعارضة الثلاثة، وهم: الزبيريون [وهم أتباع عبد الله بن الزبير بن العوّام الذين قالوا بتولي الصحابة من قريش خلافة المسلمين وبعودتما إليها الحجاز]، الشيعة [الذين يرون أن بني هاشم هم أصحاب الحق في الخلافة/الإمامة]، والخوارج [الذين رأوا أن الخلافة من حق العرب والمسلمين على حدّ

<sup>. 36.</sup> عنظر، عبد العزيز نبوي، محاضرات في الشعر المغربي القديم، ديوان المطبوعات الجامعية، 1983، الجزائر، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> ينظر، شوقى ضيف، التطور والتجديد في الشعر الأموي، ط7، دار المعارف، القاهرة، مصر، ص:85.

سواء، وأن الأكفأ والأجدر منهم هو صاحب الحق في ذلك]، ودرءًا لنار الفتنة وجمعا للمسلمين على كلمةٍ سواء تنازل الحسن بن على لمعاوية بن أبي سفيان رضى الله عنهما عن خلافة المسلمين.

وعمل معاوية بن أبي سفيان بعد ذلك على توطيد أركان حكمه، وإقرار سلطان ملكه في بيته والحيلولة بين الهاشميين وبينه، وقد سلك في سبيل ذلك كل مسلك، فتارة يرغّب؛ وتارات يرهّب حتى نال بغيته وحقّق مأربه، ليطلب البيعة بعد ذلك لابنه يزيد من بعده، لتستقر الحكومة والحكم بعد ذلك للأمويين.

#### • تأجج الصراع بين الأحزاب السياسية حول الحكم:

تمكّن حزب الأمويين الحاكم من إسكات الأحزاب المعارضة له من زبيريين وشيعة وخوارج، باستعمال القوة والعنف لتحقيق مبتغاه؛ وهو التمكين لدولة بني أميّة، غير أن مسألة توريث الحكم بعد ذلك لأبنائهم شكّلت نقضا لعهد معاوية بن أبي سفيان مع الحسن بن علي رضي الله عنهما، الأمر الذي أثار حفيظة عبد الله بن الزبير (رضي الله عنه)؛ والذي بدأ في تشكيل نواة حزب يتخندق في صف المعارضة، ومن هنا خرج إلى حلبة الصراع السياسي حزب معارض لحكم بني أميّة بعد وفاة معاوية بن أبي سفيان، هو حزب الزبيريين الذي لم يعمّر كثيرا، وبعدهم أسّس الخوارج حزبهم المناؤئ للسلطة الأموية، وتلاهم بعد ذلك الشيعة بفرقهم المتعددة، وبمذا تكونت المعارضة السياسية لحزب بني أمية الحاكم من ثلاثة أحزاب، وقد تميّزت هذه المرحلة من حكم الأمويين بالصراع الشديد -الذي وصل حدّ الاقتتال الدموي رغم حرمة سيلان دماء المسلمين فيما بينهم- حول الحكم بين هذه التيارات السياسية.

#### • تنافس الشعراء فيما بينهم:

تأثر الشعر والشعراء بالأحداث السياسية التي شهدتها الأمة في هذه المرحلة؛ إذ لجأ بعض الشعراء إلى التقرب من تلك الأحزاب بشعرهم، وحاول آخرون المتاجرة والتكسب ببضاعتهم الشعرية، في حين عبر بعض الشعراء عن مواقفهم من تلك الأحداث والأحزاب بوساطة نظم القصائد ونشرها دعما لموقف من المواقف ليصير لسان حال تلك الأحزاب الناشئة.

#### 3/ شعر وشعراء اللون السياسي:

#### 3-1/ حزب الزبيريين:

يعد عبيد الله بن قيس الرقيّات أهم شاعر اتصل بحزب الزبيريين، فقد اتصل بـ"مصعب بن الزبير" وتخصص به حتى كاد يكون شاعره؛ إذ مدحه وتغنّى بزوجتيه سُكينة بنت الحسين وعائشة بنت طلحة -وفي الوقت نفسه كان يتغزل غزلا مفحشا بأم البنين زوج الوليد بن عبد الملك، يريد أن يسقطها من عليائها على سفح غزله الفاضح- وفي شعره ثورة واضحة على عبد الملك وأصحابه من أهل الشام، من مثل قوله 1:

#### كيف نومي على الفراش ولمّا \*\* تشمل الشام غارةٌ شعواء

1- عبيد الله بن قيس الرقيات، الديوان، تحقيق وشرح: محمد يوسف نجم، دار صادر، بيروت، لبنان، ص:184-183.

تذهل الشيخ عن بنيه وتبدي \*\* عن براها العقيلة العذراءُ أَن عَنكُمْ بَنِي أُمَيَّة مُزْوَ \*\* رُّ وَأَنْتُمْ فِي نَفْسِي الأَعْدَاءُ إِنَّ قَتلِي بِالطَفِّ قَدْ أَوْجَعَتْنِي \*\* كان منكُمْ لَئِنْ قتلتم شِفَاءُ

ولما انتصر عبد الملك بن مروان على الزبيريين عاد ابن قيس الرّقيّات إلى حضن الأمويين؛ ومدح سلطانهم ودولتهم، فعفا عبد الملك عن الشاعر ونال عطاياه، غير أن هذا الشعر لم يحمل إحساس الشاعر نحوهم بل صوّر إحساسه بهم، ولا تمثّل حب الشاعر لهم ومشاركتهم إياهم وإنما تمثّل احترام الشاعر لجبروت سلطانهم، وفي ذلك يقول ابن قيس الرّقيّات في مدح بنى أميّة ومدح عبد الملك بن مروان ذاته في القصيدة نفسها:

ما نقموا من بني أميّة إلا \*\* أخّم يحلمون إن غضبوا وأخم معدن الخلافة فلا \*\* تصلح إلا عليهم العرب تجردوا يضربون باطلهم \*\* بالحق حتى تبين الكذب

#### 2-3/ حزب الحوارج:

مثّل حزب الخوارج ونظريتهم السياسية شعراء كثيرون وامتلأت بأشعارهم كتب الأدب، وهي تفيض حماسة أدبية وبطولة دينية، وامتاز شعرهم بالنفاذ إلى القلوب لصدقه وجزالته ورسوخ اعتقاد معتنقيه، وقد خضع أدب الخوارج لمؤثرين قويين: الأعرابية ثم الدين بل إن أكثر مميزاتهم لتعود إلى أحد هذين المؤثرين، وأهم تلك الخصائص أو المميزات التي اختص/امتاز بها شعراء الخوارج هي فصاحة اللفظ وقوة الأسلوب $^1$ ، ولم تغب عن أسلوبهم قوة المعاني التي اصطبغت بالمثل العليا للإيمان والعقيدة فاكتسبت رونقا وجمالا، من ذلك قول الطّرمّاح بن حكيم الطائي $^2$  المتعصب لأهل الشام:

لقد شقيتُ شقاء لا انقطاع له \*\* إن لم أفز فوزة تنجي من النّار والنار لم ينجُ من روعاتما أحد \*\* إلاّ المنيب بقلبِ المخلص الشاري

أَوِ الَّذِي سَبَقَت مِن قَبلِ مَولِدِه \*\* لَهُ السَعادَةُ مِن خَلَّاقِها الباري

ويميل الطّرِمَّاح كثيرا إلى الإشادة البالغة بالخوارج، فيرسم لهم لوحة رائقة ومشهدا جميلا، حين يصورهم مسهدين يتلون كتاب الله، ويشهقون في تلاوته حين يصلون إلى آيات تذكر جحيم جهنم، فالقلوب تبيت خائفة راجية؛ حتى أنها لتكاد تغادر مكانها وتشقق عن الصدور من شدة الخوف من الله وعذابه، وهم يقدّمون أرواحهم رخيصة في سبيل عقيدتهم التي اعتنقوها، ويتمنى الشاعر أن يُختَم له بخاتمتهم، فيقول منشدا:

لله درّ الشُّراة إنَّهم \*\* إذا الكرى مال بالطّلا أرقوا يرجِّعون الحنين آونةً \*\* وإن علا ساعةً بهم شهقوا خوفا تبيت القلوب واجفة \*\* تكاد الصدور عنها تنفلق

<sup>.40:</sup> مصر، ص $^{1}$  مصر، طبعة لجنة التأليف والترجمة، 1945، مصر، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> الطرماح بن حكيم الطائي، الديوان، تحقيقي: عِزّة حسن، دار الشرق العربي، ط2، 1994، حلب، سورية، ص: 149.

أما شاعرهم قَطَرِيّ بن الفُجاءة المازني فإنه يجمع بين الفروسية والشعر؛ إذ يعدّ فارسا وقائدا من أهم فرسان وقواد الخوارج، وشاعرا مشهورا من شعرائهم؛ إذ ذاعت شهرة بعض أبياته التي لم ينل بعض خصومه ولا أصدقائه تلك الحظوة والاعتداد ببعض شعره، وروى لنا كلا من المبرد وأبي الفرج بعضا من شعره الذي ضاع أكثره، كقصيدة أم حكيم بروايات متعددة، وهي من الطويل، يقول فيها حسب ما أدرجته سهير القلماوي $^1$  نقلا عن رواية المبرد وكتابه "الكامل":

لعمُرك إنّي في الحياة لزاهد \*\* وفي العيش ما لم ألق أمَّ حكيم من الخفرات البيض لم يُرَ مثلُها \*\* شفاءً لذي بثّ ولا لسقيم لعمرك إني يوم ألطم وجهها \*\* على نائبات الدهر جد لئيم ولو شهدتني يوم دولاب أبصرت \*\* طعان فتى في الحرب غير ذميم غداة طفت علماء بكر بن وائل \*\* وعجنا صدور الخيل نحو تميم وكان لعبد القيس أول جدها \*\* وأحلافها من يحصب وسليم وظلت شيوخ الأزد في حومة الوغى \*\* تعوم وظلنا في الجلاد نعوم فلم أر يوماً كان أكثر مقعصاً \*\* يمَج دماً من فائظ وكليم وضاربة خدا كريماً على فتى \*\* أغر نجيب الأمهات كريم أصيب بدولاب ولم تك موطناً \*\* له أرض دولاب ودير حَميم فلو شهدتنا يوم ذاك وخلنا \*\* تبيح من الكفار كل حريم فلو شهدتنا يوم ذاك وخلنا \*\* تبيح من الكفار كل حريم رأت فتية باعوا الإله نفوسهم \*\* بجنات عدن عنده ونعيم

تصوّر هذه القصيدة حرب دولاب، إحدى حروب الأزارقة المشهورة خير تصوير، فأبطال هذه الحرب باعوا أنفسهم لله مقابل جنات عدن يتنعمون فيها يوم الجزاء، وتمتاز ألفاظ القصيدة بالقوة والجزالة، وكذلك تمتاز تعبيراتها بالجمال، كما في البيتين الشعريين الخامس والسابع.

كما يعد عمران بن حطان أحد أهم شعراء الخوارج؛ إذ يمدح عبد الرحمن بن ملجم قاتل سيّدنا الإمام علي بن أبي طالب (رضى الله عنه)، فيقول:

يا ضربةً من تقيِّ ما أراد بها \*\* إلاّ ليبلغَ من ذي العرش رضوانا إنّى لا أفكرُ فيه ثم أحسَبه \*\* أوفى البرية عند الله ميزانا

ولقد تناقلت أبيات هذه القصيدة ألسن الناس والرواة وردّ عليها غير واحد بعد ذلك من المشهورين، وتنقل لنا سهير القلماوي أبياتا مروية عن المبرد في الكامل أنّ الفقيه الطبري ردّ على عمران بن حطّان في قوله:

يا ضربةً من شقيّ ما أراد بها \*\* إلا ليهدم من ذي العرش بنيانا إنى لأذكره يوما فألعنه \*\* إيهاً وألعنُ عِمران بن حطّانا

\_

<sup>1-</sup> سهير القلماوي، أدب الخوارج في العصر الأموي، ص:64-65.

يصوّر الشعر الخارجي مشاعر الخوارج تجاه مبادئهم، كما يصف إحساسهم ويرسم صورة حالهم خاصة ترحمهم على شهدائهم وإعجابهم بحم ونظرهم إلى ثواب الآخرة، وقد كان شعرهم امتدادا لروح يمثّل قوة الإيمان بالمبدأ ويفيض بذكر الشهادة وأخبار الشهداء.

#### 3-3/ حزب الشيعة:

من المعروف أن الشيعة كالخوارج تتعدّد فرقهم، فهناك فرقتان اشتهرتا في هذا العصر، واتضحت رؤيتهما في شعر الشعراء، إحداهما غالية/متطرفة وهي فرقة الكيسانية، والثانية معتدلة وهي فرقة الزيدية.

ويعتبر كُثيِّر شاعر الفرقة الأولى المشهور، يمدح ابن الحنفية، فيقول  $^{1}$ :

وصيّ النبي المصطفى وابن عمّه \*\* وفكّاك أغلال وقاضي مغارم

ويقول أيضا2:

هو المهدي خبَّرناه كعب \*\* أخو الأحبار في الحقب الأولى

وكان يعتقد في الرّجعة أشد الاعتقاد، فلما توفي ابن الحنفية لم يؤمن بوفاته، وذهب ينادي في الناس:

ألا إن الأئمة من قريش \*\* ولاة الحق أربعة سواء علي والثلاثة من بنيه \*\* هم الأسباط ليس بهم خفاء فسبط سبط إيمان وبر \*\* وسبط غيبته كربلاء وسبط لا تراه العين حتى \*\* يقود الخيل يقد مها اللواء تغيب لا يرى عنها زمانا \*\* برضوى عنده عسل وماء في المنا اللهاء الكرى عنها زمانا \*\* برضوى عنده عسل وماء المنا المنا اللهاء المنا المنا اللهاء المنا المنا المنا اللهاء المنا اللهاء المنا اللهاء المنا المنا

ويمثّل الكميت بن زيد الأسدي العدناني (-126هـ) شاعر الزيدية المتعصب لأهل الكوفة، وقد كان أول مَن جاهر بحبه لآل البيت في شعره، حتى أن شعره يعدّ وثيقة تاريخية في مصطلحات الشيعة في شعره بالحجج المنطقية والبراهين الساطعة، وفي شعره ثورة شديدة على الأمويين، يتأثر فيها إمامه زيدا الذي ثار فعلا عليهم وقتلوه سنة (121 أو 122هـ)، واستمعْ إليه؛ إذ يقول 4:

قل لبني أميّة حيث حلّوا \*\* وإن خِفْتَ المهنّد والقطيع أَجَاع الله من أشبعتموه \*\* وأشبع من بجوركم أُجيعا بِمَرْضيّ السياسة هاشِميّ \*\* يكون حيًا لأمته ربيعا

ولم يصفُ الحكم للأمويين دون معارضة شرسة حادة، ثم يمضي الكميت بن زيد في قصيدة أخرى يسرد مساوئ الأمويين ويسبّهم ويدعو عليهم، ويصوّر ما يعانيه الناس من قهر وما يلاقونه من جور وحيف في فترة حكمهم، تصويرا

<sup>1-</sup> كثيّر عرّة، الديوان، جمع وشرح: إحسان عباس، دار الثقافة، 1971، بيروت، لبنان، ص:278.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- م ن، ص:275.

<sup>.130:</sup> ينظر، سهير القلماوي، أدب الخوارج في العصر الأموي، ص $^{-3}$ 

<sup>4-</sup> الجاحظ، البيان والتبيين، ج3، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي للطباعة والنشر والتوزيع، ط7، 1998، القاهرة، مصر، ص:365.

رائعا في شعر قوي متأجج العاطفة بألفاظ قوية متماسكة سهلة الفهم والإدراك مبنية على أسلوب ساخر أحيانا ومعاني قوية؛ إذ يقول:

ألا هل عم في رأيه متأمِّلُ \*\* وهل مدبرٌ بعد الإساءة مقبلُ وهل أمُّةٌ مستيقظون لرشدهم \*\* فيكشف عنه النعْسَة المُتزَمِّلُ هم كلَّ عام بدعة يُحدثونها \*\* أذلوا بها أتباعهم ثم أوحلوا كما ابتدع الرُّهبان ما لم يَجِئْ به \*\* كتاب ولا وحي من الله منزلُ يحلُّ دماء المسلمين لديهمُ \*\* ويحْرُمُ طلع النخلة المتهدِّلُ فياربِّ هل إلا بك النصر نبتغي \*\* عليهمْ وهل إلا عليك المعَوَّلُ فياربِّ هل إلا بك النصر نبتغي \*\* عليهمْ وهل إلا عليك المعَوَّلُ

ويجدر بنا أن لا ننسى أنّه لما جدّ الجد انقلب الكميت بن زيد رأسا على عقب من مدح آل البيت إلى مدح خصومهم من بني أميّة، ولعل هذا التحول والانقلاب يُبِين عن ضعف شخصية الشاعر، وأن شعره لا يشكّل وحدة متماسكة متراصة أو شخصية واحدة قوية، فمدحه للأمويين كان مدح مَن يعرف أنه مخيّر بين الموت والحياة أ، بل بين الموت والحياة الهانئة والعيش الرغيد والثراء الفاحش.

#### 4-3/ حزب بني أميّة:

أدرك الأمويون أهمية الشعر وقيمة الشعراء في الدعاية السياسية لحزيهم في مواجهة الأحزاب المعارضة، وتبييض صورتهم أمام المحايدين، وإظهار منجزاتهم وردّ إدعاءات الخصوم ودحض حججهم، وإنه لمن الخطأ أن نحاول عدّ شعراء بني أمية، فهم أكثر من أن يلم بهم إحصاء، فقد بلغوا العشرات إن لم نقل المئات، وقد اختص بعض الشعراء بهم وانقطعوا إليهم، ومنهم من مدحهم بين الفينة والأخرى، وبعض هؤلاء الشعراء لم يحد عن ولائه لبني أميّة حتى في أيام محنتهم وتسلّط أعدائهم، ك:أبي صخر الهذلي الذي اضطهده ابن الزبير وسجنه، وكذلك أبي العباس الأعمى الذي نفاه ابن الزبير إلى الطائف، ولم يزحزحه ذلك عن ولائه لبني أمية قيد أنملة، وبقى على وفائه وولائه لهم حتى في أيام العباسيين.

وكتب الأدب تلهث بذكرهم وبأشعارهم، وقد لُوِّنت صورهم الشعرية بعناصر دينية على نحو ما رأينا عند الخوارج والشيعة، فقرّر شعراؤهم حقَّهم وأفضليتهم في إرث النبوة وأنهم أولى من قريش بهذا الإرث، وأنّ الله اختارهم لخلقه، وما مدح الشعراء لهم إلا ما ينتظرونه من أعطياتٍ وجوائز، لذلك فإن أغلب ما مُدحوا به من شعر لم يكن صادقا، واستمع الأحوص الذي يسرف في مدح الوليد بن عبد الملك، فيقول<sup>2</sup>:

تخيّره ربّ العباد لخلقه \*\* وليًّا وكان الله بالناس أعلما ويمدح عديُّ بن الرقاع الوليدَ بن عبد الملك أيضا، فيقول<sup>3</sup>:

صلى الذي الصلوات الطيبات له \*\* والمؤمنون إذا ما جمّعوا الجمعا على الذي سبق الأقوام ضاحية \*\* بالأجر والحمد حتى صاحباه معا

 $<sup>^{-1}</sup>$ ينظر، سهير القلماوي، أدب الخوارج في العصر الأموي، ص $^{-1}$ 

<sup>.298:</sup> صر، صر، ص $^{2}$  أبو الفرج الأصفهاني، كتاب الأغاني، ج $^{1}$ ، مطبعة دار الكتب المصرية، ط $^{2}$ ، القاهرة، مصر، ص $^{2}$ 

<sup>3-</sup> أبو الفرج الأصفهاني، كتاب الأغاني، ج1، ص:299.

# هو الذي جمع الرحمن أمته \*\* على يديه وكانوا قبله شيعا إن الوليد أمير المؤمنين له \*\* ملك عليه أعان الله فارتفعا

#### الخاتمة:

تبين لنا في دراستنا لشعر الأحزاب السياسية التي ظهرت مع تحوّل الحكم إلى الأمويين، عقب الخلافة الراشدة، وكيف أن هذا الشعر يمثّل أحوال تلك الأحزاب -الناشئة والمتطاحنة على خلافة المسلمين- أحسن تمثيل، وكيف يصوّر أمجاد شجعانه وأفذاذ رجاله أدق تصوير، وكيف سجل الشعر أهم الإبداعات الشعرية، والمحطات التاريخية التي مرت بما الأمة الإسلامية.

# المحاضرة الخامسة قضية التقليد والتجديد في الشعر العباسي



# قضية التقليد والتجديد في الشّعر العبّاسي

#### مقدمة:

يعد العصر العباسي من أرقى العصور العربية مدنية وحضارة، عصر تلاقت فيه الحضارة العربية الإسلامية بحضارات أخرى تعاملت معها في جميع المجالات العلمية والفنية، وصار الأدب في هذه المرحلة مرآة لهذه الحياة كلّها في عيشها وترفها، وحريتها وانطلاقها، وميولها ومنازعها، كما تعد قضية التقليد والتجديد من أبرز القضايا التي دارت حولها المناقشات في هذا العصر وصارت شغل النقاد والشعراء، ومن أجلها قامت صراعات -نقدية- كثيرة بين أجيال متوالية، وما تزال تقوم.

ومن مظاهر التعبير التي طرأت على الأدب العباسي محاولة التمرّد والثورة على القديم، والنعي على المستمسكين به، إلا أن هذه المحاولات الفردية لم تؤت أكلها لقوة القديم وتجذره وتمسك الكثير من الشعراء به، ورغم ذلك فإن ظواهر الحياة البشرية -المادية والفنية- لا تعرف الثبات والاستقرار، بل هي خاضعة للتحول الدائم عبر الزمن -ولعل الثابت الوحيد في كل هذه الظواهر هو التحوّل ولو كان نسبيا- والشعر ظاهرة فنية تضرب بجذورها العميقة في تاريخ البشرية، ولذا فهو لا يخرج عن قانون التطور أو التحول الذي هو سنة الحياة أو الوجود، وهو الأمر الذي أوجد قيمة للشعراء والفنانين.

#### 1- الحياة الاجتماعية والسياسية والعلمية والأدبية:

\* الحياة الاجتماعية: يبدو أن أهم ما ميّز هذه الحياة في العصر العباسي وجود بعض المظاهر، لعل أهمها:

أ/ ظهور طبقتين متفاوتتين في المجتمع: إحداهما محرومة، والأخرى مترفة (الخلفاء والأسرة العباسية) نتيجة تدفق الأموال على خزينة الدولة العباسية.

ب/ انتشار القصور الشاهقة التي تشير إلى مدى الغنى الفاحش والترف (قصر الخلد "أبو جعفر المنصور"، قصر السلام، قصر القبة).

ج/ انتشار الانحلال والمجون وشرب الخمر والغناء.

د/ انتشار حركة الشعوبية (كبشّار المتعصب على العرب "ما للعرب علينا فضل") والموالى.

#### \* الحياة السياسية:

ظهرت في الجال السياسي الكثير من الأحداث، والتي كان لها الأثر البالغ على الحركة العلمية والأدبية، منها:

أ/ تحول عاصمة الدولة الإسلامية من دمشق إلى بغداد.

ب/ غلبة العنصر الفارسي على الدولة العباسية.

ج/ تميز هذا العصر بالتفكك السياسي ونشوء الأوطان السياسية.

د/ ظهور عدد من الثورات والفتن.

#### \* الحياة العلمية/الثقافية:

أ/ توسع العلوم وإنشاء المكتبات الكبرى (دار الحكمة).

ب/ حركة الترجمة وإغداق الأموال الطائلة عليها تشجيعا لنقل ثقافات الأمم الأخرى والعلوم إلى اللغة العربية.

ج/ اهتمام العلماء باللغة العربية (وضع التفاسير، علوم الحديث، علم النحو، علم العروض، تدوين الفقه وكذا أشعار العرب).

د/ تعدّد مراكز الإشعاع العلمي والأدبي وتنوعهما (بغداد، حلب، القاهرة، والقيروان وغيرها).

#### \* الحياة الأدبية:

ولما كان الأدب نظمه ونثره يمثّل حياة الدولة العباسية فإننا قد وجدناه يصوّر الحياة الاجتماعية في ترفها وخلاعتها ومجونها من جهة، وبؤسها وفقرها من جهة أخرى، وفي اضطراب الأوضاع السياسية، ولعل أهم ما يمثل النتاج الأدبي لهذا العصر كتاب "يتيمة الدهر" للثعالبي، وكانت التزاويق اللفظية تمثّل التزاويق الاجتماعية، والإيغال في المبالغة وغلبة التشبيه والاستعارة، وضعف المعنى نتيجة العناية الفائقة باللفظ.

ظهور كثير من الشعراء الذين نحوا بالشعر نحو التجديد في المعاني والموضوعات والأساليب (أبو نواس، أبو تمام والبحتري...).

#### 2/ التجديد: الدواعي والتمظهرات:

أ/ خروج شعراء الكوفة على عمود الشعر العربي (عمار ذو كناز).

ب/ البعد إلى حدٍّ ما عن القصائد الطوال، ونظم المقطوعات (التغني بالشعر).

ج/ تأثير الثقافات الأخرى (الهندية والفارسية واليونانية) في لغة الشعر.

#### 1-2/ التجديد في الألفاظ:

تنمو اشتقاقات اللغة وترتقي تعبيراتها بنمو ورقي الأمة، وقد كان بنو العباس على جانب رفيع من قوة البيان وفصاحة اللسان وحضور السليقة والارتجال، وبذلك خلق المجتمع العباسي ذوقا جديدا لإنسان العصر الذي غيّر كثيرا من التصوّرات والمفاهيم الأدبية، كما جاء في مدح أبي تمام  $^1$  -الذي يضرب به المثل في توظيف البديع والمبالغة في الصنعة اللفظية - لأحمد بن المعتصم:

# إِقْدامُ عمرو في سَماحَةِ حاتَم \*\* في حِلمِ أَحْنفَ في ذَكاء إِياس لا تنكروا ضَربي له مَنْ دُونَه \*\* مَثلاً شرودًا في النَّدَى وَالبَاس

يرى حسين عطوان أن "دخول الأجانب بلاد العرب قد أحدث تمازجا ثقافيا واجتماعيا أدى إلى تغير لغوي كبير في التركيب والدلالات والألفاظ التي تعددت فلم تكن فارسية فقط، فجاءت في أشعارهم كلمات رومية، يونانية نبطية"، وكأن الشعر العباسي لم يكن عربيا خالصا خاصة مع وجود كثير من الشعراء المولدين، ومن القيم الفنية المستحدثة في الشعر العباسي من جهة الألفاظ والأساليب:

<sup>1-</sup> أبو تمام، الديوان بشرح الخطيب التبريزي، ج2، تحقيق: محمد عبده عزام، ط4، دار المعارف، القاهرة، مصر، ص:249-250، وقد قال التبريزي في شرح البيت الأخير: أي لا تنكروا قولي إقدامه كإقدام عمرو، وهو أشجع منه، وذكاؤه كذكاء إياس، وهو أذكى منه، لأن الله تعالى قد شبّه نوره بما هو أقل منه؛ إذكان المشبه به من أبلغ ما يعرفه الناس ضوءا، فقال: (مثل نوره كمشكاة)، وهي الكوة ليست بنافذة، والنبراس: المصباح.

 $<sup>\</sup>frac{1}{2}$  حسين عطوان، مقدمة القصيدة العربية في العباسى الثاني، دار الجيل، مصر، ص-2

- \* اختيار الألفاظ السهلة الرشيقة الممثلة للمعنى المنسجمة مع موسيقى الوزن ونغم القافية.
  - \* توظيف بعض الكلمات العامية والمتداولة في أوساط المجتمع العباسي.
  - \* نقل بعض الألفاظ الأعجمية واستخدامها كما هي من غير ترجمة أو تعريب.
    - \* استعمال الكثير من ألفاظ الفنون والعلوم والصناعات ومصطلحاتها.
- \* انسياق بعض الشعراء وراء استخدام الكثير من الألفاظ القبيحة الممجوجة، وسقوطهم في فخ الانحدار باستعمال ألفاظ البذاءة والخلاعة والفسوق.
  - \* حسن توظيف الصورة والمبالغة في الاشتغال على المحسنات البديعية.
    - \* الاستنباط الدقيق واختراع المعاني الجديدة، من ذلك قول بشّار  $^{1}$ :

يا قومِ أذي لبعض الحيّ عاشقة \*\* والأذن تعشق قبل العين أحيانا قالوا بمن لا ترى هذي فقلتُ لهم \*\* الأذن كالعين توفي القلب ما كانا

\* المبالغة في استعمال الأمثال مع حسن التعليل، ومن ذلك قول ابن شبل البغدادي $^2$ :

يُفني البخيل بجمع المال مدَّتَه \*\* وللحوادث والأيام ما يدعُ كدودة القزِّ تبنيه ويهدمُها \*\* وغيرها بالذّي تبنيه ينتفع

\* الإغراب في الخيال والإبداع في التصوير، قال البحتري  $^{8}$  في تصوير بركة المتوكل:

تنحطُّ فيها وفود الماء مُعجَلَة \*\* كالخير خارجة من حبر مُجرِيها كأنما الفضّةُ البيضاءُ سائلةً \*\* من السّبائك تجري في مجاريها فَرَوْنَقُ الشمس أحيانا يُضاحكها \*\* وَرَيِّقُ الغَيث أحيانا يباكيها إذا النّجوم تراءت في جوانبها \*\* ليلا حسِبْتَ سماء رُكِّبت فيها

#### 2-2/ التجديد في بنية القصيدة:

لقد كانت بنية القصيدة من أظهر مظاهر التوجه إلى الذوق الجديد والصراع حوله، بالإضافة إلى ما استفاض في العصر العباسي منذ وقت مبكر من الدعوة إلى ما يطلق عليه اليوم ب"واقعية التجربة الشعرية"، ولأن اللغة العربية تمتاز بقابليتها استيعاب الألفاظ الجديدة عن طريق الترجمة، فظهر أسلوب جديد في التعبير يختلف عن الأساليب التي سادت من قبل، واتسع مجال الخيال في هذا العصر ليتجاوز الوقوف على الطلل ووصفه إلى ابتداء مقطوعته دون تلك المقدمات الطللية؛ إذ نجد ذلك عند بشار بن برد حين ردّ على ذلك الأعرابي الذي قال له: ما للموالي والشعر؟ فأجاب:

أَحِينَ كُسِيتَ بَعدَ العُرْيِ خَزّاً \*\* ونادَمْتَ الكِرامَ عَلَى العُقَارِ تُفاخِرُ يا بنَ راعِيةٍ وَرَاعٍ \*\* بني الأَحْرَار حَسبُكَ مِنْ خَسَارِ

\_\_\_

<sup>. 194:</sup> بنّ برد، الديوان، ج 4، تحقيق: محمد الطاهر بن عاشور، وزارة الثقافة الجزائرية، 2007، الجزائر، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> أحمد بن إبراهيم الهاشمي، جواهر الأدب في أدبيات وإنشاء لغة العرب، تحقيق: لجنة من الجامعيين، ج2، مؤسسة المعارف، بيروت، لبنان، ص:480.

 $<sup>^{2}</sup>$  البحتري، الديوان، المجلد 4، تحقيق: حسن كامل الصيرفي، دار المعارف، ط $^{3}$ ، القاهرة، مصر، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{-4}</sup>$  أبو الفرج الأصفهاني، الأغاني، ج $^{-3}$ ، تحقيق: سمير جابر، ط $^{-2}$ ، دار الفكر، بيروت، لبنان، ص $^{-3}$ 

# وَكُنتَ إذا ظمِئْتَ إلى قَرَاحٍ \*\* شَرِكْتَ الكلبَ في وَلْغِ الإِطارِ تُريغُ بِخُطْبَةِ كَسْرَ المَوالِي \*\* ويُنْسِيكَ المكارِمَ صَيْدُ فَارِ

إلى أن قال:

مَقَامُكَ بَيْننَا دَنسٌ عَلَيْنا \*\* فَلَيْتَكَ غائب من حَرِّ نَارِ وَفَخْرَكَ بَيْنَ خِنْزِيرٍ وَكَلْب \*\* عَلَى مِثلِي مِن التُّهَمِ الكِبَارِ

#### 2-3/ التجديد في الأوزان والقوافي وبحور الشعر:

ساعد انتشار الموسيقي والغناء على التجديد في الأوزان، وجعلها قصيرة ذات جرس داخلي ونغم راقص، ولم يلتزم بعض الشعراء في شعرهم ببحور الخليل الستة عشرة المعروفة، فبشّار عندما نظم قصيدته التي قال فيها:

عتب ما للخيال \*\* خبريني ومال عتب مالي أراه \*\* طارقا بالليالي

فقيل له: خالفت العروض، فقال: سبقت العروض $^{1}$ .

وقد حقق الشاعر العباسي قدراً كبيراً من التطور بموسيقى شعره، فأضاف إلى الاستعمالات السابقة للبحور استعمالات أخرى، ونظم على بحر جديد اكتشفه الأخفش وأضافه إلى بحور الخليل وهو بحر المتدارك، كما عمد الشاعر العباسي إلى البحور الشعرية المهجورة في التراث السابق عليه، فأحياها، وغدت قوالب موسيقية مألوفة تتسع لكثير من التجارب الفنية كالمضارع والمقتضب، ومنه قول أبي نواس:

حامل الهوى تَعِبُ \*\* يستخفه الطرب إن بكى يحق له \*\* ليس ما به تعب

# 3- مظاهر التطور والتجديد في الفنون الشعرية:

لم يجِدْ الشعر العباسي عن الأغراض الشعرية القديمة المعروفة بل ظلّ يدور في فلكها، ويراها بعين التقديس معتبرا إياها "النموذج الأعلى" الذي يقيّد الشاعر فينسُجَ على منوال قالبها، إلى أن هبت نسائم التجديد التي فرضته روح العصر وفرضته الحياة الجديدة، فتأثر الشعر العباسي برقيّ العلوم من جهة، والحضارة من جهة أخرى.

#### 3-1/ المديح:

ألهب الشعراء العباسيون ألسنة نار المديح، ومضوا في مدح الخلفاء والولاة مضيفين إلى هذه المثالية مثالية الحكم وما ينبغي أن يقوم عليه من دعائم الأخذ بمشروعية القوانين الإلهية وتقوى الله والعدالة التي لا تصلح حياة المجتمعات إلا بحا، فتنافس الشعراء في الإشادة ببني العباس طمعا في عطاياهم المغرية، فظلت المدحة حافزاً للخليفة وللأمة على التمسك بالفضائل والأخلاق المحمودة، لأنها تحمل خصالنا وخصائصنا النفسية، ويرى الشعراء في الخليفة موضوع آمالهم رافعي أمام أعينهم الشعارات التي تطلبها الأمة في خليفتها وراعيها<sup>2</sup>، وقد سجل الشعر العباسي كل معركة خاضها القادة

<sup>.535.</sup> مصر مصطفى هدارة، اتجاهات الشعر العربي في القرن الثاني الهجري، دار المعارف، 1963، القاهرة، مصر، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> شوقى ضيف، تاريخ الأدب العربي (العصر العباسي الأول)، ط8، دار المعارف، القاهرة، مصر، ص:160.

العباسيون وأشادوا بانتصاراتهم والحصون التي دكوها بسنابك خيلهم وقوة جنودهم وحنكة قادتهم، ولعل من أشهر ما سجله الشعر في هذا المجال "بائية أبي تمام" في وصف فتح عمورية 1؛

السّيف أصدق أنباءً من الكتب \*\* في حده الحد بين الجد واللَّعِب فتح تفتّح أبواب السماء له \*\* وتبرز الأرض في أثوابَها القُشُب تدبير معتصمٍ بالله منتقمٍ \*\* لله مُرتقبٍ في الله مرتغب

وتكاد تصنع تلك القصيدة مشهد ملحمةٍ بطولية، وتحسد صورة القائد الملهم الذي يهب نفسه فداء لأهداف أمته.

كما برز في مدح الخلفاء والوزراء على وجه التخصيص الإلحاح على المعاني والدلالات الإسلامية، على شكل لم يكن مألوفا من قبل، من ذلك قول سلم الخاسر في مدح يحى البرمكى:

بقاء الدين والدنيا جميعا \*\* إذا بقي الخليفة والوزير يغار على حمى الإسلام يحى \*\* وإذا ما ضيع الحزم الغيور

ولما كان الشعر مفتاح ما يرغب بنو العباس في تحقيقه، تبارى الشعراء في الإشادة بهم، والإزراء بخصومهم تلهفاً على عطايا الخلفاء المسرفة، ولذلك فلن ندهش كثيراً إذا ذكرت الأخبار أن الخليفة المهدي قد أعطى سلم الخاسر مبلغ خمسين ألف درهم على ثلاث مدحات، حين دخل عليه وأنشده في الأولى:

أليس أحق الناس أن يدرك الغنى \*\* مُرجى أمير المؤمنين وسائله لقد بسط المهديُّ عدلاً ونائلاً \*\* كأنهما عدلُ النبي ونائله!!

وأنشده في الثانية:

إن الخلافة لم تكن بخلافة \*\* حتى استقرت في بني العباس شُدَّتْ مناكبُ ملكهم بخليفةٍ \*\* كالدهر بخلِطُ لينه بشماس

وفي الثالثة أنشده:

أفنى سؤال السائلين بجوده \*\* ملك مواهبه تروح وتغتدي هذا الخليفة جوده ونواله \*\* نفد السؤالُ وجودُهُ لم ينفدِ

استبقى الشاعر العباسي تلك المقدمات التي تصف الأطلال وعهود الهوى بها، مع إضافات كثيرة تتسع وتضيق حتى تلائم بينها وبين روح العصر، وقد أفاد الشعراء مماكان يصحب الوقوف على الأطلال من حنين لذكريات حبهم ومعاهده التي ظل يترقرق في أشعارهم $^2$ ، من ذلك قول الشاعر مسلم بن الوليد:

هلا بكيت ظعائنا وحمولا \*\* ترك الفؤاد فراقهم مخبولا فإذا زجرت القلب زاد وجيبه \*\* وإذا حبست الدمع زاد هطولا

. 163: شوقي ضيف، تاريخ الأدب العربي (العصر العباسي الأول)، ص $^{-2}$ 

<sup>-1</sup> أبو تمام، الديوان، ج1، ص-1

# وإذا كتمت جوى الأسى بعث الهوى \*\*نفسا يكون على الضمير دليلا واها لأيام الصبا وزمانه \*\* لو كان أمتع بالمقام قليلا

2-3- الهجاء:

مع بدء العصر العباسي أخذ الشعراء يسرفون في الهجاء المقذع، والافتنان في اختراع معانيه الطريفة، ويبدو أن مردَّ ذلك إنما يعود إلى ضعف الوازع الديني وانغماس الناس في المجون والعبِّ من كئوس اللذات، فبشّار مثلا يهجو عالم النحو "سيبويه بعد أن أخذ عليه بعض المآخذ اللغوية والأخفش معه، فهجاه بقوله<sup>2</sup>:

أسيبويه يا ابن الفارسيّة ما الذّي \*\* تحدّثت من شتمي وماكنت تبنذُ أظلتَ تغنّي سادرا بمساءتي \*\* وأمك بالمصرين تعطي وتأخذُ

ومن ذلك الحين انتهى سيبويه عن تتبّع سقطات بشّار، وصار يتوقاه بل إنّه إذا سئل عن مسألة فأجاب ووجد لها من شعر بشّار شاهدا، احتجّ به استكفافا لشرّه<sup>3</sup>، وتجنبا لهجوه.

وإذا كان الهجاء هو الفن المقابل للمديح، فإنّ كثيرا من شعراء العصر العباسي أفادوا منه في تعبيرهم عن مشاعرهم الساخطة وذموا من ضاقت به نفوسهم، أو لم يحقق لهم مآربهم وحاجاتهم، لذلك كان للهجاء وقع شنيع على نفوس المهجوين، حتى لو كانوا من ذوي اللسان السليط، كما حدث عندما هجا حماد عجرد بشارا بقوله:

بكى بشار من شدة وقع الهجاء على نفسه وإيلامه لها، ثم راح يسدد سهامه المصمِية لحماد، لعلّه يصيبه، فكان أن طعنه في مقتل لم يتوقعه، قائلا:

هَاره أخبث من ليله \*\* ويومه أخبث من أمه ما خلق الله شبيهاً له \*\* من جنِّهِ طُرّا ومن إنسه والله ما الخنزير في نتنه \*\* برُبْعه في النتن أو خُمسه بل ريحه أطيب من ريحه \*\* ومسه ألين من مسه

وما تحدر الإشارة إليه في هذا المجال هو تركيز شعراء هذا العصر على الانحراف الديني عند المهجو وشذوذه بل زندقته أحياناً، لأن الانحراف الديني والانحلال الخلقي الذي عمت بلواه أغراهم بتضمين هجائهم هذه الاتحامات الخطيرة وعلى الأخص الزندقة التي كان كثير من الخلفاء يعاقب عليها.

#### 3-3 الوصف:

<sup>-3</sup> مسلم بن الوليد، الديوان، دار المعارف، القاهرة، مصر، ص-3

<sup>2-</sup> المرزباني، الموشح في مآخذ العلماء على الشعراء، تحقيق وتقديم: محمد حسين شمس الدين، ط1، دار الكتب العلمية، 1995، بيروت، لبنان، ص:383.

<sup>3-</sup> أبو العلاء المعري، رسالة الغفران، تحقيق: كامل كيلاني، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، مدينة نصر، القاهرة، مصر، ص: 38.

جاءت ظاهرة الوصف في الشعر العباسي لونا خالصا وموضوعا منفردا وغاية في ذاته نظرا لاختلاف منابعه المعنوية والحسية مما تقع عليه العين من مظاهر الطبيعة وآثار الحضارات المختلفة، وبذلك عرف صورة مغايرة اختلفت كثيرا عن الوصف الشعر العربي القديم الجاهلي منه والأموي.

وقد طغى الوصف على وجدان كثير من الشعراء وبخاصة البحتري الذي وجد فيه متنفساً لأشواقه الفنية، وتلاقياً مع نفسه الحساسة الشاعرة، فهو عندما يصف يتجاوز الوصف إلى تجسيد إحساسه وشعوره إزاء ما يصف، ولذلك وجدناه في مديحه لا يكاد يجد فرصة للهروب منه إلا تلقفها، حتى كاد ما في هذ المديح من الوصف يقترب مما يحويه من تعداد مآثر الممدوح، فالبحتري في مدحه لصالح بن وصيف يعرج سريعاً على دجلة وما يحيط بضفاف شاطئيها من خضر المروج، وما تحمله من قصور عائمة تتلاعب بما الرياح فتميلها يسرة ويمنة أ:

تريك اليواقيت منثورة \*\* وقد جلَّل النور ظُهرانَهَا غرائب تَخطَفُ لحظَ العيون \*\* إذا جلَّت الشَّمس ألوانها تسير العماراتُ أيسارها \*\* ويعترض القصر أيمانَها

كما وصف أبو تمام أحد قصور المتوكل وصفا تشخيصيا حيّا، حين يتحدث عن مكانة القصر التي تحدّث الكواكب والنجوم وتستمع إلى أسرارها، وعن شرفاتها التي تزيّنت بالفسيفساء وتحمّلت بها، وتماوجت فيها الأنوار وكأنها كواعب النصرانيات، فيقول:

رقت حواشي الدهر فهي تمرمر \*\* وغدا الثرى في حليه يتكسر يا صاحبي تقصيا نظريكما \*\* تريا وجوه الأرض كيف تصور تريا فارا مشمسا قد شابه \*\* زهر الربَّي فكأغًا هو مقمر دنيا معاش للورى حتَّى إذا \*\* حلّ الرَّبيع فإغَّا هي منظر من كل زاهرة ترقرق بالندى \*\* فكأنَّها عين إليك تحَدَّر حتى غدت وهداها ونجادها \*\* فءتين في حلل الربيع تبتخر مصفرة محمرة فكأفًا \*\* عصب تيمن في الوغى وتمضر

وأفاض شعراء العصر العباسي في وصف الطيور والحشرات والحيوانات، ووصفوا الأدواء والأمراض التي تصيب الإنسان، فشخصوها في صوّر جميلة ورائقة، فها هو المتنبي يبدع في وصف الحمى ويؤنسنها، فيقول<sup>2</sup>:

وزائرتي كأنَّ بَها حياءٌ \*\* فليست تزور إلا في الظلام بذلتُ لها المطارفَ والحشايا \*\* فعافتْها وباتت في عظامي

3-4- الغزل:

<sup>1</sup> البحتري، الديوان، تحقيق: حسن كامل الصيرفي، المجلد 4، ط3، دار المعارف، القاهرة، مصر، ص1

<sup>2-</sup> المتنى، الديوان، دار بيروت للطباعة والنشر، 1938، بيروت، لبنان، ص:484.

عرف هذا اللون من الشعر تطورا ملحوظا في مجال العبث والمجون، والإغراق في اللذة والانسياق وراء الشهوة والإباحية المفرطة والمستعرة بالظمأ الجسدي، والرغبة البهيمية، خاصة بعد انتشار مجالس معاقرة الخمر واللهو التي امتلأت بالقيان والمغنيات اللائي خلعن ثياب العفة، وغلب عليهن العصيان والفجور، وأحاطت بكل شاعر طائفة منهن، وفن الغزل من فنون الشعر العربي القديمة، وقد تميّز من العصر الجاهلي وحتى العصر العباسي مرورا بالعصر الأموي بوجود تيارين أساسيين، هما الغزل العنيف والغزل العابث/الحسى مع اختلاف في الكمية والنوعية.

مثّل التيار الأول مجموعة من الشعراء من أشهرهم العباس بن الأحنف الذي قصر شعره على صاحبته "فوز"، يقول عنه ابن المعتز: "كان العباس بن الأحنف صاحب غزل رقيق الشعر، يشبه في عصره بعمر بن أبي ربيعة في عصره، ولم يكن يمدح ولا يهجو، إنماكان شعره كله في الغزل والوصف" أ، ومن جميل شعره مناجاته للقطا التي وجدت صداها في كل أذن ووقعها في كل قلب:

بكيتُ على سرب القطاحين مرّبي \*\* فقلت ومثلي بالبكاء جدير أسربَ القطاهل من معير جناحَه \*\* لعلِّي إلى من هويتُ أطيرُ

ويقول في قصيدة أخرى:

ما أسمج الناس في عيني وأقبحهم \*\* إذا نظرتُ فلم أبصرك في الناس

أمّا التيار الثاني فكان شعراؤه أكثر عددا، خصوصا تلك الجماعة الموصوفة بـ"عصابة المجان" على حدّ تعبير ماجنها الأكبر أبي نواس، وقد تشكلت هذه العصابة من أهم شعراء العصر العباسي، وأبرز هؤلاء بشّار بن برد، وحماد عجرد، وابن اللاحقي، وأبو نواس ومن على شاكلتهم، وقد خرج هؤلاء الشعراء عن كل عرف وخلق وذوق سليم، وانغمسوا في الملذات وانهمكوا في تصيّد الجواري والقيان والإماء الفاجرات، وجاهروا بفسوقهم وانحلالهم، وراحوا يجوبون في دور اللهو والعبث والغناء دون رادع من خلق أو زاجر من دين، يقول حماد عجرد:

إني لأهوى جوهرا \*\* ويحب قلبي قلبَها وأحبُّها وأحبُّها وأحبُّها وأحبُّها وأحبُّها وأحبُّها وأحبُّ جارية لها \*\* تخفي وتكتم ذنبها وأحبُّ جيرانا لها \*\* وابنَ الخبيثة ربَّا

ويقول مطيع بن إياس:

إنّ قلبي قد تصابى \*\* بعدما كان أنابا قد دهاه شادن يل \*\* بس في الجيد سخابا فهو بدون في نقاب \*\*

وبلغ من حدة هذه الموجة الماجنة ما يعرف بـ"الغزل بالمذكر"، وقد كان انعكاس هذا الغزل مربوطا بالظواهر الاجتماعية وما طرأ عليها من تغيّر، واختلفت الآراء في تفسير هذه الظاهرة، فبعضهم يراها مظهرا حضاريا مألوفا في

<sup>.355.</sup> صبر، صبقات الشعراء، تحقيق: عبد الستار أحمد فراج، دار المعارف، القاهرة، مصر، ص $^{-1}$ 

الحضارات الإنسانية الكبرى، حيث ينشأ الميل إلى حب الجنس نفسه  $^1$ ، في يرى آخرون بأنها أثر من آثار غلبة العنصر الفارسي في هذا العصر، وبخاصة عقيدة المانوية التي كان من مظاهرها السلوكية استعمال الرجل غلاما أمرد في قضاء حاجاته  $^2$  وتلبية مطالبه، ويكفى أن ننظر إلى ما قاله أبو نواس في التغزل بغلام:

يا بدعة في مثال \*\* يجُوزُ حدَّ الصفات فالوجه بدر تمامٍ \*\* بعينِ ظبي فلاةِ مذكَّرُ حين يبدُو \*\* مؤنَّث الخلواتِ

ولئن مثّل الغزل بالمذكر أفقا جديدا في شعر العصر العباسي، فإنه مثل انتهاكاً صارخاً لقيم المجتمع من الناحية الموضوعية من جهة، ولم يضف كثيراً إلى التراث الغزلي في جانبه الفني، سوى أنّه نقل إلى "الغلمان" معظم الأساليب الغزلية التي كان يتوجه بها إلى المرأة، حتى ليصعب التمييز بين من يتوجه إليه الشاعر بالغزل لولا الضمير الخاص بالمذكر.

كما شهد هذا العصر عودة ظهور الرسائل الغرامية لدى بعض الشعراء، منهم العباس بن الأحنف، وبشار بن برد في صورة أكثر تفصيلاً ودقة مماكانت عليه عند عمر بن أبي ربيعة، يقول بشار في إحدى رسائله:

مِنَ الْمَشْهُورِ بِالْحُبِّ \*\* إِلَى قَاسِيَّةِ القَلْبِ
سَلامُ اللهِ ذِي العَرْشِ \*\* عَلَى وَجْهِكِ يَا حِبِي
فَأَمَّا بَعْدُ يَا قُرَّةَ \*\* عَيْنِي وَمُنَى قَلْبِي
وَيَا نَفْسِي التِّي تَسْكُنُ \*\* بَيْنَ الجَنْبِ والجَنْبِ
لَقَدْ أَنْكُرْت يَا عَبدُ \*\* جَفَاء مِنْكَ فِي الكُتْبِ

والجدير بالملاحظة أن هذا النوع من الغزل كان من ناحية الشكل الفني، انعكاساً أميناً لما طرأ على العصر من تطور حضاري، وأن أثر البيئة الجديدة كان يطالعنا بين الفينة والأخرى، فاستخرج الشعراء للورود لغة يفهمها المحبون، كما ابتعدت لغته عن التقعير اللفظي والجزالة المعجمية، واقتربت من لغة الناس، وحاكت كثيراً مما يدور في واقع حياتهم.

3-5- الرثاء:

الرثاء من الفنون الشعرية والموضوعات القريبة إلى النفس، وهو يشكّل ثروة كبيرة في تراثنا أدبنا العربي، كما أنّه يلتقي في كثير من جوانبه مع فن المدح، وقد كان للشعراء العباسيين نصيب وافر فيه؛ إذ نجدهم قد رثوا الخلفاء والوزراء والولاة والقواد والأصدقاء، فأبو نواس مثلا يرثى الخليفة الأمين، فيقول:

أيا أمين الله من للنَّدى \*\* وعصمة الضعف وفكُّ الأسيرِ خلفتنا بعدك نبكى على \*\* دنياك والدين بدمع غزير

وعلى غرار رثاء الخلفاء والولاة والقواد المشهورين، انتشر لون آخر من الرثاء يتمثل في بكاء الأساتذة والعلماء كما فعل ابن وهبون تلميذ اللغوي الشهير ابن سيده، وتلميذ الأعلم الشنتمري حيث أعجب به بعد أن وفد إلى المعتمد بن عباد والتقى به وحينما توفي رثاه بحرارة، من ذلك قوله 1:

<sup>.88</sup>. مصر، مصر، النويهي، نفسية أبي نواس، مكتبة النهضة المصرية، .1953، القاهرة، مصر، م.88.

<sup>2-</sup> محمد بديع شريف، الصراع بين الموالي والعرب، دار الكتاب العربي، 1954، القاهرة، مصر، ص:94.

اسمع أمير المسلمين وناصر \*\* الدين الذي بنفوسنا نفديه جوزيت خيراً عن رعيتك \*\* لم ترض فيها غير ما يرضيه في كل عام غزوة تر \*\* دي عدد الروم أم تفنيه تصل الجهاد إلى الجهاد موفقاً حكم القضاء بكل ما تقضيه متواضعاً لله مظهر دينه \*\* في كل ما تخفيه أو تبديه

كما ظهرت آفاق معنوية جديدة لم تكن مألوفة ولا معروفة من قبل؛ إذ رثى الشعراء الطيور الصادحة والحيوانات الأليفة، ولعل هذا اللون من الرثاء يكشف عن معنى إنساني حضاري $^2$ ، حيث تنشأ عاطفة تربط الإنسان بالحيوان،

ولم يتحرج كبار الشعراء العصر العباسي من رثاء أيّ شيء، مهما كان قدره أو منزلته، ما دام هو وثيق الصلة بنفوسهم، وكانوا صريحين في تصوير مشاعرهم وأحاسيسهم وصادقين في تعابيرهم، قلّما تشوبها الصنعة أو التكلف، وقد كان لا أبي نواس "كلب صيد أثير لديه، لكن حيّةً لسعته في عرقوبه وأفرغت فيه سمّها فمات للحظته، فرثاه الشاعر بأرجوزة، يقول فيها:

يا بؤس كلبي سيّد الكلاب \*\* قد كان أغناني من العقاب وكان قد أجزى عن القصاب \*\* وعن شراء الجلب الجلاب

إلى أن يختم مرثيته بتوعده بالاقتصاص لكلبه الأثير من العقاب، قائلا:

لا أبت إن أبت بلا عقاب \*\* حتى تذوقي أوجع العذاب

ويقول ابن العلاف في رثاء "هر":

يا هرُّ فارقتنا ولم تعد \*\* وكنت منا بمنزل الولد وكيف ننفك عن هواك وقد \*\* كنتَ لنا عدةً من العُدد

ومن الضروب الجديدة في فن الرثاء في هذه الفترة من حكم العباسيين ظهور ما يطلق عليه بـ"بكاء المدن" التي أصابحا الخراب ولحقها الدمار، وقد اشتهر في هذا اللون الشاعر عمرو بن عبد الملك الوراق وأبو يعقوب إسحاق بن حسان الخريمي وابن الرومي في بكاء مدينة البصرة، ورثاء الفضل بن العباس العلوي للمدينة المنورة في قوله3:

أخربت دار هجرة المصطفى البر \*\* ر فأبكى خرابها المسلمينا عينُ، فابكي مقام جبريل \*\* والقبر فبكى والمنبر الميمونا وعلى المسجد الذي أسه التقوى خلاءً أضحى من العابدينا وعلى طيبة التي بارك الله \*\* عليها بخاتم المرسلينا قبّح الله مَعْشَرا أخربوها \*\* وأطاعوا مشردا ملعونا

<sup>1-</sup> ابن بسام الشنتريني، الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، تحقيق:إحسان عباس، ج3، ط1، دار الغرب الإسلامي، 2000، ص:69.

<sup>2-</sup> عز الدين إسماعيل، في الأدب العباسي الرؤية والفن، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، 1975، بيروت، لبنان، ص:221.

 $<sup>^{2}</sup>$  المرزباني، معجم الشعراء، تحقيق: فاروق اسليم، ط $^{1}$ ، دار صادر،  $^{1425}$ ه $^{2005}$ م، بيروت، لبنان، ص $^{2}$ 

فهذا الموقف الجديد الذي فرضته الحياة الطارئة في المدينة على الشاعر الذي ارتبط وجدانه بها، مضافا إليها الظروف السياسية الداخلية المستجدة التي عرفتها المرحلة العباسية.

#### 4/ الفنون المستحدثة:

لا يقصد بالجدة هنا أن هذه الفنون الشعرية لم تكن كلها موجودة في التراث السابق على العصر العباسي؛ إذ أن كثيراً منها كانت بذوره موجودة قبل هذا العصر، لكنها نمت وتطورت واستوت على سوقها، وتحولت عن نشأتها الأولى إلى صورة متكاملة، وأنمتها العوامل الاجتماعية والسياسية والثقافية في ظل دولة بني العباس، فظهرت هذه الآفاق التي اقتحمها الشعر، ومنها الشعر التعليمي وشعر السخرية.

#### الشعر التعليمي:

أوجد الشعراء العباسيون هذا الضرب الذي لم يكن له أصول قديمة، وإنما دفع إليه تطور الحياة ورقيّها، والتمازج الثقافي الذي عرفه هذا العصر، وظهرت الحاجة إلى وسيلة تيسر إحاطة الأديب بقدر وافر من هذه الحياة وروافدها.

وكان من هذه الآفاق الجديدة أن لجأ الشعراء أو النظّامون إلى نظم بعض القصص المعروفة، غير أنما لم تستطع أن تتخذ منها مجالا حقيقيا للإبداع الفني، وكان لا أبان بن عبد الحميد" -معاصر أبي نواس- فضل إشاعة هذا اللون من الشعر، حيث تنوعت منظوماته، وشملت القصص والعلوم والسير، فنظم سيرة أردشير وكتاب سيرة أنو شروان، كتاب كليلة ودمنة واستهل نظمه بقوله:

هذا كتاب أدب ومحنه \*\* وهو الذي يدعى كليلة دمنه فيه دلالات وفيه رشد \*\* وهو كتاب وضعته الهند فوصفوا آداب كل عالم \*\* حكاية عن ألسن البهائم فالحكماء يعرفون فضله \*\* والسفهاء يشتهون هزله وهو على ذاك يسير الحفظ \*\* لذّ على اللسان عند اللفظ نظَمْتُ فيها مائتى حكاية \*\* وكلّها بالحُسن في نِهاية

والحقيقة أن عد مثل هذا النظم من الشعر فيه كثير من التجوز، فالشعر "هو الكلام الموزون المقفى"، لأنه يتعامل مع اللغة بطريقة مختلفة تماماً عن هذا النظم التعليمي، ويعبر عن المشاعر المتصلة بوجدان الإنسان، ويعتمد على الصورة في تشكيل مضمونه، ويبتعد عن المباشرة والتقريرية، لأن جوهره هو الإيحاء، وهو في هذا كله يختلف تماماً عن كل تلك المنظومات.

#### شعر السخرية والتهكم:

عرف الشعر العباسي هذا اللون القريب من الهجاء أو الشبيه به، كما أنه يشبه النكتة الذكية اللاذعة، والرسمة الكاريكاتورية السافرة والمضحكة في الآن ذاته، وكان يُسرُ الحياة العباسية ورخاؤها سببا في انتعاش هذا الضرب من

الشعر، كما إنه يحتاج إلى مخيلة خصبة ذكية تعرف كيف تجسِّم العيوب في صورة مثيرة 1 ساخرة، حيث نزعت النفوس وسط هذه الحياة الصاخبة اللاهية إلى الإعجاب بأساليب السخرية والفكاهة التي تزيد المجلس بمجة وأنسا.

ومن الشعر الساخر ما قاله أبو نواس الذي يعدّ من أبرع الشعراء الذين نظموا أشعارا في هذا المجال، حين يتحدث عن بخل صاحبه، فينتقي لرسم هذا المشهد موقفا من سلوك المتهكم منه يحلل فيه انفعالاته، إذ قال:

رأيتُ الفضل مكتئبا \*\* يناغي الخبز والسمكا فقطّب حين أبصرني \*\* ونكس رأسه وبكى فلما أن حلفت له \*\* بأبي صائم ضحكا

إنها صورة حيّة تكاد تكون حقيقية تتعمق في نفس البخيل وتسجل مشاعره في ألفاظ سريعة ولكنها معبّرة.

والحقيقة أن هذا اللون هو الذي تظهر فيه مقدرة الشاعر وقدرته على التشخيص وصياغة صوره الفنية في أسلوب يتلقفه الناس فيرددونه، على حين أن الهجاء العادي لا يحتاج من الشاعر المتمرس أكثر من قاموس ملئ بالبذاءة والفحش، يلجأ الشاعر فيه إلى تعداد الصفات التي يسخر منها في المهجو، دون ارتباطها بموقف يزيد من فنيتها.

#### خاتمة:

مما سبق، يتضح أن الشعر في العصر العباسي أميز العصور في تاريخ الأدب العربي، وذلك لما أصابه من رقيّ مادي وسياسي وعلمي وثقافي، وكذلك التداخل الذي أُحدث بين القديم والجديد في القصيدة العربية، فخلق تمازجا وترابطا ظهر انعكاسه على ملامح ومظاهر التجديد في الشعر العربي، مما أدى إلى ظهور بصمته الجليّة على الحراك الثقافي والفكري الذي كانت يموج به العباسيون، وقد تمسكت القصيدة العباسية بأصولها مضيفة إليها في بنائها الكثير من الألفاظ الرقيقة، والمعاني والتراكيب السهلة، والتصوير الشعري الجميل، والصنوف البديعية والموسيقي والخصائص الجديدة.

\_

<sup>.363</sup> صن الدين إسماعيل، الأدب العباسي الرؤية والفن، ص $^{-1}$ 

المحاضرة السادسة الزهد والتصوف في الشعر العباسي



# الزهد والتصوف في الشعر العباسي

#### تمهيد:

لم يسلم الأدباء العباسيون ولا الأدبُ من الحياة العباسية التي -فرضت نفسها عليهم في جميع مجالاتها، سواء كانت سياسية أو اجتماعية أو ثقافية أو حتى عقلية- خرجت إلى الوجود بفعل الاحتكاك الثقافي والتمازج الحضاري بين العرب وغيرهم من الأمم، ونال الزهد في أدب العرب حظا عظيما، وعرف طفرة أعظم في القرن الثالث الهجري زمن حكم الدولة العباسية التي تعدّ من أزهى عصور التاريخ الإسلامي، والزهد نفسه ظاهرة دينية بل واجتماعية بالغة العمق والأثر.

وقد أوجدت تلك الظروف تيارات فكرية جديدة ذات اتجاهات مختلفة على الفكر العربي انعكست على أدبهم، منها تيارا: الشعوبية الزندقة وغيرهما، فظهرت أغراض كانت بمثابة نقلة نوعية للأدب على غرار ما عرفه العصر الجاهلي، أو الإسلامي أو الأموي، وأهم غرض نعنيه هنا، هو الزهد والتصوف.

#### 1/ مفهوم الزهد:

لغة: ترك الشيء والإعراض عنه، ففي لسان العرب "الزهد ضد الرغبة والحرص على الدنيا" 1، ويقول ابن دريد: "الزهد خلاف الرغبة، والزاهد في الدنيا التارك لها" 2.

#### اصطلاحا:

الزهد هو "انصراف الرغبة عن الشيء إلى ما هو خير منه" 3، وهو اشتياق الروح إلى "مصدرها الأول لمعرفة الخالق عن طريق الزهد في الدنيا ومتاعها والرغبة عن نعيمها، وتفضيل نعيم الآخرة عليها 4، وذكر البيهقي في كتابه "الزهد الكبير" أن أبا سلمان يقول: "الزهد حقا لا يذم الدنيا ولا يمدحها، ولا ينظر إليها، ولا يفرح بما إذا أقبلت ولا يحزن عليها إذا أدبرت 5.

ولم ترد كلمة "الزهد" باللفظ الصريح إلا مرة واحدة في القرآن، وهي في قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَشَرَوْهُ بِثَمَنِ بَخْسِ دَرَاهِمَ مَعْدُودَةٍ وَكَانُوا فِيهِ مِنَ الزَّاهِدِينَ﴾، وحتى في هذه المرة لم تستعمل في معناها الاصطلاحي المتفق عليه.

تكاد كل التعاريف تتفق على أن الزهد هو الإعراض عن الدنيا والإقبال على الآخرة، وذلك يكون بعدم التعلق بها واشتهاء ملذاتها، أما في الاصطلاح فهي إزالة حب الدنيا من القلب وعدم التشبث بها.

#### 2/ الزهد ظاهرة إنسانية:

<sup>. 1876:</sup> سن مكرم بن منظور، لسان العرب، مادة (ز ه د)، دار صادر، ط6، 2008، بيروت، لبنان، ص<math>-1

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن درید، جمهرة اللغة، (مادة ز هـ د)، مكتبة المتنبي، ط1، 1345هـ، بغداد، العراق.

<sup>3-</sup> أبو حامد الغزالي، الإحياء في علوم الدين، ج4، دار المنهاج للنشر والتوزيع، ط1، 2011، جدة، المملكة العربية السعودية، ص:321.

<sup>-1</sup>: سراج الدين محمد، الزهد في الشعر العربي، دار راتب الجامعية، د ت، بيروت، لبنان، ص-1

<sup>5-</sup> أبو بكر أحمد بن الحسين البيهقي، الزهد الكبير، تحقيق: عامر أحمد حيدر، دار الجنان مؤسسة الكتب الثقافية، ط1، 1987، بيروت، لبنان، ص:24.

<sup>6-</sup> يوسف، الآية 20، رواية ورش عن نافع.

قد يزهد الإنسان في الحياة الدنيا لأسباب لا ترتبط بالدين أو العقيدة كما هو حال الزهد الذي يقوم على التفكير والتأمل والفلسفة، وهذا النوع من الزهد عرفه الكثير من الفلاسفة عبر التاريخ البشري، وهو يتغذى من نزعات متعددة ومجالات مختلفة قد تكون روحية أو تأملية وأحيانا أخلاقية.

والزهد ظاهرة إنسانية عامة شاعت في كثير من الأمم؛ وهي تمارس بأشكال متعددة وغير محدودة بزمكانية أو جنس أو لغة بعينها، كما إنّه نمط سلوكي يتجه إليه الإنسان بسبب تأثيرات مختلفة ودوافع متنوعة، قد تكون هذه التأثيرات والدوافع دينية بحتة أو فلسفية أو اجتماعية أو نفسيّة سيكولوجية.

وقد عرف فلاسفة الإغريق منذ زمن بعيد الزهد ووجدوا فيه أداة الناجعة لتربية النفوس وتهذيب السلوك وإعلاء الجانب الروحي في الإنسان، كما حفل تاريخ الهنود بالعقائد الدينية والمذاهب الفلسفية التي يتكئ معظمها على ركيزة أن الحياة الدنيا شقاء وتعاسة، وأن الزهد هو السبيل الوحيدة أو الوسيلة الوحيدة للتخلص من دنيا المنافع والمادة والاصطفاف في دنيا الروح.

ولا يخفى أن الفرس عرفوا ديانتين ظهرتا عندهم، وهما: المانوية والمزدكية<sup>1</sup>، فالمانوية تنسب إلى مؤسسها الأول "مانى" وخلاصة مذهبه أن العالم نشأ عن النور والظلمة، وعن النور نشأ كل الخير والفضائل، وعن الظلمة نشأ كل الشر والرذائل، وأن الخير والشر قد امتزجا وانصهرا في العالم امتزاجا تاما وانصهارا كاملا، ووجب الخلاص منه، ومن أجل هذا حرّم النكاح حتى يستعجل الفناء، ودعا إلى الزهد ونهى عن ذبح الحيوان.

أما المزدكيّة فهي تنسب إلى "مزدك" الذي ظهر في بلاد فارس بعد "مانى" وكان يتفق معه في القول بالنور والظلمة، ولكنه يخالفه في مسألة تحريم النكاح بل إنه امتاز عنه بتعاليمه الإباحية، فأحلّ النساء وأباح الثراء والغني.

ومن الفرق اليهودية نجد أن "الفرّسيين" يعيش أكثرهم في مظهر الزهد والتصوف، وأنحم لا يتزوجون وإنما يحافظون على بقائهم في الوجود عن طريق التبني، وظهر عند العرب قبل الإسلام "الحنفاء" وظهر في قريش بما يطلق عليه عقيدة "الحُمْس"، وهي عقيدة تقوم على التشدّد في الدين 3، وتذهب مذهب التعبّد أو التزهد، وإذا تأملنا الأدب الجاهلي وبخاصة الشعر، سنجد ظلال هذه النزعة قد ظهرت في أقوال الشعراء متمثّلة في حِكمهم 4 التي كانوا يبثونحا في أقوالهم وأشعارهم في بيت مفرد أو أكثر داخل القصيدة، كقول عبيد بن الأبرص 5 في معلقته التي مطلعها:

أَقْفَرَ مِن أَهلِهِ مَلْحوبُ \*\*فالقُطبيَّات فالذَّنوبُ

إلى أن يصل إلى قوله:

# من يسأل النَّاسَ يحرِمُوهُ \*\* وسائلُ الله لا يخيبُ

<sup>1-</sup> ينظر، عبد الستار محمد ضيف، شعر الزهد في العصر العباسي من قيام دولة بني بويه سنة 334هـ حتى سقوط بغداد سنة 656هـ، جامعة القاهرة، 1987، القاهرة، مصر، ص:37.

<sup>2-</sup> ينظر، عبد الستار السيد متولي، أدب الزهد في العصر العباسي نشأته وتطوره وأشهر رجاله، رسالة دكتوراه (مخطوط)، كلية اللغة العربية، 1972، القاهرة، مصر، ص:20.

<sup>38</sup>. ينظر، عبد الستار محمد ضيف، شعر الزهد في العصر العباسي، ص38.

<sup>4-</sup> عبد الستار السيد متولي، أدب الزهد في العصر العباسي، ص:22.

<sup>5-</sup> سلسلة المبدعون، الزهد والتصوف في الشعر العربي، إعداد: محمد سراج الدين، دار راتب الجامعية، بيروت، لبنان، ص:12

واللهُ ليسَ لَهُ شَرِيكٌ \*\* عَلاَّمٌ مَا أَخْفَتِ القُلُوبُ

أو كقول أمية بن أبي الصلت $^1$ :

هما طريقان فائزٌ دخل الجئّ \*\* لهَ حفَّتْ بَهَا حدائقُها وفرقةٌ في الجحِيمِ مع فِرقِ الشَّيْ \*\* طانِ يَشْقَى بَها مرافقها ما رغبةُ النَّفس في البقاء وأَنْ \*\* نَمْيًا قَلِيلا وَالمُوتُ لاحقها

وكقول الشاعر لبيد بن ربيعة<sup>2</sup>:

أَرَى النَّاسَ لا يَدْرُونَ ما قَدْرُ أَمْرِهِم \*\* بَلَى كُلُّ ذي رأي إلى الله وائِلُ أَرى النَّاسَ لا يَعْرِفُونَ ما خَلا اللهَ بَاطِلُ \*\* وَكُلِّ نَعِيمٍ لَا مَحَالَةَ زَائِلُ

# 2/ نشأة الزهد الإسلامي ومسيرته:

رسمت لنا الدعوة المحمدية مسلك الحياة فانتظمتها في مجالين هامين: أولهما مجال العقيدة الذي يقوم على ركيزة التوحيد، وثانيهما مجال السلوك والذي يقوم على مجموعة من الأفعال في أوقات مخصوصة وأماكن محددة، ورغّبتنا هذه الدعوة الجديدة في الاهتمام بالمجال الروحي/السلوكي أكثر وتفضيله على الحياة المادية الفانية، لأنه سبيل النجاة في الحياتين الأولى والآخرة، وأشارت إلينا أن الإنسان لن ينال الدرجات العُلى إلاّ إذا غيّر نظرته إلى الحياة وما يحقّها من ملذّات وشهوات، وشواغل لا تنتهى.

لا ريب أن أول زاهد عرفه التاريخ الإسلامي هو حامل لواء هذه الدعوة نفسها؛ وهو الرسول (صلى الله عليه وسلم)، الذي كان مثالا أعلى وقدوة حسنة في الزهد، وتبعه في ذلك صحابته الكرام؛ من أمثال أبي بكر الصديق وعمر بن الخطاب وعثمان بن عفان وعليّ بن أبي طالب وغيرهم، غير أن مجرى الحياة الدينية تغير بمقتل الخليفة الثالث وكشّرت الأحداث العنيفة عن أنيابها على المسلمين وانفتحت أبواب الفتن عليهم؛ فانقسموا بعد ذلك على أنفسهم في نزاع دام وكريه، واستشرى القتل بين العثمانية والعلوية ثم بين العلوية والأموية، وانخرطت الأمة في دائرة حروب مدمرة، وفتن رهيبة، ولأول مرة في التاريخ الإسلامي يرفع المسلم سلاحه في وجه أخيه المسلم ليواجهه ويقاتله.

ولعل استبداد الدولة الأموية وضغطها على إقليم العراق بخاصة؛ كان عاملا من أهم العوامل في نشأة ظاهرة الزهد إلى جانب عوامل إضافية أخرى حضارية وثقافية، مقابل سياسة اللين وتشجيع اللهو والمجون، وإغداق العطايا على إقليم بلاد الحجاز، لصرف شريحة منهم عن الحياة السياسية؛ ولكن قلة أخرى نحت نحو الاعتزال والتعبد وترك الدنيا وملذاتها، ووعظ غيرهم بالموت ونعيم الجنة وهول النار.

2- سلسلة المبدعون، الزهد والتصوف في الشعر العربي، ص:12.

<sup>10 : 0 : 0</sup> م ن، ص

كما كان لحياة الترف والمجون اللذين عرفهما العصر العباسي تأثيرهما في سلوك المجتمع؛ إذ يمثّل هذا العصر موجة التغير، وفي مثل هذه الظروف لا تستقر النفوس على ما ألفته، بل تضطرب/تتناقض تُسفّ وتترفع، وتملك الحيرة أحوالها، وعلى أثر ذلك اختلت موازين الحياة، وغاب النظام وانحطت الأخلاق، والعصر العباسي بشهادة أهله "هوى فيه نجم الخير، وكسدت سوق البر، وبارت بضائع أهله، وصار العلم عارا على صاحبه (...) وجُهل قدر المعروف وماتت الخواطر، وسقطت هم النفوس، وزُهد في لسان الصدق"1، فاتحه البعض إلى اللهو وقشور الملذات، وانصرف آخرون إلى الزهد الذي أضيئت مصابيحه وبدت نجومه التي أفلت، وبُعثت فيه الحياة من جديد.

# 3/ أسبابه ودواعيه:

لا شك أن الزهد نظرة تعبديّة وتأملية في الدين والحياة، لها رؤيتها ومنطقها الخاص، كما أنه موقف تجاه الأحياء في ضوء تعاليم الدين كما فهمها الزّهاد الأولون، وهو ظاهرة أنبتتها عوامل عديدة شهدتها الحياة في العصور الإسلامية المتعددة والأمصار المختلفة، ومن دواعيها:

أ/ عامل ذاتي يمثِّله الدين الإسلامي وماكان عليه النبي الكريم محمد (صلى الله عليه وسلم) وصحابته وتابعيهم من سلوك قويم يتسم بالزهد في متاع الحياة الزائل وبمرجها دون اعتزال الناس.

ج/ أما العامل الاجتماعي فقد جاء ممثّلا في ردة فعل مباشرة لما كان يشيع في المجتمع من ترف بفعل الفتوحات الإسلامية التي أورثت بعض المسلمين من الحكام وغيرهم الغنى والثراء الفاحش، فاتجهوا نحو اللهو والمجون والاستهتار بقيم الإسلام، وأقبلوا على الدنيا ومفاتنها، وعملا بالسنّة الطبيعية التي ترى "أن لكل فعل رد فعل مساوٍ له في القوة ومعاكس له في الاتجاه" فإن النزوع نحو الزهد كان قويا وسريعا، وقد كان لهذه الحياة المترفة تأثير على نفوس الأتقياء والمصلحين الذين رأوا فيها انحرافا عن هدي الإسلام؛ فقاموا يذكّرون أصحاب الدنيا وطالبيها بحياة الرسول الكريم (صلى الله عليه وسلم) وحياتهم معه، ويعظونهم بالتي هي أحسن.

<sup>6:</sup>ابن قتيبة، أدب الكاتب، تحقيق: محمد الدالي، ط 2، مؤسسة الرسالة، 1406هـ، بيروت، لبنان، ص<math>-1

<sup>2-</sup> عبد الستار محمد ضيف، شعر الزهد في العصر العباسي، ص:40.

د/ العامل الثقافي وقد أوجده التسرّب الفكري المتعمد من قبل زعماء التيارات الفكرية (مثل المانوية)، والتأثر بالعقائد المجاورة، وتأثر الأدباء ببعض الأفكار والمعتقدات الفارسية، فدبروا لتخريب المجتمع العربي الإسلامي، وتشويه مُثُله، ليتسنى لهم تقويض النظام الإسلامي، وتدمير القيّم والأخلاق العربية أ، وهدم كيان المجتمع الإسلامي وأمته.

ومن هنا فإن كثرة الحروب والفتن، وشدة الصراعات الداخلية -خاصة السياسية والاجتماعية- وتسرب كثير من العادات والآداب مع العناصر الوافدة من البلاد التي دخلها الإسلام؛ وبالأخص بلاد فارس، والتي استقبلها المجتمع العربي الإسلامي وتأثر بها؛ وتمثّلها بعد ذلك، كما استقبلتها الحضارة الإسلامية وتمثلتها ما لم تتعارض مع نصِّ شرعيّ.

غير أننا نقول: إن نشأة الزهد إسلامية بحتة، بعيدة عن أي تأثير أجنبي، ومصدر هذا الزهد هو القرآن نفسه، والإسلام ومبادئه عامة، مع أنه لا يمكننا أن ننكر التأثير الأجنبي في الزهد ثم في التصوف الإسلامي، وكان هذا الأثر أكبر العوامل في تحول الزهد نحو اللامبالاة بشؤون الحياة؛ ثم كان من أهم الأسباب في انحراف التصوف أو مدّعيه.

#### 4/ شعر الزهد وتطوّره:

تطور شعر التدين مع تطور الحياة الروحية، وأخذ هذا اللون صورة جديدة أطلق عليها اسم "شعر الزهد"، وهو طور جديد من أطوار شعر التدين يختلف عن طوره الأول في شدة توغله في الروحية، واشتماله على المقومات الجديدة للحياة الروحية، وقد زاد من مكانة هذا الشعر أن أصبح له شعراء منقطعون للقول فيه وهو شيء لم يكن لشعراء التدين في القرن الأول وما سبقه من قرون  $^2$ ، وتعدُّ مدرسة الزهد بالبصرة أنشطها وأشدّها تأثيرا؛ إذ يعد الحسن البصري (– في القرن الأول وما سبقه من قرون  $^3$ ، وهو أول من أطلق كلمة "الزهد" وكلمة "الزاهد" بالمعنى العبادي  $^4$ ، كما أنه قوى عنصر الخوف في حركة التعبّد في الشطر الثاني من القرن الأول الهجري فاصطبغ به، وزيّن للناس التقوى وحب العمل الصالح، وقذف في قلوبهم الحوف من الآخرة ودفعهم لينظروا إلى الحياة الدنيا نظرة مغايرة تقيهم الوقوع في الآثام والمحرمات.

وحدث أن وجد هذا اللون من الشعر ازدهاره في العصر العباسي وبلغ ذروته في ذروة هذا العصر، وأخذ شعر الزهد يتردد على ألسنة العُبَّاد في المواسم المختلفة والمناسبات المتعددة في حياة أولئك الذين اعتزلوا الناس وانصرفوا إلى العبادة، وطلَّقوا مُتع الحياة الدنيا، وكان من أهم أعلام العارفين في هذه الفترة سفيان الثوري وعبد الله بن المبارك وإبراهيم بن أدهم والإمام الشافعي وغيرهم.

\_\_\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  أحمد أمين، ضحى الإسلام، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، مصر، ص:

<sup>2-</sup> ينظر، علي سامي النشار، نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام (الزهد والتصوف في القرنين الأول والثاني الهجريين)، ج3، ط8، دار المعارف، القاهرة، مصر، ص:227.

<sup>.42:</sup> منظر، عبد الستار محمد ضيف، شعر الزهد في العصر العباسي، ص $^{-3}$ 

<sup>4-</sup> على سامي النشار، نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام (الزهد والتصوف في القرنين الأول والثاني الهجريين)، ج3، ص:229.

وعبر الشعراء عن مشاعرهم وما تمثّلوه في وجداهم، وما استشعروه في قلوبهم من أحوال نفسية وخطرات روحية، فأنتجوا لنا الكثير من الشعر الذي تمذّبت به النفوس، وارتاحت إليه القلوب، واطمأنت له العقول، من ذلك عبد الله بن المبارك (118–181ه) الذي كان يحج عاما ويغزو عاما يجاهد في سبيل الله من جهة، ويعظ الجند من جهة أخرى، وكان من الذين جمعوا بين الدّين والدنيا بحكم أنه كان يمارس التجارة، وقد بلغ شعره الغاية في الرقة، مع حسن اللفظ وجزالة المعني أ، ولا يخرج عن حقل الزهد من طلب القناعة والتحذير من فتن الدنيا، إذ يقول:

رأيتُ الذنوبَ تميتُ القلوبَ \*\* وقد يورثُ الذلَ إدماهُا وترك الذنوبِ حياةُ القلوبِ \*\* وخَيْرٌ لِنَفسكَ عِصْياهُا

كما كان من الذين جمعوا بين الزهد والجهاد؛ مصححا فكرة شاعت عن الزهاد من المسلمين بأنهم سلبيون ولا يشاركون الأمة حياتها، وهمومها اليومية؛ إذ يبعث برسالة شعرية إلى العابد المشهور الفضيل بن عياض سنة 177ه، وهو على ثغور طرطوس؛ إذ يقول:

يا عابد الحرمين لو أبصرتنا \*\* لعلمت أنك في العبادة تلعب من كان يخضب جيده بدموعه \*\* فنحورنا بدمائنا تتخضب أو كان يُتعب خيله في باطل \*\* فخيولنا يوم الصبيحة تتعب ريح العبير لكم ونحن عبيرنا \*\* وهج السنابك والغبار الأطيب ولقد أتانا من مقال نبيّنا \*\* قول صحيح صادق لا يكذب لا تستوي أغبار خيل الله في \*\* جوف امرئ ودخان نار تلهب

أما أبو إسحاق إسماعيل بن القاسم بن سويد المشهور بأبي العتاهية (130-213هـ) فقد نشأ في الكوفة، واتصل ببلاط العباسيين ومدح المهدي والرشيد، ومات في خلافة المأمون، وشق طريقه بشعره في زحمة الحاسدين والواشين، وقد المتازت أشعاره بسهولة الألفاظ ولطف المعاني وقلة التكلّف²، وتغنى بكأس الموت التي تدور على كل الخلائق، فالجميع مآله الفناء ونهايته الزوال، وما الدنيا إلا مرحلة عبور ودار ممر؛ إذ يقول:

ألا نحن في دار قليل بَقاؤُها \*\* سَرِيعٌ تَداعيها وشيكٌ فناؤُها تزوَّد من الدنيا التُّقَى والنُّهَى فقد \*\* تنكَّرت الدُّنيا وحان انقضاؤها غدًا تخرب الدنيا ويذهب أهلُها \*\* جَميعا وتُطوى أرضُها وسَمَاؤُها

<sup>.89:</sup> عبد الستار السيد متولي، أدب الزهد في العصر العباسي، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> ينظر، المرجع السابق، ص:129.

كما عرف العصر العباسي مجموعة أخرى من الشعراء الزهاد من بينهم الشاعر الحسن بن هانئ المعروف به أبي نواس، وقد مدح الرشيد واتصل بالأمين، وذاعت شهرته في أرجاء البلاد الإسلامية، وقد الله في عقيدته في أيامهما نتيجة مجونه واستهتاره بمسائل الدين، فأودع السجن أكثر من مرة، وقد نظم بعضا من شعر الزهد في أواخر حياته التي ختمها بالزهد بعد عُمرٍ حافل بالمجون والعبث اللاهي؛ إذ يقول 1:

أيا من ليس لي منه مجير \*\* بعفوك من عذابك أستجير أنا العبد المقر بكل ذنب \*\* وأنت السيّد المولى الغفور فإن عذبتني فبسوء فعلي \*\* وإن تغفر فأنت به جدير أفر منك إليك وأين إلا \*\* إليك يفر منك المستجير

وأبو نواس يقرّ بالذنب استجابة لداعية الألم الذي ورَّثتها إياه كثرة المعاصي، فيدعو الله رغبة ورهبة لعله يحظى بالعفو والغفران؛ ويغلب على أشعاره الزاهدة عنصر الندم والرجوع إلى الله والاستغفار من الذنوب والخطايا، و"معانيه في هذا الجانب وليدة النفس المضطربة فكانت جديدة في بابحا لم يسبقه إليها أحد، وبهذا يعتبر واضع الأسس لشعر الندم والتوبة والاستغفار "2؛ إذ ينشد فيقول:

يا رب إن عظمت ذنوبي كثرة \*\* فلقد علمت بأنَّ عفوَك أعظم ان كان لا يرجوك إلا محسن \*\* فبمن يلوذ ويستجير المجرم أدعوك رب كما أمرت تضرعا \*\* فإذا رددت يدي فمن ذا يرحم ما لي إليك وسيلة إلا الرجا \*\* وجميل عفوك ثمّ أيّ مسلم

ونحن نجهل إن كان أبو نواس عابدا زاهدا في أخريات حياته، عارفا طريق العبادة والتنسك، أو أنه استبدل حياة اللهو والمجون والعبث بحياة الورع والتقى والندم على الآثام والمعاصي، أم أنّ هذا التحوّل كان مجرد إثبات للذات على أنه بمقدوره النَّظْم في كل أغراض الشعر وألوانه، ولكن الراجح أن أشعاره الزهدية هي لسان حال يتألم من جروح عميقة لم يجد لها بلسما غير التوجه إلى الله بجوارحه وكلُه أمل في قبول توبته ونيل رضا ربّه.

والجدير بالذكر أن هذا اللون من الشعر قد ارتبط ببعض الألوان الأخرى كالمدح والرثاء والحكمة والفلسفة شعر الزهد والمديح:

\_

<sup>.22:</sup> سلسلة المبدعون، الزهد والتصوف في الشعر العربي، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> عبد الستار السيد متولى، أدب الزهد في العصر العباسي، ص:108.

تباين شعر المديح بتباين أغراض الشاعر فمنهم من وظفه في المجال السياسي (المتنبي)، ومنهم من جعله تغنّيا بمشاركتهم في المعارك والحروب (أبو فراس الحمداني)، ومنهم من نلمح في شعره جمعا بين الزهد والمديح كما فعل الصنوبري مع ممدوحه الذي ارتقى به إلى مرتبة شهر الصيام وتميزه بالليلة القدر فجعله فريدا في صلاحه وتقواه؛ إذ يقول:

نلت في ذا الصيام ما ترتجيه \*\* ووقاك الإله ما تتقيه أنت في الناس مثل هذا الشهر \*\* في الأشهر بل مثل ليلة القدر فيه  $^1$ 

#### شعر الزهد والرثاء:

هناك حقيقة واحدة آمنت بها كل الأمم باختلاف عقائدها وأجناسها ولغاتها ولم تختلف حولها ألا وهي حقيقة الموت وسطوته وتسلطه على كل الرقاب، وقد ذرف كثير من الشعراء الدموع الغزار على من فقدوا من أحبة وأصدقاء وأبناء وغيرهم، كما عبر أبو العتاهية عن ألمه وحزنه الشديد

#### شعر الزهد والفلسفة:

ابتكرت مجالس سيف الدولة الحمداني الشعر الفلسفي الذي ظهرت بواكيره مع الشاعر الفذ المتنبي؛ حيث سبق إلى التقاط هذه الأفكار والدلالات بحكم ثقافته الواسعة وقدرته على صياغة هذه المعاني<sup>2</sup> في قصائده الشعرية، وكان مدرسة في فلسفة الحياة وطبيعتها، ويرى البعض أن المعري أخذ الفلسفة من شعر المتنبي غير أنه أضاف إليها أشياء من الصقل والتفسير والتحكيك والتنقيح مع التحليل، يقول الشاعر:

#### شعر الزهد والحكمة:

معلوم أن الحكمة لا تصدر إلا عن دراية وخبرة إنسان خاض في تجارب الحياة المختلفة، فتدور معاني هذه الأشعار حول النظرة إلى الدين والحياة والكون، ومن بين القضايا التي تناولها الشعراء في هذا المجال: الصداقة والأخوة والصالحات من الأعمال مع التحذير من سيئها، والحض على مكارم الأخلاق والتنفير من ذميمها، وقد عرف أبو فراس الحمداني حقيقة الحياة والموت، فحط من شأن الدنيا ومتاعها الزائل وتنبّه إلى سطوة الدهر وغدره، فيقول:

الدّهر يومان ذا ثابت وذا زللُ $^3$ \*\* والعيش طعمان ذا صابٌ وذا عسل كذا الزمان فما في نعمة بطرُ \*\* للعارفين ولا في نقمة فشلُ سعادة المرء في السراء إذا رجحت \*\* والعدل أن يتساوى الهم والجذل

 $<sup>^{-1}</sup>$  الصنوبري، الديوان، تحقيق:إحسان عباس، ط1، دار صادر،  $1998، بيروت، لبنان، ص<math>^{-1}$ 

<sup>2-</sup> ينظر، مصطفى الشعكة، الشعر في العصر العباسي، ط6، دار العلم للملايين، 1986، بيروت، لبنان، ص:216.

<sup>3-</sup> الزلل: الخطأ.

<sup>4-</sup> الصاب: شجر مر.

انتهى تطور الزهد الذي عرفته الحياة الروحية الإسلامية إلى التصوف الذي لاحت ظلاله وظهرت أمارته في نهاية القرن الثاني للهجرة واستوى مذهبا واضح الحدود وبيِّن المعالم في القرن الثالث الهجريّ، وتم له ذلك على يد كوكبة من شيوخ الزهد لم يحظ بمثلهم عصر من العصور.

#### 5/ التصوف:

# 5-1/ المفهوم والنشأة:

يبدو أن البحث في أصل اللفظة بالغ الصعوبة، فقد يكون للشيء أكثر من أصل، كما قد تصح الروايات المختلفة، فهناك من يرى أن ظهورها يسبق مرحلة الإسلام، فيما يربط آخرون وجودها بظهور الإسلام، حيث يرى ابن الجوزيّ أن هذه اللفظة جاءت مع الدين الجديد (الإسلام) وارتبطت مع الزهاد.

وقد ورد أن كلمة "الصوفي" مشتقة من الأصل "ص و ف" أو "ص ف و" أو "ص ف ف" فنسبوها إلى الصوف أي أن لباسهم الصوف كما كان حال الأنبياء وشعار الأولياء والأتقياء، وإلى الصفاء (صفاء الأسرار ونقاء الآثار)، وإلى الصف، وإلى الصُّفة أي صفة مسجد رسول الله (صلى الله عليه وسلم)، وهي تعني السقيفة التي كان يجتمع فيها الفقراء المتعبدون لله المتقربون إليه، وإلى الصِّفة حيث أن المتصوفة يبحثون عن صفات الله عزّ وجل، إنه من الصفة، إذ جملته اتصاف بالمحاسن، وترك الأوصاف المذمومة 2.

ويبدو مما تقدّم أن اسم "الصوفي" مشتق من الصوف، وأن كلمة "تصوف" تعني لبس الصوف أو تقلد شعار الصوفيّة، وعلى هذا أجمع الدارسون قديما وحديثا، يؤيد ذلك اللغة والعرف فإننا نقرأ أن فلانا أو علانا لبس الصوف أو لبس عباءة أو لبس المسوح أو لبس الشعر أو لبس المدرعة بمعنى أنّه تزهّد أو سلك طريق الصوفية.

ولا نختلف إن قلنا: إن لكل شيء أصل ومصدر، وإن اختلفت الأقوال وتعددت حول النشأة، فهناك من يرى بأن التصوف مشرقي النشأة لارتباطه بظاهرة الزهد، وهناك من يرى بأن جذوره تعود إلى ديانات أخرى كاليهودية والمسيحية، وبعض الفلسفات، حيث يحاول بعض المستشرقين منهم جولد تسيهر الربط بين مقدمات نزعة التصوف وبين التعاليم الأفلاطونية الحديثة وما يتصل بها من مذهب الفيض ووحدة الوجود $^{8}$  عند أفلوطين.

ويقصد بالتصوف في الاصطلاح تلك التجربة الروحانية التي يعرفها السالكون السائرون إلى ملكوت الذات الإلهية، والحضرة الربانية من أجل اللقاء بما وصلاً وحبا وعشقا، ويمكن القول بأن التصوف هو محبة الله والفناء فيه

 $<sup>^{-1}</sup>$  . أبو العلا عفيفي، التصوف الثورة الروحية في الإسلام، مؤسسة هنداوي، 2020، المملكة المتحدة، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> سهير محمد يوسف قاسم، الطرق الصوفية وتراثها في فلسطين، رسالة ماجستير، جامعة بير زيت، فلسطين، ص:22.

 $<sup>^{-3}</sup>$  - جولد تسيهر، العقيدة والشريعة في الإسلام، ط $^{1}$ ، دار الكاتب المصري،  $^{1946}$ ، القاهرة، مصر، ص $^{-3}$ 

والاتحاد به كشفا وتجليا من أجل الانتشاء بالأنوار الربانية والتمتع بالحضرة القدسيّة 1، وهو أيضا "صدق التوجه إلى الله بما يرضاه من حيث يرضاه"2.

#### 5-2/ الشعر الصوفي ورواده:

كان شعر الزهد مقدمة مهدت السبيل لظهور الشعر الصوفي ثم لازمته بعد ظهوره على أشكال وصور متعددة، ومع مرور الزمن صار هذا الشعر أشد إخلاصا وأقوى عاطفة وأصدق إحساسا لأنه صدر عن أناس حققوا التصوف عمليا $^{5}$  وعاشوا تجاربهم في حياتهم فكان شعرهم صدى لحيواتهم الصوفية عند كل واحد منهم، ويرى عبد الرحمن بدوي أن الجديد في مذهب رابعة العدوية (-180ه) الصوفي هو التجرّد والتسامي عن كل ما هو حسّي والاستغراق في حب الذات الإلهية بمعناه الكامل؛ إذ تقول قي شعرها متغزلة بالذات الإلهية:

أحبُّكَ حبَّيْنِ حبَّ الهوى \*\* وحباً لأنك أهلُ لذاكا فأما الذي هو حبُّ الهوى \*\* فشغلي بذكرك عمن سواك وأمّا الذي أنتَ أهلُ له \*\* فكشفُك للحُجب حتى أراك فلا الحمدُ في ذا ولا ذاك لي \*\* ولكن لك الحمدُ في ذا وذاكا

وانتقل هذا الشعر من طور البساطة والسهولة (الزهد) إلى طور الغموض (الشعر الصوفي) حتى صار من شعر الخاصة لا يقدر على فهمه إلا من أوتي ذوقا وعلما من دقائق أحوالهم وأسرارهم، وما اصطنعه المتصوفة ما يطلق عليه بالرمز "6، وللمتصوفة من الرمزية والأدب الرمزي عامة ما ليس لغيرهم.

### وعني بالتلويح يفهم ذائق \*\* غني عن التصريح للمتعنت

وكان السهروردي (550-587هـ) صاحب حال، يحيا حياة الصوفية؛ فيأخذ نفسه برياضاتهم ويخضعها لمجاهداتهم، قليل الالتفات إلى مراعاة الخلق ملازما للصمت والاشتغال بنفسه، وأكثر عبادته الجوع والسهر والتفكر في العوالم الإلهية 7، وله شعر رائق بليغ يرسم بعض حالات وجده ويصوّر خلجات نفسه حين يغيب عن العالم الذي يعيش في خضمه ليتصل بالذات الإلهية، ولعل أكثر قصائده شيوعا قصيدة "أبدا تحن إليكم الأرواح"؛ إذ يقول8:

<sup>. 173.</sup> أمين، ظهر الإسلام، مج2، ط3، دار الكتاب العربي، 1969، بيروت، لبنان، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> أحمد بن محمد البرنسي المغربي المشهور ب(زروق)، قواعد التصوف على وجه يجمع بين الشريعة والحقيقة، دار مكتبة البيروتي، ص:6.

 $<sup>^{25}</sup>$  عبد الستار السيد متولي، أدب الزهد في العصر العباسي، ص $^{-3}$ 

 $<sup>^{-4}</sup>$  ينظر، عبد الرحمن بدوي، شهيدة العشق الإلهي، ط2، دار النهضة المصرية، 1962، 10، القاهرة، مصر، ص $^{-4}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- م ن، ص:64.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>- ينظر، عبد الرحمن بدوي، شهيدة العشق الإلهي ص:72.

<sup>7-</sup> عبد الستار السيد متولي، أدب الزهد في العصر العباسي، ص:414.

<sup>8-</sup> م ن، ص:421.

أبدا تحن إليكم الأرواح \*\* ووصالكم ريحانه والراح وقلوب أهل ودادكم تشتاقكم \*\* وإلى لذيذ لقائكم ترتاح فإلى لقاكم نفسه مشتاقة \*\* وإلى رضاكم طرفه طماح

إلى أن يقول:

### بالسر إن باحوا تباح دماؤهم \*\* وكذا دماء العاشقين تباح

كما لا يفوتنا أن نذكّر في هذا الصدد بالشاعر الصوفي ابن الفارض (576-632هـ) الذي نشأ في فترة حكم الأيوبيين وعصر تنازع النفوس فيه عاملان متضادان:

أ/ عامل المجون والعربدة والانحلال الخلقي والفسوق والعصيان.

ب/ عامل التقوى والتصوف واستمرار الحروب وانتشار الكروب.

وقد تناول الشعر في مصر وفي غيرها من البلدان هذين اللونين، وتخصص في هاتين الوجهتين، فإما أن يقصد به وجه الله والدعوة إليه، وإما أن يراد به الشيطان وسبيل العصيان، وابن الفارض قد نهل من نبع القرآن والحديث الشريف والعلم الشرعي فسلك طريق الصوفية يصف أحوالهم من وجد وسكر وصحو وهجر ووصل، فكان بذلك موجد الطريقة الرمزية في الأدب العربي<sup>1</sup>، ولم يتخل عن عمود الشعر ما استطاع ذلك سبيلا، وكان يعمد إلى التكرار اللفظي والمعنوي وهذا أمر طبيعي ومألوف في قصائد تدور موضوع واحد.

وقد بلغ بالشعر الصوفي الذروة ووصل به منتهى الإحسان والإجادة ونظم منه قصائده الطوال التي خصصها في الحب الإلهي، و"ديوانه كله وقف على هذا الشعر الصوفي لا يتعداه إلى غير، ولم يسلك فنا آخر وغرضا غيره"2، وفي شعر كثير من المعانى الصوفية كالوجد والعشق الإلهي، حيث يقول ابن الفارض في "تائيته الكبرى":

سقتني حميا الحب راحة مقلتي \*\* وكأس محيًّا مَن عنِ الحسن جلتِ فأوهمْتُ صَحبي أنّ شُرْبَ شَرَابِهِم \*\* بهِ سرَّ سرِّي في انتشائي بنظرة وصرت بِها صبًّا فلمَّا تركت ما \*\* أريد أرادتني لهَا وأحبتِ

فهؤلاء يرون أن صاحب الذوق النافذ البصيرة الدقيق الشعور تغنيه الإشارة عن التصريح، وإنك لتجد لغة الحب الرمزية في أشعارهم مما دفع بالكثير من النقاد والفقهاء والمتكلمين إلى انتقاد هذا الأسلوب عبر العصور المختلفة ولا يزال كذلك، غير أن بعض نقاد وجدوا له منفذا يخرجونه بها من هذا الأمر؛ إذ رأوا أنه حين "امتزج الهوى العذري بالإيمان الإسلامي، وبالفلسفة الأخلاقية المثالية الإغريقية، وتألف من هذه العناصر الثلاثة جو روحي وفكري جديد، وخاصة

2- ينظر، عبد الستار السيد متولى، أدب الزهد في العصر العباسي، ص:440.

<sup>.438:</sup> صنظر، عبد الستار السيد متولي، أدب الزهد في العصر العباسي، ص $^{-1}$ 

حين انتشر التفلسف وشاعت أفكار الفلاسفة اليونانيين" أفضت إلى التصوف العربي أو الإسلامي الخالص المنزّه عن الفلسفات والمذاهب غير الإسلامية.

#### خصائص شعر الزهد والتصوف:

ولما كان الشعراء الرّهاد قد تأثروا كثيرا بالقرآن الكريم، من ناحية الروح والأسلوب معا، وبأحاديث الرسول (صلى الله عليه وسلم) فقد جاءت أساليبهم الشعرية قوية التأثير، واضحة المعنى، بعيدة عن الغرابة والتعقيد، والابتذال، ولأنهم كانوا يخاطبون طبقات مختلفة من الناس فلا بد لهم من مراعاة المقام ومقتضى الحال، ولا شك أن الروح الديني الذي يشيع في قصائدهم يكسبه قوة التأثير في النفوس، هذا بالإضافة إلى تخير الألفاظ والتأنق في التعبير، والإيجاز وجمال العرض، والمقدرة البالغة على الإقناع في سهولة وسلاسة ويسر، كل هذا جعل هذه الطائفة تؤثر تأثيرا ملموسا في تطوّر الشعر ونظمه وصل إلى حد التحرّر من التقيد بالمعاني والأوزان (كأبي العتاهية).

#### خاتمة:

إنّ الحديث عن شعر التدين يستدعي حضور شعر الزهد وهذا الأخير يستحضر شعر التصوّف، لأن الأخيرين يتداخلان بل إنهما متلازمين في أكثر الأحيان، فإذا كان الزهد تفضيل نعيم الآخرة على متاع الدنيا، واشتياق الروح لمعرفة الخالق، فإن التصوّف هو تلك الرحلة الروحانية التي يعرفها السائر إلى ملكوت الذات الإلهية من أجل اللقاء بها وصلا وحبا وعشقا، والتمتع بالحضرة القدسيّة.

وكلُّ من الشعر الزهد والشعر التصوف يشكلان فنا من فنون الأدب العربي الذي عرفته الأمة الإسلامية منذ مراحل تكوِّفا الأولى، مستثمرة في تراثها الشعري القديم (الشعر التديُّن)، مقلدة ومحاكية لمختلف الألوان الشعرية القديمة؛ ملوِّنة إياه بصبغة إسلامية مؤثرة في تغيير الصورة الأدبية من أجل وإخراجها في أدب رمزي من حيث دقة تصوير المعاني والدلالات جمالا وجلالا، مع بيان أن النظريات والآراء الفلسفية التي ظهرت مع نهايات القرن الثاني وبدايات القرن الثالث للهجرة وجدت لها جذورا عميقة في كتاب الله وسنة رسوله، مشكّلة أحد أقوى الاتجاهات الشعرية في العصر العباسي.

المحاضرة السابعة قصيدة المديح في الشعر العربي القديم



# قصيدة المديح في الشّعر العربي القديم

#### مقدمة:

ظل الشاعر العربي منذ القدم يدور في فلك الفنون الشعرية المعروفة، مع بعض التحولات التي فرضتها مستجدات الحياة، وما اقتضته تلك الظروف من تغيّر وتطوّر، فخضع الشاعر لهذه المستجدات واستجاب للتحديات التي أطّرت الوضع العام، فأدى ما عليه من المهمات، التي تراوحت بين الانتماء القبلي والعصبية له طورا، والانتماء الديني والقومي طورا آخر، وحقل القيّم الأخلاقية والعلاقات الإنسانية طورا ثالثا، وكان للشاعر مكانة جليلة بين أفراد قبيلته، يقول ابن رشيق: "كانت القبائل من العرب إذا نبغ فيها شاعر أتت القبائل فهنأتها، وصنعت الأطعمة، واجتمع النساء يلعبن بالمزاهر، كما يصنعون في الأعراس، ويتباشر الرجال والولدان، لأنه حماية لأعراضهم، وذبّ عن أحسابهم، وتخليد لمآثرهم، وإشادة بذكرهم (...) وكانوا لا يهنئون إلا بغلام يولد، أو شاعر ينبغ فيهم، أو فرس تنتج" وقد يقع الشاعر في المتناقضات أحيانا فيمدح اليوم إنسانا ويذمه غدا، وقد وضع النقاد النابغة والأعشى في الطبقة الأولى لفحول الشعراء واحتفوا بشعرهما، كما احتفوا ببضاعة أمثالهما من المتكسبين بالشعر.

### 1- المدح في اللغة والاصطلاح:

#### 1-1/ في اللغة:

جاء في لسان العرب: المِدح نقيض الهجاء، وهو حسن الثناء، يقال: مدحته مِدحة واحدة، والمدائح: جمع المديح من الشعر الذي مدح به كالمدحة والأمدوحة  $^2$ ، كما ورد هذا اللفظ في القاموس المحيط: مدحه كمنعه مدحا ومِدحةً: أحسن الثناء عليه (...) والمُديح والأُمدوحة ما يُمدح به، وجمعه: مدائح وأماديح  $^3$ ، والأخيرة على غير قياس، ونظيره حديث وأحاديث  $^4$ .

### 1-2/ في الاصطلاح:

المدح في اصطلاح أهل الأدب هو وصف الشاعر غيرة بالجميل والفضائل والثناء عليه، وهو غرض قديم من أغراض الشعر، يصوّر الخُلقيّة الرفيعة وهي حول الفضائل الأربع التي ذكرها "قدامة بن جعفر" في كتابه "نقد الشعر"، وهي: "العقل والعفة والعدل والشجاعة"، ثم جاء ابن رشيق المسيلي وفرّعها إلى: الكرم والوفاء والحزم والعزم وحصافة الرأي والعاطفة الدينية.

وقد نقل لنا ابن رشيق عن أهل النقد والأدب قولهم: "بُنِيَ الشعر على أربعة أركان، وهي: المدح والهجاء والنسيب والرثاء، وقالوا قواعد الشعر أربع: الرغبة والرهبة والطرب والغضب، فمع الرغبة يكون المدح والشكر، ومع الرغبة يكون

 $<sup>^{-1}</sup>$ ابن رشيق، العمدة في صناعة الشعر ونقده، تحقيق: النبوي عبد الواحد شعلان، ج  $^{2}$ ، مكتبة الخانجي،  $^{2000}$ ، القاهرة، مصر، ص $^{-1}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن منظور، لسان العرب، مادة (مدح)، ص $^{-2}$ 

 $<sup>^{240}</sup>$ . س $^{2005}$ ، ط $^{3}$ ، ط $^{3}$  القاموس المحيط، تحقيق: محمد نعيم العرقسوسي، مادة (مدح)، ط $^{3}$ 

<sup>4-</sup> ابن منظور، لسان العرب، ص:4165.

الاعتذار والاستعطاف، ومع الطرب يكون الشوق ورقة النسيب، ومع الغضب يكون الهجاء والتوعد والعتاب الموجع"1، ويجمع صاحب العمدة الشعر في أربعة أصناف: "المديح والهجاء والحكمة واللهو، ثم يتفرع من كل صنف من ذلك فنون، فيكون من المديح المراثي والافتخار والشكر، ويكون من الهجاء الذم والعتاب والاستبطاء، ويكون من الحكمة الأمثال والتزهيد والمواعظ، ويكون من اللهو الغزل والطرد وصفة الخمر والمخمور"2، وقد تتضاءل وتبهت صورة الذات إلى حد بعيد حين يتقدم الشاعر بمُدحته إلى غيره وأشد ما يكون فيها انشغالا بممدوحه.

ويعد المدح في الشعر العربي القديم من الفنون الرئيسية لارتباطه الوثيق بالحياة القبلية، فالشاعر يمدح قبيلته دفاعا عنها، بمدح ساداتها وشجعانها ولا يجد غضاضة في ذلك لأنه يعود إليه وهو فرد من أفراد قبيلته، ولذلك حاز هذا اللون من الشعر الحظ الأوفر من الإبداع الشعري القديم.

#### 2- بنية قصيدة المديح:

حافظ المدح على الأسلوب القديم، فجُلُّ الشعراء يعنون بالاستهلال وحسن التخلص، فيبتدئون مدائحهم في الغالب الأعم بالوقوف على الأطلال، وذكر ديار أحبتهم، متشبيبن بحم مستعيدين ذكرياتهم وذكرى فراقهم، ثم ينتقلون إلى ممدوحهم على راحلتهم -فرساكانت أو ناقة - فيأتون إلى تصوير الرحلة بكل التفاصيل، ويذكرون بالوصف ما يقع عليه بصرهم من حيوانات وطيور ومظاهر طبيعية أثناء رحلتهم، وقد يذكر الشاعر/المادح بُعد المسافة ومشقة السفر من السهر والتعب استعطافا لممدوحه، ثم ينتقل إلى المدح، ولعلّه يجعل ناقته أو فرسه تتظلم باكية شاكية مما لاقته من مشّاق الرحلة، يقول النابغة في مدح النعمان (بحر الطويل):

وَقَفْتُ بِرَبِعِ الدارِ قَد غَيَّرَ البِلَى \*\* مَعارِفَها وَالسارِياتُ الْهُواطِلُ أُسائِلُ عَن سُعدى وَقَد مَرَّ بَعدَنا \*\* لِي عَرَصاتِ الدارِ سَبِعٌ كُوامِلُ

إلى أن يقول 4:

وَأَنَّ تِلادي إِن ذَكَرتُ وَشِكَّتي \*\* وَمُهري وَما ضَمَّت لَدَيَّ الأَنامِلُ حِباؤُكَ وَالعِيسُ العِتاقُ كَأَغَّا \*\* هِجانُ المَها تُحدى عَلَيها الرَحائِلُ

احتفى النقاد أيما احتفاء بشعر المدح، وخاصة مدح شعراء البلاط، ولم يكتفوا بأن يجعلوا "المدح" أهم الأغراض الشعرية، بل بالغوا بأن جعلوا المدح غاية القصيدة العربية؛ إذ يذكر ابن قتيبة مذهب أصحاب عمود الشعر الجاهلي، وأنّه سمع بعض أهل الأدب، يقول إنّ: "مقصِّد القصيد إنما ابتدأ فيها بذكر الديار والدِّمن والآثار فبكى وشكا وخاطب الرّبع واستوقف الرفيق، ليجعل ذلك سببا لذكر أهلها الظّاعنين عنها (...) ثم وصل ذلك بالنسيب فشكا شدّة الوّجد، وألم

<sup>120</sup>: ابن رشيق، العمدة، ص-1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- م ن، ص:121.

<sup>115</sup>: صر، صر، ص15: النابغة الذبياني، الديوان، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة، مصر،

<sup>4-</sup> النابغة الذبياني، الديوان، ص:119.

الفراق، وفرط الصبابة والشوق، ليميل نحو القلوب، ويصرف إليه الوجوه، وليستدعي به إصغاء الأسماع إليه؛ لأن التشبيب قريب من النفوس لائط بالقلوب؛ لما قد جعل الله في تركيب العباد من محبة الغزل وإلف النساء (...) فإذا علم أنه قد استوثق من الإصغاء إليه والاستماع له، عصّب بإيجاب الحقوق فرحل في شعره وشكا النصب والسهر وسرى الليالي، وحرَّ الهجير وإنضاء الراحلة والبعير، فإذا علم أنه قد أوجب على صاحبه حقّ الرّجاء والتّأميل، وقرر عنده ما ناله من المكاره في المسير، بدأ في المديح فبعثه على المكافأة وهزّه للسماح وفضّله على الأشباه، وصغّر في قدره الجزيل (...) فالشاعر الجيد من سلك هذه الأساليب، وعدل بين هذه الأقسام، فلم يجعل واحدا منها أغلب على الشعر"1.

ويشهد تراث الشعر العربي أن المدح لم يكن غاية القصيدة وعمودها إلا عند الشعراء المتكسبين به، فاطرفة وقف بأطلال "خولة"، واشتكى وبكى ووصف راحلته، ثم لم يتخذ هذا كله سبيلا وحيلة للعطاء، ولم يقصد إلى هر ممدوح للسماح وبعثه على المكافأة، وكذلك فعل الحارث بن حلزة حين وقف على الأطلال وبكى هجران "أسماء"2، ثم انطلق يعرض قضية قومه.

ولم يكن ابن قتيبة وحده من اهتم وتحدث عن المقدمات، وإنما اهتم بها نقاد آخرون من أمثال ابن رشيق في (العمدة)، وابن الأثير في (المثل السائر) والقرطاجني في (منهاج البلغاء)، ولذلك حرص النقاد على ضرورة تحسين المقدمة أو حسن الابتداء.

وقد نسج الشعراء على هذا النسق وساروا على هذه السبيل التي سلكها الأقدمون في استهلال قصائدهم بالمقدمة الغزلية والوقوف على الأطلال والبكاء على الأحبة، وربما جعلوا مطالع/صدور مدائحهم وصفا خالصا للطبيعة أو للخمر، كما فعل "أبو نواس" الذي ثار على هذا التقليد الفني الذي اتخذه القدامى ناموسا ينسجون عليه أشعارهم، في العديد من قصائده:

عاجَ الشَقِيُّ عَلَى دَارٍ يُسَائِلُها \*\* وَعُجتُ أَسَأَلُ عَن خَمَّارَةِ البَلَدِ لا يُرقِئُ اللَهُ عَينيَ مَن بَكى حَجَراً \*\* وَلا شَفى وَجدَ مَن يَصبو إلى وَتَدِ يَبْكِي عَلَى طَلَلِ الْمَاضِينَ مَنْ أَسَدٍ \*\* لاَ دَرَّ دَرُّكَ قُل لِي مَن بَنو أَسَدِ

وقصيدته التي يقول فيها:

دَعْ عَنْكَ لَوْمِي فِإِنّ اللَّوْمَ إِغْرَاءُ \*\* ودَاوِيْ بِالَّتِي كَانَتْ هِيَ الدّاءُ صَفراءُ لا تَنْزِلُ الأحزانُ سَاحَتها \*\* لَوْ مَسَّها حَجَرٌ مَسَّنهُ سَرّاءُ قامْت بِإِبْرِيقِها، والليلُ مُعْتَكِرُ \*\* فَلاحَ مِنْ وَجْهِها في البَيتِ لألاءُ ليَلكَ أَبْكِي ولا أبكى لمنزلةٍ \*\*كانتْ تَحُلُّ بِها هندٌ وأسْماءُ ليلك أَبْكِي ولا أبكى لمنزلةٍ \*\*كانتْ تَحُلُّ بِها هندٌ وأسْماءُ

غير أن محاولة تمرد الشاعر على النظام المألوف في بنية القصيدة العربية القديمة؛ وتعويضه بوصف الخمر والقيّان ومجالس العبث من ناحية، والحطّ من منزلة العرب والاستهزاء بهم من ناحية ثانية، أمران شوّها ثورة أبي نواس الفنيّة، بل وأفشلا محاولته التمردية الثائرة.

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن قتيبة، الشعر والشعراء، تحقيق: أحمد محمد شاكر، ج1، دار المعارف، مصر، ص: -74 - 76

<sup>2-</sup> ينظر، عائشة عبد الرحمن، قيم جديدة للأدب العربي القديم والمعاصر، ص:53.

ولعلّه فات بعض الباحثين أن شاعر آل بيت رسول الله (صلى الله عليه وسلم) الكميت بن زيد الأسدي قد سبق أبا نواس في ثورته على المقدمات الطلليّة في "هاشمياته"، وبالخصوص في بائيته الشهيرة، والتي لم يعد يطرب فيها للبيض الحسان، ولا للأطلال والرسوم الدارسة، فيقول<sup>1</sup>:

طَرِ بِتُ وما شَوقاً إلى البِيضِ أَطرَبُ \*\* ولاَ لَعِباً أَذُو الشَّيبِ يَلعَبُ
ولم يُلهِنِي دارٌ ولا رَسمُ مَنزِلٍ \*\* ولم يَتَطَرَّبِنِي بَنضانٌ مُخَضَّبُ
وَلاَ أَنَا مِمَّن يَرْجرُ الطَّيرُ هَمُّهُ \*\* أَصَاحَ غُرَابٌ أَم تَعَرَّضَ ثَعلَبُ
وَلاَ أَنَا مِمَّن يَرْجرُ الطَّيرُ هَمُّهُ \*\* أَصَاحَ غُرَابٌ أَم تَعَرَّضَ ثَعلَبُ
وَلكِن إلى أَهلِ الفَضَائِلِ والنُّهَى \*\* وَخَيرِ بَنِي حَوَّاءَ والخَيرُ يُطلَبُ

# قصيدة المديح: النشأة والدوافع:

كانت المدحة في بداية أمرها حرّة كغيرها، وكانت المشاعر النبيلة وراء ظهورها وغذّتها القرائح المبدعة المتوهجة، ولما سقطت في أيدي المتكلفين وتوسّل إليها وبما المتّجرون وملكها الناقدون، أخذوها وأخضعوها لمقاييس وسنن هي من ابتكارهم، حيث يرى قدامة بن جعفر، أنّه "لما كانت فضائل الناس من حيث إخّم ناس، لا من طريق ما هم مشتركون فيه مع سائر الحيوان، على ما عليه أهل الألباب من الاتفاق في ذلك إنّما هي: العقل والشجاعة والعدل والعفة، كان القاصد لمدح الرجال بمذه الأربع خصال مُصيبا والمادح بغيرها مخطئا؛ ويمكن أن يقتصر شاعر على بعض فلا يعد مخطئا بل مقتصرا، أو يتكئ على بعض ويفرط فيه أكثر من غيره (...) ثم أنه لما رأى الشعراء قد تفننوا في المدح وتناولوا فضائل أخرى، كالقناعة والسماحة والحماية والصبر على الملمات وغيرها، تكلف في إرجاع هذه الصفات إلى تلك الفضائل الأربع".

لقد رسم الشاعر بريشة الفنان في ممدوحه لوحة مدحية غاية في الجمال والمثالية الرفيعة التي تقدرها الجماعة مثل السخاء والإقدام والتسامح والعفة وحماية الجار وإغاثة الملهوف والعدل والنبل والشهامة وغيرها من مكارم الأخلاق ومحامد الصفات، وجاء من بعدهم شعراء العصر الإسلامي وزادوا عليها صفات جليلة تميّزه، كالتواضع والوقار والإيمان والورع والزهد والتقوى وغيرها من صفات المثالية الإسلامية، وعلى هذه السبيل مضى الشعراء في مدح الخلفاء والولاة والأمراء مع تزيينها بإضافة فضيلة الحكم وما ينبغي أن يكون عليه من التمسك بالقوانين السماوية والعمل بحا، والتحلّي بالحلم والعفو والحكمة والعدل الذي قامت عليه السماوات والأرض، يصف المتنبي ممدوحه بالحلم الجميل عن قدرة وقوة لا عن ضعف وخوف، فيقول 3:

رَأيتُكَ عُضَ الحِلْمِ في عُضِ قُدرَةٍ \*\* وَلَوْ شَئْتَ كَانَ الحِلْمُ مَنْكَ الْمُهَنّدَا وَلَكُنْ تَفُوقُ النّاسَ رَأياً وَحِكَمةً \*\* كما فُقتَهمْ حالاً وَنَفساً وَعُتِدَا يَدُقُ على الأَفكار ما أنتَ فاعلٌ \*\* فيُترك ما يخفَى ويؤخَذُ ما بَدَا

<sup>.512.</sup> الكميت بن زيد الأسدي، الديوان، تحقيق: نبيل طريفي، ط 1، دار صادر، 2000، بيروت، لبنان، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> قدامة بن جعفر، نقد الشعر، تحقيق: محمد عبد المنعم خفاجي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ص:96.

<sup>.372:</sup> للتنبي، الديوان، دار بيروت للطباعة والنشر، 1983، بيروت، لبنان، ص $^{-3}$ 

يؤكد المتنبي أن القوة في مواضع القوة حكمة، والعفو والحلم في مواطن العفو قوة، ثم ينثني إلى تركيز المدح على شخص ممدوحه ووصفه بالحكمة البالغة التي فاق بما جميع الناس، ووضع سلوكه وأفعاله فوق مستوى العقول والأفكار، وفي الأبيات إشارة إلى قوله تعالى: ﴿خُذْ الْعَفْوَ وَأَمُرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنْ الجُاهِلِينَ ﴾ 1.

وتمكن حذاق الشعراء من تجسيد هذه القيّم والمحامد في ممدوحيهم، حتى لكأنّك تراها ماثلة أمام أعين الرعية حتى يقتدوا بها ويسيروا على ضوئها، وابن الرومي من أولئك الشعراء الذين مدحوا بهذه الصفات والخلال الكريمة، فيقول<sup>2</sup>:

أَخَا نِعَمٍ تتمُّ بِلا فَنَاءٍ \*\* ذَا كَانَ التَّمَامُ أَخَا الْفَنَاءِ

يَزِيدُ اللَّهَ فِيهَا كُلَّ يَوْمٍ \*\* فلا تَنْفَكُ دَائِمَةَ النَّمَاءِ
شهدتُ لقد لهوتَ وأنت عفُّ \*\* مصونُ الدِّين مبذولُ العطاءِ
تَغَنَّتكَ القيَّانُ فما تغنَّتْ \*\* سوى محمولِ مدحِك من غِناءِ
وَأَحْسَنُ مَا تغَنَّاكَ المُغنِّي \*\* غناءٌ صَاغَهُ لَك مِنْ ثَنَاءِ
كَمُلتَ فَلَسْتُ أَسْأَلُ فِيكَ شَيئًا \*\* يزيدُكُه المَليكُ سوَى البقاءُ

فهذه الخلال الحميدة وهذا الممدوح ذو كرم وسخاء وثراء لا حدّ له، فهو إن سمح لنفسه باللهو في فترة الأعياد إلا أنّه شديد الحرص على دينه، متمسك بتعاليمه وممتنع عما لا يحل، مترفع عما لا يليق ويجمل به، وقد جعل ابن الرومي من صفات ممدوحه هذه بمثابة المثل الأعلى لكل الممدوحين.

والمدح من أقرب الفنون إلى النفوس وألصقها بالعاطفة الصادقة، وقد نكون أقرب إلى الصواب إذا قلنا إنّ للمدح صورة أخرى قديمة امتزجت بفنين آخرين قريبين منه وهما الفخر والغزل، أليس الغزل في أكثره ثناء على المحبوب؛ والمفاخرة في أغلبها مدح للقوم؟ بلى، إخّما كذلك، ف"عمرو بن كلثوم" في معلقته كان مفاخرا ومتعاظما بقومه مادحا لهم، والحال نفسها مع "الحارث بن حلزة" في منافحته عن بني بكر، وقد نصيب إذا قلنا: إنّ امرئ القيس قد بالغ في مدح بني تميم لما استجارهم فأجاروه، فها هو يشكر لهم جميل موقفهم ويمدحهم، فيقول:

كَأْيِيِّ إِذْ نَزِلتُ علي المَعلي \*\* نَزَلتُ علَى البَوَاذِخِ من شَمَام فما مَلكُ العرَاقِ عَلَى المُعَلَّى \*\* بِمُقْتَدِرٍ وَلاَ مَلِكُ الشَّامِ فما مَلكُ العرَاقِ عَلَى المُعَلَّى \*\* بِمُقْتَدِرٍ وَلاَ مَلِكُ الشَّامِ أَقَرَّ حَشَا امْرِئِ القَيْسِ بن حجْرِ \*\* بَنُو تَيْمٍ مَصَابِيحُ الظَّلامِ

فلما جاء زهير بن سلمى ورأى فضل هرم بن سنان وحارث بن عوف في حسم الخصومة والنزاع بين قبيلتي: عبس وذبيان، والذي دام أربعين سنةً، ووقف على ما قام به هذان السيدان في نزع فتيل العداء وإطفاء نار الحرب، وما تحملاه من أعبائها بأموالهما في دماء القتلى كديّة لأهاليهم، وجادا بأنفس ما لديهما في الوقت العصيب، وقيل إنحا ثلاثة آلاف ناقة<sup>3</sup>، أُعجب بشخصيتهما، وتأثر بصنيعهما الجميل أيما تأثر، وامتلأ قلبه بحبهما وعظمت مكانتهما في نظره،

 $^{-2}$ ابن الرومي، الديوان، ج 1، شرح: أحمد حسن بَسَج، ط3، دار الكتب العلمية، 2002، بيروت، لبنان، ص $^{-2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- الأعراف، الآية 199.

<sup>3-</sup> أبو الفرج الأصفهاني، الأغاني، ص:

فهاج إبداعه وجادت قريحته فمدحهما بقصائده الخالدة ومدائحه الصادقة؛ إذ لا يخفى علينا أن المديح: ثناء يسبغه الشاعر على ممدوحه، إما اعترافا بفضل، أو رغبة في نوال، فكان الفضل أولى من العطاء والنوال، فقال  $^1$ :

# تَدَارَكَتُما عِبْسًا وذَبْيَانَ بَعْدَ مَا \*\* تَفانُوا ودقوا بَينَهُم عِطْر منشم فَأَصْبحَ يَجْرِي فِيها مِن تِلَادِكُمْ \*\* مَعَانِم شَتَّى مِن إفال المزنَّم يُنجِّمُهَا قَوْمٌ لِقَوْمٍ غرامةً \*\* ولَمْ يهْرِيقُوا بَينَهَمَ ملْءَ مِحجَم

والرجل الذي يتمتع بفضائل الأخلاق من شجاعة وكرم وحسن جوار ولين جانب بالإضافة إلى الحكمة يكون أهلا لكل مدح وثناء، وقد كان حظّ ابن سنان في تلك المدائح أكثر من ابن عوف، وهما وإن قابلا مدائح زهير بالعطايا والجوائز، فإن الذي دفع الشاعر إلى نظم تلك الأماديح إنما هو الإعجاب بشخصية الرجلين الفذة، وليس التكسب والبوال.

ويأتي بعد ذلك "الأعشى" ليجعل من الشعر سلعة يُقتات بها، بل سلعة تباع، ومتجرا يقصد به أمصار الأرض لا يبالي من يعرضها عليه<sup>2</sup>، ويجوب بها البلاد حتى بلغ قلاع وقصور ملوك الأعاجم، لينال الجوائز ويحوز العطايا والهدايا، مقتفيا آثار من سبقوه، وقصته مع "كسرى" معروفة، يوم سعى إليه بقصيدته منشدا:

# أَرِقْتُ وَمَا هَذَا السُّهَادُ المُؤَرِّقُ \*\* وَمَا بِي مِنْ شَوْقٍ وَمَا بِي مِعْشَقُ

فلما ترجموا لكسرى، أنه ذكر أرقه من غير سقم ولا عشق، قال ما ترجمته: إذا كان سهر من غير سقم ولا عشق فهو لص<sup>3</sup>، فالشاعر نادرا ما يصدر في مدحه عن إيمان صادق خالص بممدوحه، إنما هو إعجاب بما يجنيه من أعطيات.

وهكذا عمّ البلاء وصار شعر المدح إلى التكسّب الديء، وصار كبار الشعراء يستجدون بشعرهم السادة والكبراء؛ والملوك والأمراء، ويطلبون ذلك صراحة ودون خجل أو أنفة بعد أن كانوا يستحيون من فعل/قول ذلك، ولعلّ خير من يمثّل هذا الشعر خير تمثيل "النابغة الذبياني" ومدحه لـ"النعمان بن المنذر"، فمدائحه فيه صريحة الدلالة على انفعاله به بقدر ما كان العطاء جزيلا:

وإِن تلادي إِن ذكرتُ وشكَّتي \*\* ومهري وما ضمّت إليّ الأناملُ حباؤك والعيس العتاق كأغًا \*\* هجان المهى تُحدَى عليها الرحائلُ فإن تَحيَ لا أملل حياتي وإن تَمُت \*\* فما في حياةٍ بعدَ موتِكَ طائل

وقوله:

# فلن أذكر النّعمان إلا بصالح \*\* فإِنّ له عندي يَديًا وأنعما

ولا يفوتنا أن نغمط بعض الشعراء حقهم في الترفع عن ذلك، وأبوا على نفوسهم الكريمة أن يتخذوا من المدح فنا من فنونهم، كما فعل جميل بن معمر وعمر بن أبي ربيعة والعباس بن الأحنف وغيرهم كُثُر 1؛ إذ من الإجحاف

 $<sup>^{-1}</sup>$  الزوزي، شرح المعلقات السبع، تقديم: عبد الرحمان المصطاوي، ط $^{2}$ ، دار المعرفة،  $^{2004}$ ، بيروت، لبنان، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن رشيق، العمدة، ج $^{1}$ ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{-3}</sup>$  ابن قتيبة، الشعر والشعراء، ج $^{-1}$ ، دار المعارف، القاهرة، مصر، ص $^{-3}$ 

ربط قصائد المدح في الشعر العربي القديم بغرض التكسب وأخذ الأعطيات، بل ثمة دوافع كثيرة وأسباب أخرى تختلف باختلاف الشعراء.

ونجد المدح لا يتوقف عند حدود الإعجاب بشخصية الممدوح، بل يخضع لدوافع وبواعث أخرى كالرغبة في العطاء والرهبة من النقمة، فها هو النابغة الذبياني يلج قصور الغساسنة ويمدح ملوك الحيرة، فينال جوائزهم ويقبل صلاتهم ويخضع للنعمان بن المنذر الغساني ويكوّن ثروة طائلة بمدائحه، حتى قيل إنه كان يأكل ويشرب في صحافٍ من الذهب والفضة، وهكذا تحوّل شعر المدح في أواخر العصر الجاهلي إلى وسيلة تكسب رخيص، وبات تأثيره في القبائل والأشخاص كبيرا، فهو يُعلي من شأن الخامل ويحط من قيمة الشريف، ويرفع قبيلة ويضع أخرى، وها هي قبيلة بني أنف الناقة ترتفع بشعر الحطيئة، وهم الذين كانوا يخجلون من اسمهم، وبقوا على ذلك إلى أن مدحهم الحطيئة فأزال عنهم ذلك العار، بقوله:

### قصيدة المديح بين الصدق والكذب:

وصف الخليفة الثاني "عمرُ بن الخطاب" زهيرَ بن أبي سُلمى بأنّه لا يمدح الرجل إلا بما فيه، والمقصود بهذا الكلام أن عمرَ بن الخطاب يثني على صدق زهير ويُكبِرُ فيه التزامه الحق، فلا يتجاوزه ولا يثقل مدحته بالزيف والأباطيل، وإغراقها في وحل المبالغة والكذب، في حين نجد قدامة بن جعفر يشير إلى أن النقاد تباينوا في شأن هذه المسألة، ففريق ذهب إلى مباركة الغلو والمبالغة في المدح، وفريق آخر رفض هذا المنحى وعدّه مفسدة، وقد وقف قدامة مع الفريق الأول؛ إذ استحسنه بقوله "أعذب الشعر أكذبه"2.

ولا يخفى علينا أن بعضا من الخلفاء والولاة كانوا يفضّلون الغلو ويباهون بالمبالغة والإفراط، فيجزلون العطايا ويغدقون الأموال على هؤلاء الشعراء، وقد ذكر ابن رشيق<sup>3</sup> في "العمدة" أن طائفة من الشعراء اجتمعوا بباب المعتصم، فأرسل إليهم: مَن كان منكم يحسن أن يقول مثل قول "النُميري" في أمير المؤمنين الرشيد:

إنّ المكارم والمعروفَ أودية \*\* أحلّك الله منها حيث تجتمعُ إذا رفعتَ أمرا فالله رافعُه \*\* ومن وضعتَ من الأقوام متضع من لم يكن بأمين الله معتصما \*\* فليس بالصلوات الخمس ينتفعُ إن أخلف الغيثُ لم تخلف أناملُه \*\* أو ضاق أمرٌ ذكرناه فيتسِعُ

فليدخل، فقال محمد بن وهب: فينا من يقول خيرا منه يا أمير المؤمنين، وأنشد:

ثلاثة تُشرق الدنيا ببهجتهم \*\* شمسُ الضحى وأبو إسحاق والقمرُ تحكي أَفاعيله في كلّ نائلةٍ \*\* الغيثُ واللّيث والصَّمْصَامَةُ الذّكرُ

فأمر بإدخاله وأحسن صلته، ولذلك لما قامت الرغبة والرهبة مقام إعجاب الشاعر بشخصية الممدوح في إنشاء المدائح، أصبح هم الشاعر مقصورا على أن يرضى ممدوحه ويسوقه إلى ما يريد منه، لم يتورع على جعل الوضيع رفيعا

 $<sup>^{-1}</sup>$  أحمد بدوي، أسس النقد الأدبي عند العرب، دار نحضة مصر للطباعة والنشر، 1996، القاهرة، مصر، ص $^{-1}$ 

<sup>25</sup>: قدامة بن جعفر، نقد الشعر، ص25.

<sup>3-</sup> ابن رشيق، العمدة، ص:139.

واللئيم كريما والجبان شجاعا ومقداما، ولهذا السبب عاب النقاد شعر المدح ورأوا أنه مختلق كذب، فمدائح أبي الطيب المتنبي في كافور الإخشيدي وغيرها في سيف الدولة الحمداني الذي كان يرى فيه خصال العظمة والسمو والرفعة التي يحبها المتنبي إلى أبعد الحدود، كانت صادقة، بخلاف مدحه لكافور فإنّه يُشتَّم منها الطمع في النوال، ونعني به هنا طمعه في الولاية التي وعده بما كافور الإخشيدي، إننا حين نسمع أن نقرأ مدحته أ:

أَبَا كُلِّ طَيِّبٍ لَا أَبَا المسكِ وَحَدَهُ \*\* وَكُلَّ سَحَابٍ لَا أَخصُّ الغَوَادِيَا

نشعر أنه هجاء مغلف بلباس المدح، بينما يهجوه متذمرا بل ساخطا2:

مَا يَقبِضُ المَوْتُ نَفسًا مِنْ نُفُوسِهِم \*\* إلَّا وَفي يَدِهِ مِن نتنه عُودُ

ويكشف المتنبي في بعض قصائده عن إعجاب كبير بأخلاق ومثل جعلت من ممدوحه المثل الأعلى الذي لا نظير له في عين شاعرنا؛ إذ نجده يبالغ ويختلق حين يقول إن هذا الممدوح أجل من أن يكون بشرا لعظم صفاته ونبل خصاله، وقد دافع بعض النقاد عن المدح المختلق وكان أحمد بدوي واحدا منهم؛ إذ يرى أن صدق الشاعر وكذبه وإن كانا من مقاييس النقد إلا أن للأشعار المختلفة أيضا دورها في ترويج الفضائل والكمالات، لأنها بحيث يهواها الإنسان ويحب أن يتصف بها وينسب إليها وإن لم تكن فيه. فلو لم يكن الشاعر المختلق يصوّر بشعره الصادر عن عاطفة غير صادقة شخصا مثاليا يشجع النفوس أن يقتدوا به ويتابعوا خطواته، وأن يتنافسوا على تحقيق صفاته، وأن يوالوه ويعادوا غيره، لكان شعر المدح جديرا بالإلقاء في الهاوية في الهاوية أي الطيب المتنبي شجاعة ممدوحه وكرمه وصفا يخرج بهما عن كونه مجرد وصف لخصال وفضائل تستوجب المدح إلى حديث زهو وإعجاب بل إلى اختلاق صفات وخلالٍ تجعل من ممدوحه أكبر من أن يكون إنسانا، فيقول 4:

تَجَاوِزَ قَدْرَ الْمَدْحِ حَتَى كَأَنَّهُ \*\* بِأَحْسَنَ مَا يُثْنَى عَلَيهِ يُعَابُ أَيَا أَسَدًا فِي جِسْمِهِ رُوحُ ضَيْغَمٍ \*\* وَكَمْ أُسْدٍ أَرْوَا حُهُنَّ كِلاَبُ جَرَى الْخُلْفُ إِلا فيكَ أَنَّكَ وَاحِدٌ \*\* وأَنَّكَ لَيْثُ وَالْمُلُوكُ ذِئَابُ

فالمتنبي يرفع ممدوحه فوق كل مدح، ويصور لنا أن قوة ممدوحه وهمته ما هي إلا قوة الأسود وبطشها، على أن هناك أسودا بأرواح الكلاب.

كما أورد ابن المعتز<sup>5</sup> قصيدة لـ"علي بن الجهم" يمدح فيها المتوكل، وفيها يقول:
وصاح إبليس بأصحابه \*\* حل بنا ما لم نزل نحذر
مالي وللغر بني هاشم \*\* في كل دهر منهم منذر

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المتنبي، الديوان، ص:444.

<sup>-2</sup> المصدر السابق، ص-2

<sup>.214:</sup> أحمد أحمد بدوي، أسس النقد الأدبي عند العرب، ص $^{-3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- المتنبي، الديوان، ص:318.

<sup>5-</sup> ابن المعتز، طبقات الشعراء، ص:101.

فقال المرزباني<sup>1</sup> إن هذه الجرأة التي اجترأها علي بن الجهم تعكس أن هذا الشاعر جعل بني العباس كالأنبياء المرسلين والمنذرين الذين ظهروا الواحد بعد الآخر في أحقاب متفاوتة من الزمن.

#### خاتمة:

تجدر الإشارة إلى أن قصائد المدح قد تطورت على يدي حذاق الشعراء وخاصة في العصر العباسي، بما سجلته هذه الأماديح من وقائع وأحداث جسام، وصور من البطولات العربية الخالدة، وما تمثّله هؤلاء الشعراء من العناصر القديمة وأضافوا إليها ما جادت به قرائحهم من إبداعات وعناصر جديدة مأخوذة من بيئتهم وحضارتهم الجديدتين، حيث فرضت هذه المعطيات الجديدة نفسها على الشعراء ودفعتهم ليلائموا بين الممدوح والمدحة، فإذا مدح الخليفة نوّه بورعه وحكمته وعدله، وإذا مدح القادة تحدّث عن غزواتهم وبطولاتهم وقتلهم الأعداء، وإذا مدح الوزراء والولاة أكثر من ذكر حسن تدبيرهم وحكمة سياستهم، وفعل ذلك أيضا مع العلماء والقضاة والقيان، كل حسب مجال عمله، وطريقة تفكيره.

## المحاضرة الثامنة رثاء المدن والممالك في الشعر الأندلسي والمغربي



## رثاء المدن والممالك في الشّعر الأندلسي والمغربي

#### تمهيد:

رثاء الممالك الزائلة والمدن المفجوعة موضوع طريفة في شعرنا العربي القديم يرتبط بأحداث جليلة ألمَّت بالمسلمين، وكان لها الحظ الأوفر في بلاد الأندلس؛ إذ بدأ ظل المسلمين يتقلص شيئا فشيئا عن هذه البلاد المترامية الأطراف والجغرافية الساحرة والفردوس المفقود.

وإذا كان الشاعر العربي في جاهليته قد بكى ديار الأحبة لظروف أملتها ضرورة الصراع من أجل البقاء فإنّ الشاعر الأندلسي لم يفته أن يبكي المدن المنهارة والممالك الذاهبة، ليجعله فنا أندلسيا أصيلا وجدت دواعيه ودوافعه في المشرق والمغرب على حدّ سواء، وخص الأندلس ببعضها، وتفرّد بأنه جرى مع هذه الدوافع والأسباب إلى غايتها حتى تميّز به، فخرج هذا الضرب من الشعر إلى الحياة الأدبية بين الأحداث المتلاحقة ومن الصراع المستمر بين الأحزاب المختلفة التي تأسست على أنقاض الخلافة المنهارة، وبين الأندلسيين وغيرهم من الغزاة والنصارى.

#### 1- الأصول المشرقية لبكاء المدن:

بكى شعراء المشرق في العصر العباسي بغداد لما كثر الخراب وانتشر الدمار أثناء الفتنة (سنة 197هـ) بين ابني هارون الرشيد، الأمين والمأمون، وسالت دموعهم الغزيرة حزنا وكمدا على ما لحق حاضرتهم (بغداد)، فها هو الشاعر العباسي عمرو بن عبد الملك الوراق يذرف الدموع عليها، ويردّ ما لحقها من هدم وما أصابحا من خراب إلى العين، فيقول أ:

مَنْ ذَا أَصَابَكِ يَا بَغْدَادُ بِالعَيْنِ \*\* أَلَمْ تَكُونِي زَمَانًا قُرَّةَ العَيْنِ أَلَمْ يَكُونِي زَمَانًا قُرَّةَ العَيْنِ أَلَمْ يَكُنْ فِيكِ قَوْم كَانَ مَسْكَنُهم \* وَكَانَ قُرهُمُم زينا مِنَ الزّينِ أَسْتَودِعُ اللهَ أَقْوامًا مَا ذَكَرْهُمُ \*\* إِلاّ تَحَدَّرَ مَاءُ العَينِ مِنْ عَيْنِي للهِ دَرُّ زَمَانٍ كَان يَجْمَعُنَا \*\* أَيْنَ الزَّمَانُ الذِّي وَلَى وَمِنْ أَينِ يَا مَنْ يَخْرِّبُ بَغْدَادَ لْيَعَمُرَها \*\* أَهْلَكْتَ نَفْسكَ مَا بَيْنَ الطَّرِيقَينِ يَا مَنْ يَخْرِّبُ بَغْدَادَ لْيَعَمُرَها \*\* أَهْلَكْتَ نَفْسكَ مَا بَيْنَ الطَّرِيقَينِ

كما بكى إسحاق بن حسان أبو يعقوب الخريمي مدينة بغداد أيضا، ورثاها في قصيدة تزيد عن خمسة وثلاثين ومائة بيتا، انتصر فيها بحكم فارسيته للمأمون، ونقل ما حلّ بما من صور الخراب، ومشاهد القتل والدمار في نبرة حزينة وعاطفة صادقة؛ إذ يقول:

يَا بُوْسَ بَغْدَادَ دَارَ مُمْلَكَةٍ \*\* دَارَتْ عَلَى أَهْلِهَا دَوَائِرُهَا أَمْهَلَهَا الله ثمَّ عَاقَبَهَا \*\* لَمَّا أَحَاطَتْ هِمَا كَبَائِرُهَا رَقَّ هَا اللهِ ثمَّ عَاقَبَهَا \*\* لَمَّا أَحَاطَتْ هِمَا كَبَائِرُهَا رَقَّ هَا الدِّينُ واسْتُخِفَّ بِذِي الفَّضْلِ وَعَزَّ الرِّجَالِ فَاجِرُهَا وَصَارَ رَبَّ الجِيرَانِ فَاسِقُهُم \*\* وَابْتَزَّ أَمْرَ الدُّرُوبِ شَاطِرُهَا يُحْرِقُ هَذَا وَذَاكَ يَهْدِمُهَا \*\* وَيَشْتَفِي بِالنَّهَابِ دَاعِرُهَا يُعْرِقُ هَذَا وَذَاكَ يَهْدِمُهَا \*\* وَيَشْتَفِي بِالنَّهَابِ دَاعِرُهَا وَالكَرْخُ أَسْوَاقُهَا مُعَطَّلَةٌ \*\* يَسْتَنُ شُذَّانُهَا وَعَائِرُهَا وَالكَرْخُ أَسْوَاقُهَا مُعَطَّلَةٌ \*\* يَسْتَنُ شُذَّانُهَا وَعَائِرُهَا

\_\_\_

<sup>106</sup>: عحمد بن جرير الطبري، تاريخ الطبري (تاريخ الملوك والأمم)، ج5، ط1، دار الكتب العلمية، 1407هـ، بيروت، لبنان، ص106.

كما رثى "ابن الرّومي" مدينة البصرة بعد ثورة الزنوج (سنة 277هـ)، وما نال أهل البصرة من الورَّزنيني صاحب الزنج، ويهتم الشاعر كعادته بالأحداث، ويسجل أدقّ تفاصيل الوقائع في قصيدة تبلغ الذروة في متانة البناء والأسلوب، وقمة الإحكام في ترتيب الأحداث وتسلسل الأفكار؛ إذ يقول أفيها:

ذاد عن مقلتي لذيذ المنام \*\* شغلها عنها بالدموع السِّجام أيُّ نومٍ من بعد ما حلّ بالبصرة \*\* ما حل من هنات عظام أيّ نوم من بعد ما انتهك \*\* الزّنج جَهارًا محارم الإسلام دخلوها كأنهم قطيع الليل \*\* إذا راح مدلهم الظلام كم فتاةٍ بخاتم الله بكرٍ \*\* فضحوها جهرا بغير اكتتام كم رضيع هناك قد فطموه \*\* بشبا السيف قبل حين الفطام بدّلت تلك القصور تلالا \*\* من رماد ومن تراب ركام

#### 2- بكاء المدن الأندلسية:

يرسم الشعر الأندلسي صورة حيّة للبيئة الأندلسية التي ولد ونشأ فيها، ويصوِّر حياة الأندلسيين وأرضهم وسماءهم، كما يصور انتصاراتهم ونشوتهم بما حين ترتفع راية الإسلام عالية خفاقة في كل قلعة أو مدينة يفتحونها، ويحتفي بجهود الخلفاء والولاة والقواد المنتصرين، ومع كل ذلك لم يفت الشعر الأندلسي أن يصوّر حالات التقهقر والتراجع، والفاجعة التي ألمت بالمسلمين على أيدي النصارى الحاقدة والمتربصة بالإسلام والمسلمين، وهذا الشعر في أغلبه مشاهد مؤلمة تتزامن مع حلول الأزمات ووجود الكوارث، وهي صور حزينة لوضع مأساوي من جهة، وتنبيه أو تذكير من جهة أخرى.

وقد أجمع الدارسون أن قصيدة أبو يعقوب الخريمي [إسحاق بن حسان] التي نظمها في فتنة الأمين والمأمون (سنة 197هـ) لم تبلغ الأندلس<sup>2</sup> -لأن قائلها شعوبي متعصب لقومه وجنسه فأدارت لها بغداد ظهرها، محاولة منها لنسيان تلك الفتنة، ولأن الجراح المؤلمة بين بني العباس أنفسهم (فالقاتل والمقتول من أبناء هارون الرشيد)- ولعل الدولة نفسها تدفع الناس إلى نسيانها جمعا للقُرقة ورأبا للصدع، وعليه فإن بكاء المدن الأندلسية الضائعة فن أندلسي خالص، وكان للشاعر الأندلسي معها قصيد دون الجيد أحيانا، ورائع أحيانا أخرى، تبعا لثقافة الشاعر وطاقاته النفسية والوجدانية، وحظه من بخارب حياته، وخبرات عصره عمقا واتساعا، وكان وراء ذلك أمران اثنان: أحدهما: الوجدان الأندلسي المتميّز الخالي من العصبية العرقية والقبلية؛ وثانيهما: شعر الحنين الأندلسي الذي جاء صادقا ومتميزا وغزيرا، و"ازدهر حين ضاع من أندادهم في المشرق بين صخب الحياة في المدينة، وعمّق إحساسهم به كثرة رحيلهم، داخل الأندلس نفسه أو خارجه"، وبمكننا في المشرق بن صخب الحياة في المدينة، والوقائع المؤلمة والخطيرة.

#### مدينة قرطبة:

<sup>1-</sup> ابن الرومي، الديوان، ج 3، شرح: أحمد حسن بَسَج، ط3، دار الكتب العلمية، 2002، بيروت، لبنان، ص: 338.

 $<sup>^{203}</sup>$  الطاهر أحمد مكى، دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، ط $^{203}$ ، دار المعارف،  $^{1987}$ ، القاهرة، مصر، ص $^{203}$ 

<sup>.207:</sup> الطاهر أحمد مكي، دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، ص $^{-3}$ 

اشتعل فتيل الصراع واحتدم بين الفئات المتناحرة (من عرب وبربر وإسبان وأمويين وشيعة) في محاولة للاستيلاء على مدينة قرطبة، فتم تدميرها، وبكاها ابن حزم (-456ه) نثرا وشعرا، عكس مأساته في صدق، وصوّر المحنة في دقة عبر أحداث التي تعرضت لها قرطبة الجميلة فعرفت "كل ألوان المهانة، من الذبح الجماعي الشامل للشيوخ والنساء والأطفال، والنهب والتدمير والحرائق"، وكانت قصائده تنضح تشاؤما وزهدا؛ حيث نقل لنا ابن الخطيب عشرين بيتا من تلك القصيدة التي بكي فيه ابن حزم حاضرة العلم والعلماء، قرطبة الشهيرة<sup>2</sup>؛ إذ ينشد قائلا:

فيا دارُ لم يقفرك منا اختيارنا \*\* ولو أننا نستطيع كنت لنا قبرا ولكن أقدار من الله أنفذت \*\* تدمّرنا طوعا لما حل أو قهرا

ثم يحمّل الشاعر الأبيات تحيته إلى أهل قرطبة، إلى أيّ مكان نزحوا إليه، داعيا إياهم إلى التحلي بالجلد والصبر، وإن كان طعمه كالعلقم، فيقول:

## ويا دَهرُ بلِّغْ سَاكِنِيهَا تَحِيَّتِي \*\* ولوْ سَاكَنُوا الْمَرْوِينَ أو جاوَزوا النَّهْرا فصبرًا لِسَطو الدَّهر فِيهْم وحكمه \*\* وإنْ كان طَعْمُ الصَّبرِ مُسْتَثْقَلا مُرّا

يقوم أسلوب ابن حزم في الشعر على مجموعة من الخصائص، لعل أهمها: الموازنة (الأمس/اليوم، ما كان/ما صار)، ومناجاة الدهر مع تمنى العودة، وكذلك توظيف أدوات النداء، والمحسنات اللفظية.

أما ثاني من بكى قرطبة وقد أمست خرابا، الشاعر الناقد أبو عامر بن شهيد (-426هـ)، الذي آثر البقاء فيها فشهد مأساتها، وصوته يصدر من أعماقها، ورسم بريشه الفنان ما لحقها من صور الدمار والخراب، وهو عاجز لا يملك إلا الدعاء لها بالغيث ينزل بساحتها ويحي رياضها وحقولها، ويحزن على ما كان من أيامها وسلامها، وما عمرت به من كرام وعلماء، وأدباء ورواة؛ إذ يقول<sup>3</sup>:

مَا فِي الطَّلُولِ مِن الأَحبَّةِ مُخْبُرُ \*\* فَمَن الذِّي عَنْ حَالِهَا نَستَخْبِرُ لا تَسْأَلَنَّ سِوَى الفِرَاقَ فَإِنَّهُ \*\* يُنْبِيكَ عَنْهُم أَنجُدُوا أَمْ أَغُورُوا جَارَ الزَّمَانُ عَلَيهِمْ فَتَفَرَّقُوا \*\* فِي كُلِّ نَاحِيَّةٍ وَبَادَ الأَكْثرُ فَلِمِثْل قُرْطُبة يَقِل بُكَاءُ مَنْ \*\* يَبْكِي بِعَيْنِ دَمْعُها مَتَفَجِّرُ فَلِمِثْل قُرْطُبة يَقِل بُكَاءُ مَنْ \*\* يَبْكِي بِعَيْنِ دَمْعُها مَتَفَجِّرُ

يتميز شعر ابن شهيد بدقة التصوير وصدق العاطفة مع رقة الموسيقى وسلاسة اللفظ، فهو صاحب القلب المكلوم الذي ضاعت منه قطعة غالية ضمت تاريخه الحافل بالذكريات الجميلة، كما أنه والشاعر ابن حزم -الذي أكثر من الخسنات اللفظية من جناس وطباق- يتفقان في صدق العاطفة وفي الإحساس بألم الدمار الذي ألم بحما وبمدينتهما.

وكان بكاء ابن حزم وابن شهيد فاتحة رثاء كثير خصت به الأندلس، فجاء من بعدهما خلف بن فرج السُّميْسر وهو أعجوبة عصره وباقعة دهره، واقفا على أطلال الزهراء يناجيها:

#### وقفتُ بالزهراء مستعبرا \*\* معتبرا أندبُ أشتاتا

<sup>1-</sup> م ن، م ن، ص:213.

 $<sup>^{-2}</sup>$ لسان الدين بن الخطيب، أعمال الأعلام، تحقيق: ليفي بروفتسال، ط $^{-2}$ ، دار المكشوف،  $^{-2}$ 1956، بيروت، لبنان، ص $^{-2}$ 

<sup>3-</sup> ابن شهيد الأندلسي، الديوان، جمع وتحقيق: يعقوب زكي، دار الكاتب العربي للطباعة والنشر، القاهرة، مصر، ص:109.

فقلت يا زهرا ألا فارجعي \*\* قالت: مهل يرجع من ماتا فلم أزل أبكي وأبكي بها \*\* هيهات يغني الدمع هيهات كأنما آثار من قد مضى \*\* نوادبُ يندمن من ماتا

وينشد ابن زيدون الهارب بحريته من قرطبة حين يمرّ عليه العيد وهو وحيد في بـ"بطليوس" التي مكث بها عدة شهور قبل وصوله إلى اشبيلية، فيثور به الوجد ويتملّكه الشوق والحنين إلى من كان يألفه ويحبه، ويتذكر أيام أعياده السابقة وهو في قرطبة الغراء، ويذكر متقلب رحلاته ونزهاته فيها، ويمضى يسترجع تلك الذكريات، فيقول:

خليليّ لا فطر يسرُّ ولا أضحى \*\* فما حال من أمسى مشوقا كما أضحى لئن شافني شرق العقابِ فلم أزل \*\* أخص بممحوض الهوى ذلك السفحا

إلى أن يقول:

ألا هل إلى الزهراء أوبةُ نازح \*\* تقضي تنائيها مدامعهُ نزحا مقاصير ملك أشرقتْ جنباها \*\* فخلنا العشايا الجون أثناءها صبحا

#### سقوط طليطلة:

سقطت مدينة طليطلة (سنة 478ه/ماي 1085م) نتيجة خديعة ماكرة من ألفونسو السادس -الكاثوليكي- واستسلام مهين من يحي بن ذي النون، وقد بكى شاعر مجهول سقوط طليطلة وما حلّ بالمسلمين على أثر سقوطها، في قصيدة طويلة تبلغ اثنين وسبعين بيتا، متساوية النغم محكمة البناء صادقة العواطف والمشاعر، حفظها لنا المقرّي كاملة في "نفح الطيب" ولم ينسبها لأحد<sup>1</sup>، يبدأها صاحبها متسائلا في عجب:

لثُكلكِ كيف تبتسم الثغور \*\* سرورا بعدما سُبيت ثغور أليس بها أبيُّ النفس شهم \*\* يدير على الدوائر إذ تدور طليطلة أباح الكفر منها \*\* حماها إن ذا نبأ كبير فليس مثالها إيوان كسرى \*\* ولا منها الخَوَرْنَقُ والسَّديرُ

ويصوّر الشاعر ماضي طليطلة المجيد وحاضرها المهين، وكيف تحولت من معقل الإسلام إلى دار كفر، وكيف خبت منارة العلم وخفت ضوؤها، وأُخرِج سكانها المسلمون، وتحولت مساجدها إلى كنائس وأديرة، وعبثوا بحرائرها:

ألم تكُ معقلا للدين صعبا \*\* فذلله كما شاء القدير وأخرج منها أهلها جميعا \*\* فصاروا حيث شاء بهم مصير وكانت دار إيمان وعلم \*\* معالمها التي طمست تنير فعادت دار كفر مصطفاة \*\* قد اضطربت بأهليها الأمور مساجدها كنائس أيّ قلب \*\* على هذا يقر ولا يطير

<sup>1-</sup> المقري التلمساني، نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، ج4، تحقيق: إحسان عباس، دار صادر، 1968، بيروت، لبنان، ص:483.

ثم ينتقل شاعرنا المجهول إلى دعوة المسلمين بإخراج السيوف من أغمادها لحماية الإسلام ونصرته والانتقام لأنفسهم ولقتلاهم، والتضحية بحياتهم في سبيل العيش الكريم دون حياة الذل والمهانة، ويضيق صدر الشاعر بالصابرين على الثأر وهوان النفس، ويلقى باللائمة على المتخاذلين:

خذوا ثأر الديانة وانصروها \*\* فقد حامت على القتلى النسور ولا تمنوا وسلُّوا كل عضْبٍ \*\* تمابُ مضاربا منه النحور وموتوا كلكم فالموت أولى \*\* بكم من أن تُجاروا أو تجوروا مضى الإسلام فابك دما عليه \* فما ينفي الجوى الدمعُ الحزينُ ونُح واندب رفاقا في فلاةٍ \*\* حيارى لا تحطُّ ولا تسير ولا تجنح إلى سلم وحارب \*\* عسى أن يجبر العظم الكسير

ويختم الشاعر هذه المرثية بتمني وجود رجل مقتدر يقود الجموع الغفيرة الحائرة إلى معركة حاسمة، يعطي المثل ويجيد الحرب والقتال ويتقدم الصفوف حين يحمى وطيس المعركة، وإنه لأمر عظيم ومفخرة عظمى أن يكون الأندلسيون إما شهداء أو أسرى:

ألا رجل له رأي أصيل \*\* به مما نحاذر نستطير يكرُ إذا السيوف تناولته \*\* وأين بنا إذا ولَّت كرور ويطعن بالقنا الخطَّار حتى \*\* يقول الرمح ما هذا الخطير عظيمٌ أن يكونَ النّاس طرا \*\* بأندلس قتيل أو أسير

ورثا الشاعر أبو بكر بن عيسى المعروف ب"ابن اللبّانة" (-507هـ/1113م)، دولة بني عباد حين هوت، وقد استأثرت هذه الدولة بكثير من الفجائعية؛ إذ يعلل إحسان عباس ذلك الأسى بقوله: "لقد كان أفول نجم المعتمد يمثّل نفوس طائفة كبيرة من الناس حقيقة المأساة أكثر مما تمثّله النكبات المتلاحقة التي تخطَّفت المدن وزعزعت السيادة العربية عامة "1، فبكاء ابن اللبانة دولة العبابدة في شعر صادق طافح بالأسى، عدّد فيه مآثرهم وما صاروا إليه، في عبارة تمتاز بالرقة والتصوير الدقيق، الخالي من المبالغة:

تبكي السماءُ بدمع رائحٍ غاد \*\* على البهاليل من بني عبّاد على البهاليل التي هُدَّت قواعدها \*\* وكانت الأرضُ منهم ذاتَ أوتاد وكعبةٌ كانت الآمال تعبرها \*\* فاليوم لا عاكف فيها ولا باد

ويلتمس الشاعر العذر لخلع بني عباد، فالتاريخ يحدّثنا عن خلع بني العباس من قبلهم وهم أشد قوة وبلاء، وأعز جاها وسلطانا، وأعظم سيادة وملكا، فأقفرت منهم مدينة بغداد كما أقفرت من هؤلاء مدينة إشبيلية، و"لعل ابن اللبانة كان أوضح الشعراء وفاءً، فقد تتبع مصير المعتمد منذ نقله في السفينة إلى أغمات حتى وفاته بالمراثي الجيّاشة بالدموع"2،

 $<sup>^{-1}</sup>$  إحسان عباس، تاريخ الأدب الأندلسي (عصر ملوك الطوائف والمرابطين)، دار الثقافة، بيروت، لبنان، ص $^{-1}$ 

<sup>-</sup> عمد أحمد ربيع، في تاريخ الأدب العربي القديم، دار الفكر للنشر والتوزيع، عمان، الأردن، ص:194.

ثم يصوّر مشهد ركوب بني عبّاد الجواري المنشآت في طريقهم إلى المنفى، توديع الناس لهم على نحو من الصدق والدقة في هذه الأبيات المشبعة بالحزن والأسى، وكأن الشاعر يكتب أشعاره بالدموع، فيقول:

إن يُخلعوا فبنو العباس قد خُلِعوا \*\* وقد خلتْ قبل حمصٍ أرضُ بغداد حموا حريمَهم حتى إذا غُلبوا \*\* سيقوا على نسقٍ في حبل مقتاد نسيتُ إلا غداة النهر كوهُمُ \*\* في المنشآت كأمواتٍ بألحاد حُط القناعُ فلم تُستر مخدَّرةٌ \*\* ومزِقت أوجةٌ تمزيقَ أبراد حان الوداع وضجَّت كل صارخةٍ \*\* وصارخٍ من مُفَدَّاة ومن فادي سارت سفائنهم والنوْحُ يصحبُها \*\*كأفّا إبلٌ يحدو بجا الحادي

وأما مراثي الممالك الزائلة فأشهرها مرثية أبي محمد عبد المجيد بن عبدون (-520 وقيل -529هـ) التي تبلغ عدد أبياتها خمسة وسبعين بيتا، وقد رثى فيها الضحايا من قتلى بني الأفطس ودولتهم المنهارة، وينقل لنا الطاهر أحمد مكي وصف عبد الواحد المراكشي لهذه المرثية، فيقول بأنها "أزرت على الشعر، وزادت على السحر، وفعلت في الألباب فعل الخمر، فجلت عن أن تُسامى، وأنفت من أن تضاهى، فقل لها النظير، وكثر إليها المشير "1، والتي يقول في بداياتها2:

الدّهر يُفج بعد العين $^{3}$  بالأثر \*\* فما البكاء على الأشباح والصوّر أهاك أهاك لا آلوك موعظةً \*\* عن نومة بين ناب الليث والظفر كم دولة وَلِيَتْ بالنّصر خدمتها \*\* لم تبق منها وسل ذكراك من خبر

ومضى الشاعر بعد ذلك يذكر الدول والرجال الذين عدت عليهم صروف الحياة، من الجاهلية إلى الإسلام، ومن الفرس إلى اليونان، وهو في هذه المرثية لا يتقيد بترتيب الأحداث والتاريخ، إنما يستشهد بما تحفظه ذاكرته من وقائع، ثم يأتي إلى رثاء بني الأفطس، فيلعن اليوم الذي ذهبوا فيه، ويبكي من بعدهم الأدب والسخاء والجود، والإقدام والشجاعة والحدود لا تجد من يحميها وعنها يذود:

بني المظفّرِ والأيام لا نُزلت \*\* مراحلٌ والورى منها على سفر سحقا ليومكُم يوما لا حملتْ \*\* بمثله ليلةٌ في غابرِ العُمُر من للأسرة أو من للأعنة أو \*\* من للأسنة يهديها إلى الثغر من لليراعة أو من للبراعة أو \*\* من للسماحة أو للنفع والضرر أو دفع كارثة أو ردع آزفة \*\* أو قمع حادثة تعيا على القُدَر

<sup>.246:</sup> الطاهر أحمد مكي، دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> أبو الحسن علي بن بسّام الشنتريني، الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، تحقيق: إحسان عباس، القسم 2، المجلد 1، دار الثقافة، 1997، بيروت، لبنان، ص:721.

<sup>3-</sup> بعد العين: بعد ذهاب الأصل.

<sup>4-</sup> البراعة: المهارة. اليراعة: القلم. السماحة: الكرم.

وتأتي واسطة العقد في شعر رثاء الأندلس نونية أبي البقاء الرندي، وهي الأكثر شهرة في هذا المجال والأبلغ تعبيرا عن ذلك الواقع المرير، فهي ترثي كل الأندلس مدنا وممالك، ويبدو أن أبا البقاء كان "مهيأ نفسيا وثقافيا لأن يبدع قصيدة حول هذه القضية، بمثل هذا المستوى (...) وارتبط عاطفيا بمعظم المدن التي سقطت، إن لم يكن بما كلها، وله فيها ذكريات، فلا غرو أن تفجرت أبياته من نفس كليمة وفؤاد محزون" أ، لما عاشته من أحداث أليمة تُبكي القلب قبل أن تدمع العين.

تثير هذه المرثية الحزن في باطن نفس كل من يتلقاها، وقد استطاع هذا الشاعر أن يسجل تلك الأحداث الجسام وينقل إلينا تجربة كاملة في إيقاع ساحر ذي تأثير غريب، تصوّر ما حلّ بالأندلس من وقائع خطيرة لا عزاء فيها إلا باسترجاع ما ضاع وإعادة بناء ما حُرِّب، يبتدئ مرثيته بحكمة إنسانية أبدعتها سنَّة الحياة، مفادها أن كمال أيّ شيء هو بداية نهايته، ويضرب لذلك الأمثال ويفصل ما أصاب الأندلس من دواهي، ثم ينقل لنا حزن الناس على بلاد غلب عليها الكفر، وخلت من الإسلام وأقفرت منه، وترسم المرثية وصف ما حل بالمسلمين في أحداثهم المفزعة الرهيبة، وكيف حوّل الكفارُ عزَّ المسلمين ذلا، وأحرارهم عبيدا يباعون في سوق النخاسة، وكلهم يندب حظه ويبكي حزنا وكمدا عزّ ماضيه المجيد، يقول الشاعر:

لكلِّ شيء إذا ما تمَّ نقصان \*\* فلا يُغَرُّ بطيب العيش إنسان هي الأمور كما شاهدهُ أُولٌ \*\* مَن سرَّهُ زمنٌ ساءَتْه أزمان وهذه الدَّار لا تبقي على أحدٍ \*\* ولا يدوم لها حالٌ على شان وللحوادث سلوان يسهِّلها \*\* وما لما حلَّ بالإسلام سلوان دهى الجزيرة أمرٌ لا عزاء له \*\* هوى لها أحدٌ وانحد ثهلان

ثم يقول:

فاسأل بلنسية ما شأن مرسية \*\* وأين شاطبة أم أين جيّان وأين قرطبة دار العلوم فكم \*\* من عالم قد سما فيها له شان وأين حمصٌ وما تحويه من نُزَهٍ \*\* ونحرها العذب فيّاضٌ وملآن قواعدٌ كنّ أركان البلاد فما \*\* عسى البقاءُ إذا لم تبق أركان يا من لذلة قوم بعد عزّهم \*\* أحال حالهم طغيانٌ وكفر

ويختم أبو البقاء الرندي مرثيته بنغمة آسية وجرس حزين وصوت مبحوح يكشف عن جرح عميق تغلفه المآسي والآلام، وأخذ العبرة والعظة مما لحق بلاد الأندلس، فيقول:

يا رب أم وطفل حيل بينهما \*\*كما تفرق أرواح وأبدان لمثل هذا يذوب القلب من كمد \* إن كان في القلب إسلام وإيمان

3- رثاء المدن المغربية:

\_

<sup>.313.</sup> والظاهر أحمد مكي، دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، ص $^{-1}$ 

حظيت المدن المنهارة والممالك المغربية الذاهبة برثاء كثير من شعراء بلادهم، فبعد وقائع الدمار التي صوّرها الشعراء الأندلسيون وما ألم بحواضرهم الزاهية، نلتقي بمرثية ابن رشيق المسيلي القيرواني (-456هـ) التي بلغت خمسة وخمسين بيتا، في رثاء مدينة القيروان، فكانت قصيدته من دقة التصوير وبراعة التعبير ورقة الموسيقي ما بلغت به عنان السماء، وإن كانت بأسلوب الفقهاء والعلماء، وعاطفة باردة.

رحل مع المعز بن باديس الزيري الصنهاجي وابنه تميم إلى المهدية أثر تخريب القيروان على أيدي الهلاليين خلال غزوتهم الشهيرة سنة (449هـ)، بإيعاز من الدولة الفاطمية في مصر، فانتهت حياة القيروان العامرة، وقد عبثت بما يد الأقدار وريح الخريف العاصفة، فصارت خرابا ويبابا، بعد أن كانت منارة علم وإشعاع فكري وديني، وكأن الجمال الذي ميّز المدينة جلب لها الحسد وعين الحساد، فابتُليت بمؤلاء الأجلاف الصعاليك الذين استباحوا الأرض والعرض، يقول في نونيته الشهيرة من (الرجز)1:

كُمْ كَانَ فِيهَا مِنْ كِرَامٍ سَادَة \*\* بِيضَ الوُجُوهِ شَوَامِخَ الإِيمَانِ مُتَعَاوِنِينَ عَلَى الدِّيَانَةِ وَالتُّقَى \*\* للهِ فِي الإِسْرَارِ وَالإِعْلَانِ وَأَئِمَة جَمَعُوا العَلومَ وَهَذَّبُوا \*\* سَننَ الحَدِيثِ ومُشْكَلَ القُرْآنِ عُلَمَاء إِنْ سَاءَلْتَهُم كَشَفُوا \*\* العَمَى بِفَقَاهَةٍ وَفَصَاحَةٍ وَبَيَان عُلَمَاء إِنْ سَاءَلْتَهُم كَشَفُوا \*\* العَمَى بِفَقَاهَةٍ وَفَصَاحَةٍ وَبَيَان وَالمَسْجِد المَعْمُور جَامِع عَقْبَة \*\* خَربُ المَطَاعِن مُظْلِمُ الأَرْكَانِ

ووصف الشاعر ما أصابها من أحداث أليمة، وكيف نقضوا المواثيق وخفروا الذمم، واسترقوا الحرائر، وسلبوا البيوت حرمتها ونهبوا ما بها من خيرات، وصور لنا مشهد فرار الناس حفاة يحملون على ظهورهم صغارهم، فيقول<sup>2</sup>:

فتكوا بأمة أحمد أتراهم \*\* أمنوا عقاب الله في رمضان نقضوا العهود المبرمات وأخفروا \*\* ذمم الإله ولم يفوا بضمان فاستحسنوا غدر الجوار وآثروا \*\* سبي الحريم وكشفة النسوان خرجوا حفاة عائذين بربحم \*\* من خوفهم ومصائب الألوان هربوا بكل وليدة وفطيمة \*\* وبكل أرملة وبكل حصان وبكل بكر كالمهاة عزيزة \*\* تسبي العقول بطرفها الفتّان

2

<sup>1-</sup> ابن رشيق القيرواني، الديوان، جمع وترتيب: عبد الرحمن باغي، دار الثقافة، 1989، بيروت، لبنان، ص:196.

ثم يروح يصوّر مسجد عقبة بن نافع الذي بناه عام 675م، وكيف توقف صدح المؤذن بالأذان، كما توقف أداء الصلوات به، وما لحقه من محن وحزن، ثم يرسم لنا مشهد الخراب الذي أصاب القيروان، ويختم مرثيته بتمنيّه عودة الحياة إلى سابق عهدها لهذه المدينة المكلومة، فيقول 1:

والمسجدُ المعمورُ جامعُ عقبةٍ \*\* خَرِبُ المعاطِنِ مظلِمُ الأركانِ قفرٌ فما تغشاه بعد جماعةٌ \*\* لصلاة خمسٍ لولا لأذان أعْظم بتلك مصيبةً ما تنجلي \*\* حَسراتُها أو ينقضي المِلَوانِ أَتُرى الليالي بعدما صنعتْ بنا \*\* تقضي لنا بتواصلٍ وتدانِ وتعيد أرض القيروان كعهدها \*\* فيما مضى من سالف الأزمان

وكذلك فعل ابن شرف القيرواني (-460هم/1067م) الذي انتقل من المهدية رفقة صاحبه ابن رشيق إلى صقلية وكذلك فعل ابن شرف القيروان فكانت قصيدته من أجود الأشعار وأكثرها ألما وحزنا، رسم فيها صورة مفصلة لواقع الفارين منها ومن غيرها من المدن التي لحقها الدمار، حيث يقول:

آه للقيروان أنَّةُ شجوٍ \*\* من فؤاد بجاحم² الحزن يصلى حين عادت بها الديار قبورا \*\* بل أقول الديار منهن أخلى ثم لا شمعةٌ سوى أنجم تخطو \*\* على أفقها نواعس كسلى

قدم ابن شرف لوحة رثائية تصف هول ما لاقاه الفارون من جحيم الدمار الذي أصاب مدينتهم، وقد تفرقت بمم السبل وتوزعتهم الأحزان، من خلال تعرضهم لأبشع عدوان قادته وحوش بشرية، ولا أحد يواسي أو يعزي أو يعين على نوائب المصيبة التي ألمّت بهم:

بعد يوم كأنما حشر الخلق \*\* حفاة به عواري رَجلى فترى أشرف البرية نفسا \*\* ناكسا رأسه يلاطف نَذْلا مُزِقوا في البلاد شرقا وغربا \*\* يسكبون الدمع هَطلا ووبلا

وحين زحفت جيوش الفاطميين على مدينة "تيهرت" عاصمة الدولة الرستمية، قتلت (اليقظان بن أبي اليقظان)، وبعضا من أفراد عائلته، والتجأ البعض الباقي إلى الصحراء، فرثاها الشعراء رثاء كله أسى وألما، وقد سجلت بعض الكتب ذلك التراث الشعري الهائل لكن من غير ذكرٍ لأسماء الرّاثين، ربما خوفا من قمع وبطش الأعراب، ومن ذلك قول أحدهم3:

3- ينظر، مبارك بن محمد الميلي، تاريخ الجزائر في القديم والحديث، ج2، تقديم وتصحيح: محمد الميلي، المؤسسة الوطنية للكتاب، بيروت، لبنان، ص:87.

<sup>113:</sup> شوقى ضيف، التطور والتجديد في الشعر الأموي، ص

<sup>2</sup> الجاحم: الجمر الشديد الاشتعال.

خليلي عوجا بالرسوم وسلّما \*\* على طلل أقوى وأصبح أغبرا ألما على رسم بتيهرت داثر \*\* عفته العوادي الرائحات فأقفرا كأن لم تكن تيهرت دارا لمعشر \*\* فدمّرها المقدور فيمن تدمّرا

كما بكى بكر بن حماد التاهري (-296هـ) مدينته تيهرت؛ حين لحقها أذى الدولة الفاطمية فتركتها خرابا، فأنشد قصيدته (من الطويل)  $^1$ :

زرنا منازل قوم 2 لم يزورونا \*\* إنّا لفي غفلة عما يقاسونا لو ينطقون لقالوا الزاد ويحكم \*\* حل الرحيل فما يرجو المقيمونا الموت أجحف بالدنيا فخربها \*\* وفعلنا فعل قوم لا يموتونا فالآن فابكوا فقد حُقّ البكاء لكم \*\* فالحاملونا لعرش الله باكونا ماذا عسى تنفع الدنيا مجمعُها \*\* لو كان جُمع فيها كنز قارونا

ويبدو أن حرص السلاطين والأمراء على الملك الفردي، وحب الدّنيا والركون إليها أدى إلى ضياع ملك أكبر وأعظم منه، وهو بلاد الأندلس، وما أصدق تمكم الشاعر المصحفي الذي قال<sup>5</sup>:

مما يزهدني في أرض أندلس \*\* أسماء معتضد فيها ومعتمد ألقاب مملكة في غير موضعها \*\* كالهر يحكي انتفاخا صولة الأسد

#### 4- خصائص شعر رثاء الدن:

أ/ صدق العاطفة ونبل الأحاسيس والمشاعر.

ب/ عمق الشعور بالأسى والحزن والمرارة.

ت/ التصوير الواقعي لحال المسلمين، وتعرية الذات وجلدها بوساطة النقد الذاتي.

ث/ الحكمة الصادقة النابعة من التجارب والخبرات.

ج/ الكشف عن بعض الخبايا من التاريخ السياسي بين المسلمين والنصاري في الأندلس.

ح/ الكشف عن الصراع الداخلي بين المسلمين والانغماس في حياة الترف/المجون أديا إلى انهيار دولة الأندلس.

<sup>00:</sup> الدر الوقاد من شعر بكر بن حماد التاهرتي، جمع: محمد بن رمضان شاوش، المطبعة العلوية، ط1، 1966، مستغانم، الجزائر، ص10:

<sup>2-</sup> منازل قوم: يريد قبورهم.

 $<sup>^{-3}</sup>$  أجحف: أهلك. وفعل قوم  $^{-3}$  يوتون: أي فعل قوم يظنون أنهم مخلدون.

<sup>4-</sup> الحاملون لعرش الله: الملائكة الموكلون بحمل العرش.

<sup>5-</sup> المقري، نفح الطيب، ج4، ص:255.

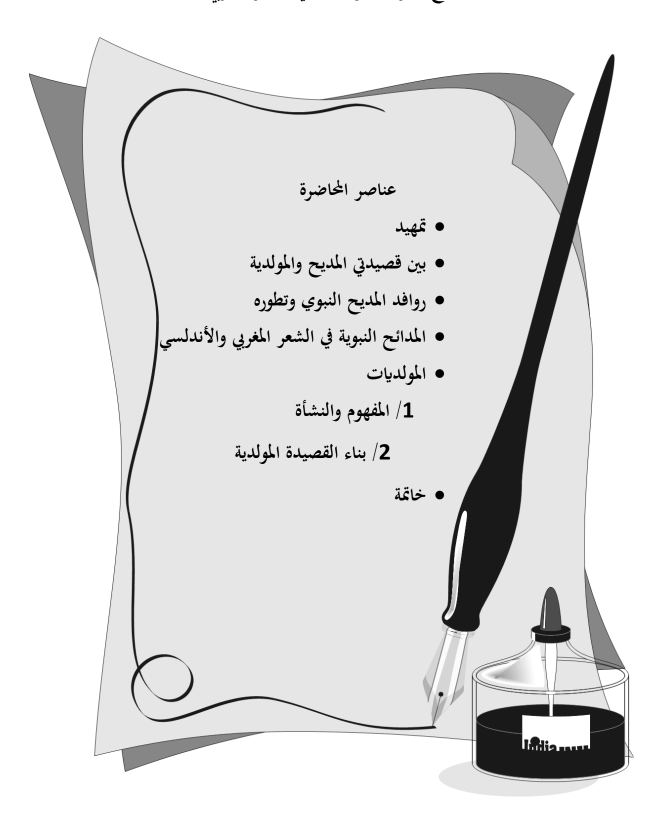
ولعل خير شعر في رثاء المدن الأندلسية والمغربية جمع كل هذه الخصائص والمميزات أو أغلبها، شعر أبي البقاء الرُّندي في "نونيته" الشهيرة؛ التي عدّها الدارسون والنقاد من أجود ما قيل في هذا اللون:

لِكُلِّ شَيْءٍ إِذَا مَا ثَمَّ نُقْصَانُ \*\* فَلا يُعَرُّ بِطِيبِ العَيشِ إِنْسَانُ هِيَ الْأُمُورُ كَمَا شَاهَدْتُهَا دُوَل \*\* مَنْ سَرَّهُ زَمَنٌ سَاءَتُهُ أَزْمَانُ لَعْلَ هَيَ الْأُمُورُ كَمَا شَاهَدْتُهُا دُوَل \*\* مَنْ سَرَّهُ زَمَنٌ سَاءَتُهُ أَزْمَانُ لَعْلَ هَذَا يَذُوبُ القَلْبِ مِنْ كَمَدٍ \* إِنْ كَانَ فِي القلْبِ إِسْلاَمٌ وَإِيمَان لَمْ

خاتمة:

ترددت أفكار الشعراء في تناول المحنة وأسبابها بين السلبية والإيجابية، بين الرضى المستسلم والشماتة المثيرة، أو التأمل الهادئ، وكلها تصدر عن نبع واحد، فحين تحل الخطوب الجسام بالشعوب المتحضرة تفقدها لحين القدرة على التمييز الدقيق، والتفكير المنطقي، فتعود إلى القلب بدل العقل، وتفسر الأمور عن طريق العاطفة، بدل الفكر، وتركن إلى أوهى الأسباب هروبا من واقعها الأليم.

المحاضرة التاسعة المنوية والمولديات في الشعر المغربي



## المدائح النبوية والمولديات في الشعر المغربي

#### تهيد:

شهدت قصيدة المديح النبوي حضورا طاغيا في الشعر المغربي القديم؛ إذ برزت هذه الظاهرة في العصر المريني ونمت ثم بدأت في التطور؛ لتشهد أوج ازدهارها في الفترة العلوية، إلى أن فرضت وجودها كظاهرة أدبية مغربية، ولا تقف هذه الظاهرة عند ارتباطها بالدين، كونها تدخل في سياق النبي محمد (صلى الله عليه وسلم) والتقرب إليه بالصلاة عليه والتوسل به، باعتبار أن الصلاة عليه من دعائم الإسلام وعقيدته، يقول الله تعالى: ﴿إِنَّ الله ومَلاَئِكَتهُ يُصَلُّونَ عَلَى الله ومَلاَئِكَتهُ يُصَلُّونَ عَلَى الله ومَلاَئِكَتهُ يُصَلُّونَ عَلَى الله وعقيدته، يقول الله تعالى: ﴿إِنَّ الله ومَلاَئِكَتهُ يُصَلُّونَ عَلَى الله وعقيدته، يقول الله تعالى: ﴿إِنَّ الله ومَلاَئِكَتهُ يُصَلُّونَ عَلَى ووالب فنية، النّبي يَا أَيُّهَا اللّذِينَ ءَامَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ أ، بل إنها تعبير عن مشاعر ملتهبة سُبكت في قوالب فنية، وظاهرة اجتماعية لما تحمله في دواخلها من قيّم التراحم والتضامن والتكافل الاجتماعي بين المسلمين باعتبار الاحتفال بذكرى مولد سيد الخلق (عليه الصلاة والسلام) مناسبة يجتمع فيها أفراد الأسرة والمجتمع لتقديم العون لبعضهم بعضا.

ولما كانت العلاقة وطيدة بين قصيدتي المديح والمولدية لم يفتنا الإشارة إلى مرجعيات قصيدة المديح وعلاقتها بالقصيدة المولدية، ثم نقاط التّماس والتباين.

#### 1/ بين قصيدتي المديح والمولدية:

#### 1-1/ قصيدة المديح: المفهوم والنشأة:

المديح النبوي هو ذلك اللون الشعري الذي يتخذ من مدح النبي (صلى الله عليه وسلم) وسيله له، وذلك بتعداد صفاته الخلقية والخُلقية وإظهار محبته والشوق إلى رؤيته وزيارة قبره وروضته ومسجده وكل الأماكن المقدسة التي ترتبط بحياة سيد البريّة (صلى الله عليه وسلم)، وذكر مناقبه وفضائله، فهو: "ذلك الشعر الذي ينصب على مدح النبي (صلى الله عليه وسلم) بتعداد صفاته الخلقيّة والخُلقية وإظهار الشوق لرؤيته وزيارة قبره والأماكن المقدسة التي ترتبط بحياة الرسول (صلى الله عليه وسلم)، مع ذكر معجزاته المادية والمعنوية، ونظم سيرته شعرا، والإشادة بغزواته وصفاته المثلى، والصلاة عليه تقديرا وتعظيما "2.

ويُفصح الشاعر في هذا الفن من الشعر الديني، عن تقصيره في أداء واجباته الدينية، ويشير إلى ذكر عيوبه وأخطائه في حق دينه، كما يقرّ بغفلته وكثرة خطاياه وذنوبه، مناجيا الله بصدق وخوف، نادما مستعطفا إياه راجيا من التوبة والغفران، ثم ينتقل إلى الرسول (صلى الله عليه وسلم) متوسلا به وبشفاعته، وغالبا ما يتداخل المديح النبوي مع شعر الزهد والتصوف وقصائد المولديات؛ إذ يرى زكي مبارك أن المديح "من فنون الشعر التي أذاعها التصوّف، فهي لون من التعبير عن العواطف الدينية، وباب من الأدب الرفيع؛ لأنها لا تصدر إلا عن قلوب مفعمة بالصدق والإخلاص"3، وقوة رجائها في التوسل بشفاعة النبي (صلى الله عليه وسلم).

 $<sup>^{-1}</sup>$  الأحزاب، الآية 56، ورش عن نافع.

<sup>2-</sup> جميل حمداوي، شعر المديح النبوي في الأدب العربي، ط1، منشورات المكتبة العصرية، 2007، صيدا، لبنان، ص:

<sup>17</sup>: في مبارك، المدائح النبوية في الأدب العربي، دار المحجة البيضاء، بيروت، لبنان، ص $^{-3}$ 

- شاع في العصر المملوكي تعاظم الروح الدينية تعاظما شديدا لأسباب عديدة، منها  $^{1}$ :
- \* انتشار موجة الزهد والتصوف انتشارا واسعا، وتقريب المماليك لرجالهما لسبب أو لآخر.
  - \*كثرة الطعون والأوبئة والمجاعات والزلازل.
- \* الحروب المغولية والصليبية التي قامت باسم الدين للقضاء على الإسلام والمسلمين وهدم ضريح رسول الله (صلى الله عليه وسلم).
- \* شعور المسلمين بالتقصير في المحافظة على ذلك المجد الذي بناه الرسول (صلى الله عليه وسلم)، والإرث الذي تركه لهم.

هذه الأسباب؛ وربما غيرها، دفعت الأدب لأن ينهض مدافعا عن دينه الذي تكالبت عليه أعداؤه، فظهر عند كثير من شعراء هذا العصر الميل إلى مدح الرسول (صلى الله عليه وسلم) وتعظيمه وتمجيده بقصائد طويلة تتحدث عن صفاته وأخلاقه؛ وتشيد بفضائله، وتمجّد الرسالة التي جاء بما<sup>2</sup> وحملها عقيدة ومنهجا للعالمين، ليخرجهم من ظلمات الكفر والضلال إلى نور الهداية والإسلام.

عرفت الأمة الإسلامية قصيدة المديح النبوي مع مولد النبي (صلى الله عليه وسلم) في المشرق العربي، وشهدت الانتشار بعد ذلك مع انطلاق الدعوة المحمدية وشعر الفتوحات الإسلامية إلى أن زاد من مكانته شعراء التصوف من أمثال ابن الفارض والشريف الرضي، غير أن هذا الضرب من الشعر لم يعرف قمة حضوره وازدهاره إلا مع بعض الشعراء المتأخرين، وفي مقدمتهم الشاعر "الإمام البوصيري" في القرن السابع الهجري، الذي عارضه بعد كذلك كثير من الشعراء الذين جاءوا من بعده، ولا يمكننا أن نغفل الحديث عن شعراء المغرب والأندلس في هذا المجال، والذين تركوا بصمتهم جليّة في قصيدة المديح منذ ولادتها في كنف الدولة المرينية.

كما لا يخفى علينا أن ثمة اختلاف بين الدارسين حول نشأة قصيدة المديح النبوي، فطائفة ترى أنه نتاج شعري قديم برز في الشرق العربي مع بداية الدعوة الإسلامية ومع شعر الفتوح مع شاعر النبي (صلى الله عليه وسلم) حسان بن ثابت التي نظمها في حياته أو حتى بعد وفاته، والأعشى في داليته وكعب بن زهير في لاميته، ومدائح علي بن أبي طالب النثرية، وميمية الفرزدق<sup>3</sup>، وطائفة ثانية ترى أن هذا الإبداع الشعري فن مستحدث ظهر مع الإمام البوصيري وابن دقيق العيد في القرن السابع الهجري.

### 2/ روافد المديح النبوي وتطوره:

يتضح بعد استقراء مجموع الدواوين وقصائد المدائح النبوية أن هذا النوع من الشعر يسترفد مادته الإبداعية الأولى ورؤيته من القرآن الكريم أولا، ثم من السُّنة والأحاديث النبوية الشريفة ثانيا، مضافا إليها التفاسير والشروح التي فصلت حياة الرسول (صلى الله عليه وسلم) تفصيلا شاملا، والتي اعتبرها الباحثون مصدرا مهما في نظم قصائد المديح النبوي على مدار تعاقب الزمن، كالسيرة النبوية لابن هشام وسيرة ابن إسحاق، و"الرحيق المختوم" لصفى الرحمن، و"السيرة

<sup>1-</sup> محمد أحمد ربيع، في تاريخ الأدب العربي القديم، دار الفكر للنشر والتوزيع، 1990، عمان، الأردن، ص:242-243.

 $<sup>^{2}</sup>$  أحمد أحمد بدوي، الحياة الأدبية في عصر الحروب الصليبية في مصر والشام، ط $^{1}$ ، مكتبة نحضة مصر، القاهرة، مصر، ص $^{2}$ 

<sup>14:</sup> سنظر، زكى مبارك، المدائح النبوية في الأدب العربي، ص $^{-3}$ 

النبوية" لابن حِبّان، و"الشفا بتعريف حقوق المصطفى" للقاضي عياض، و"الوفاء بأحوال المصطفى" لأبي الفرج عبد الرحمن الجوزي، و"السيرة النبوية" لأبي الحسن النّدوي وغيرها من مثل هذه الكتب.

ويعد ما قاله العباس بن عبد المطلب أول ما قيل من شعر المديح في حق النبي الكريم (صلى الله عليه وسلم) بعد ولادته مباشرة، حين شبّه ولادته بالإشراق والنور الذي أضاء الكون وملأه سعادة وسرورا؛ إذ يقول 1:

وَأَنْتَ لَمَّا وُلِدْتَ أَشْرَقَتِ \*\* الأَرْضُ وَضَاءتْ بِنُورِكَ الأُفْقَ فَنَحْنُ فِي ذَٰلِكَ الضِّيَاءِ وَفِي \*\* النُّورِ وَسُبُلِ الرَّشَادِ نَخْتَرِقُ

وقول أبي طالب $^2$ :

وَأَبْيَضَ يُسْتَسقى الغمام بوجهه \*\* ربيعُ اليتامى عِصمةً للأَراملِ لَعَمْري لقد كَلِفْتُ وَجْدًا بِأَحمدَ \*\* وَإِخوته دَأْبَ الحب المُوَاصِلِ فَمَن مثلُهُ فِي النَّاسِ أَيُّ مُؤَمَّلِ \*\* إِذا قاسهُ الْحُكَّامُ عند الْتَفاضلِ حليمٌ رشيد عادل غير طائشِ \*\* يُوالِي إِلْماً ليس عنه بغافلِ

كما أنّ أول ما يطالعنا به هذا الشعر قصيدة "طلع البدر علينا" التي استقبل بما الأنصار النبي (صلى الله عليه وسلم) عند دخوله يثرب (المدينة المنورة)، وكذلك قصائد شعراء الرسول الكريم كـ"حسان بن ثابت، وعبد الله بن رواحة وكعب بن مالك، وكعب بن زهير صاحب القصيدة المشهورة $^{3}$ ، والتي يقول في مطلعها:

## بانت سعادُ فقلبي اليوم متبولُ \*\* مُتَيَّمٌ إِثْرَهَا لَمْ يُفْدَ مَكْبُولُ

وقد حُقَّ لهذه القصيدة المدحية المباركة أن تحمل اسم "البردة النبوية"، لأن الرسول الكريم كسا صاحبها ببردته الطاهرة جزاء قصيدته وتشجيعا له على التزام الفضائل والقيّم النبيلة في نظمه،

ومن أهم قصائد حسان بن ثابت الأنصاري في مدح سيّد الخلق (صلى الله عليه وسلم)، قوله 4:

## أَغَرُّ عليْهِ مِنَ النُّبُوَةِ خَاتُّم \* \* مِنَ اللهِ مَشْهُودٌ يَلُوحُ وَيَشْهَدُ

وغير خاف أن مدح النبي (صلى الله عليه وسلم) ارتبط بمدح أهل البيت وذكر محامد بني هاشم وأبناء السيّدة فاطمة ومناقبهم، كما نجد ذلك عند شاعر النقائض الفرزدق، في "هاشميات" الكميت بن زيد الأسدي في مدح آل البيت، وهي قصائد لا تبتدئ ببكاء الديار والوقوف على الأطلال على عادة القصائد القديمة، إنما تبتدئ بحب أهل البيت الهاشمي والنسيب بهم، على نحو ما قال في إحدى هاشمياته 5:

طربتُ وما شوقا إلى البيضِ أَطربُ \*\* ولا لعبا مني أَذُو الشَّيْبِ يَلعَبُ ولكنْ إلى أَهل الفضائل والنُّهَى \*\* وخير بَنِي حَوَّاءَ والخيرُ يُطلبُ

<sup>.255.</sup> وينظر، الجواليقي، شرح أدب الكاتب، تحقيق: طيبة حمد بودي، ط1، مطبوعات جامعة الكويت، 1995، الكويت، ص-1

<sup>2-</sup> أبو طالب، الديوان، جمع وشرح: محمد التّونجي، ط1، دار الكتاب العربي، 1994، بيروت، لبنان، ص:67-73.

<sup>.84</sup>: صندیم: محمد یوسف نجم، ط 1، دار صادر، .995، بیروت، لبنان، ص.84:

<sup>-0:</sup> حسان بن ثابت الأنصاري، الديوان، دار صادر، د ت، بيروت، لبنان، ص-10:

<sup>5-</sup> أحمد بن إبراهيم القيسي، شرح هاشميات الكميت بن زيد، تحقيق: داود سلّوم ونوري حمودي القيسي، ط2، مكتبة النهضة العربية، 1986، بيروت، لبنان، ص:43.

ويبقى الإمام البوصيري من ألمع وأشهر شعراء المديح النبوي بل ومن الأوائل الذين وضعوا لبنة هذا البناء الإبداعي، ولعل "ميميته" في مدح الرسول الأكرم لخير دليل على ذلك؛ إذ يقول فيها1:

## أَمِنْ تذكُّرِ جيرانِ بذي سَلَمِ \*\* مزجت دمعا جرى من مقلةٍ بِدمِ أَمْ هَبَّت الرِّيحُ من تلقاء كاظمةٍ \*\* وَأُومَضَ البرقُ في الظَّلماء من إضَمِ

وقد وقع إجماع الدارسين على أن "ميمية" البوصيري من أروع ما نظم شعراء المديح النبوي، بعد "لامية" كعب بن زهير، ولذلك كانت قصائده مثلا يُقتدى ونموذجا ينسج عليه الشعراء من بعده؛ إذ ظهرت كثير من القصائد بعدها، والتي أبحرت عقول المسلمين ورقَّتْ لها قلوبهم، على مَرِّ التاريخ وتعاقب الأجيال " ونستطيع الجزم بأنّ الجماهير في مختلف الأقطار الإسلامية، لم تحفظ قصيدة مطولة كما حفظت البردة، فقد كانت ولا تزال من الأوراد، تقرأ في الصباح وتقرأ في المساء "2، بل ويُرجى بها البرء من كل الأدواء.

### 3/ المدائح النبوية في الشعر المغربي والأندلسي:

تعد القصيدة المعروفة بالشقراطيشية أول قصيدة في مدح النبي الكريم (صلى الله عليه وسلم) في بلاد المغرب؟ وكان ذلك في عهد الدولة الفاطمية، والتي اعتبرها النقاد من أفضل القصائد التي قيلت في مدح سيدنا رسول الله (صلى الله عليه وسلم)، وكثيرا ما يرددها المنشدون في احتفالاتهم التي كانت تقام على أيام الحكم الفاطمي بمناسبة المولد النبوي الشريف، التي يقول فيها أبو عبد الله محمد الشقراطيسي 4:

## الحمد لله مِنَّا باعث الرُّسل \*\* هدى بأحمدَ مَنَّا أحمدَ السَّبُلِ خيرَ البريَّة من بدو ومن حضر \*\* وأكرمِ خلقِ اللهِ من حافٍ ومُنْتَعِل

تميز الشعراء المغاربة عن غيرهم بسبقهم إلى الاحتفال بالمولد النبوي الشريف، ونظمهم لكثير من القصائد التي يمدحون فيها الرسول (صلى الله عليه وسلم)، وتعداد خصاله الشريفة ومحامده الكريمة وذكر سيرته العطرة والأماكن المقدسة التي وطئتها قدماه الشريفتان، وغالبا ما يبدأ الشعراء هذا النوع من القصائد بمقدمات غزلية صوفية يبثون فيها اشتياقهم لرؤية الشفيع المشفع وزيارة الأماكن المقدسة كالحرم النبوي والمسجد الحرام وغيرها من المزارات، وبمذا الأسلوب تم إخراج الشعر من أبوابه القديمة إلى باب جديد<sup>5</sup>، تجاوزا فيه النمط المألوف، وقد يصف رحلته في الصحراء ولكنه يأتي بحا في آخر القصيدة، ولكن قبل ذلك يأتي الشاعر على وصف مطيته ومواكب الراحلين إلى زيارة مقام النبي الطاهر، كيتحول بعد ذلك إلى وصف تلك البقاع الزكية الطاهرة ومدح سيد المرسلين محمد (صلى الله عليه وسلم)، مع الاعتراف بذنوبه الكثيرة وخطاياه وإسرافه على نفسه راجيا من الرحمة المهداة الشفاعة يوم الحساب، ويختم مديحه بالدعاء والتزكية والتسليم على النبي الكريم.

\_

<sup>.6.</sup> البوصيري، الديوان، تحقيق: محمد سعيد الكيلاني، ط2، 1973، القاهرة، مصر، ص $^{-1}$ 

<sup>.25.</sup> مبارك، المدائح النبوية في الأدب العربي، ص $^{-2}$ 

 $<sup>^{-3}</sup>$  نسبة لصاحبها أبي عبد الله محمد بن أبي بكر الشقراطيسي التوزري، المتوفى سنة  $^{-3}$ هـ.

 $<sup>^{-4}</sup>$  أحمد البحتري، الجديد في أدب الجريد، د ط، نشر الشركة التونسية للتوزيع، د ت، تونس، ص $^{-3}$ .

<sup>.276:</sup> في ضيف، التطور والتجديد في الشعر الأموي، ط7، دار المعارف، دت، القاهرة، مصر، ص $^{-5}$ 

ونستحضر في هذا المقام ممن اختص بمدح النبي الأكرم (عليه الصلاة والسلام) الشاعر المغربي مالك بن المرحل المصمودي (604-699هـ)، وميميته المشهورة التي عارض فيها "ميمية" الإمام البوصيري، والتي يقول فيها1:

شوق كما رفعت نار على علم \*\* تشب بين فروع الضال والسلم

أو كما قال في همزيته المعروفة من "المعشّرات النبوية"، وقد التزم فيها كثيرا مما لا يلتزم، كافتتاح أبياتها بحروف الرّوي على أن يستمر ذلك في عشرة أبيات، فإذا كان حرف الهمزة مثلا جعل بدء البيت همزة ويستمر كذلك عشرة أبيات، ومن ذلك قوله<sup>2</sup>:

أمالي إلى قبر النّبي مبلّغ \*\* سلاما فقد أفنى الزمان ذَمائي <sup>3</sup> أمانة مشتاق حمى الدمع جفنه \*\* فما طاف طيف النوم خوف حمائي أماني كانت لي زيارة قبره \*\* وأرضَى روض يانع وسمائي إلى مُحَمَّدٍ أهديتُ غُرَّ ثنائِي \*\* فيا طيبَ إِهْدَائي وَحُسْنَ هِدائِي أَزَاهِرُ روضِ تُجتنى لِعطارةٍ \*\* وأسلاكُ دُرِّ تُصطفى لصفائِي أَزَاهِرُ روضِ تُجتنى لِعطارةٍ \*\* وأسلاكُ دُرِّ تُصطفى لصفائِي

ومن أعلام الشعراء الأندلسيين الذين اهتموا بالمديح النبوي وذكر البقاع المقدسة والتشوق لرؤيتها وزيارتها، محمد بن عبد الله بن سعيد الغرناطي المعروف بـ"لسان الدين بن الخطيب" (713–776هـ)، الذي يقول في قصيدته الدالية<sup>4</sup>:

تألق نجديا فاذْكَرِني نَجْدًا \*\* وهاج لي الشوق المبَّرَّح والوَجدا وميضٌ أرى بُردَ الغمامة مَغْفَلا \*\* فمدَّ يَدًا بالتِّبرِ أعلمَتِ البردا

#### 4/ المولديات:

#### 4-1/ المفهوم والنشأة:

المولديات والموالد إبداع له صلة بالاحتفالات التي يقيمها المسلمون بمناسبة ميلاد النبي محمّد (صلى الله عليه وسلم)، فإن كان الإبداع نثرا اتخذ "الموالد" اسما له، وإن كان شعرا سمي بـ"المولديات"، وهي ظاهرة دينية دأبت الكثير من الزوايا والطرق الصوفية على إحيائها مرة كل عام، والمولديات والموالد من الأشكال الإبداعية الأكثر ذيوعا وانتشارا في التراث المغاربي.

جاء في الموسوعة العربية: "مولد النبي. احتفال سنوي بذكرى ميلاد النبي (صلى الله عليه وسلم) في الثاني عشر من شهر ربيع الأول، وهو تقليد قديم إلى القرن الرابع للهجرة، توسع فيه الفاطميون كثيرا، وأضفوا عليه مظاهر الجلال والعظمة، ثم اتخذ صورا شتى في مختلف البلاد الإسلامية على مر التاريخ"5.

<sup>1-</sup> محمد مسعود جبران، دراسة تحليلية في أخباره وآثاره، المجمع الثقافي، 2005، أبو ظبي، الإمارات العربية المتحدة، ص:351.

 $<sup>^{-2}</sup>$  إبراهيم عبد الرحمن يوسف، تاريخ الأدب والنصوص الأدبية، مكتبة الوحدة العربية، دت، دار البيضاء، المغرب، ص $^{-2}$ 

<sup>3-</sup> الذّماء: بقية الروح.

<sup>4-</sup> لسان الدين بن الخطيب، الديوان، تحقيق: محمد مفتاح، المجلد الأول، ط1، دار الثقافة، 1989، الدار البيضاء، المغرب، ص:246.

<sup>5-</sup> الموسوعة العربية الميسرة، ط3، دار الجيل، 2001، بيروت لبنان، 2385/4.

ف"المولدية" هي ما يتلى ليلة المولد النبوي الشريف من أذكار وسير وأشعار، بأسلوب بديع تطرب له الأرواح وتطمئن له النفوس، على حسب تعبير شوقي ضيف: "المولديات هي قصائد في المديح النبوي.. يبدأ المنشدون بأمداح النبي المصطفى.. يخرجون في ذلك من فن إلى فن، ومن أسلوب إلى أسلوب، ويأتون من ذلك بما تطرب له النفوس، وترتاح إلى سماعه الآذان "1، ولذلك تعد المولديات من أغراض الشعر العربي الذي أبدعه المغاربة والأندلسيون.

وقد لحق هذا الضرب من الشعر بعض التطور إلا أنمّا لا تختلف عن قصائد المدح العربية القديمة في شكلها العام وأسس بنائها، كما يمثّل هذا الاحتفال "مظهرا أدبيا يعكس ما وصلت إليه بلاد المغرب في تلك الفترة؛ إذ كان الاحتفال بالمولد النبوي منبرا وميدان منافسة شعرية يبرز فيها الأدباء قدراتهم وبراعتهم في قول الشعر، وذكر خلال وصفات الرسول الكريم (صلى الله عليه وسلم).

ويعود الفضل في ظهور الاحتفال بالمولد النبوي الشريف إلى الفقيه "أي العباس أحمد العزفي" (75-638هـ)، أمير سبتة صاحب المؤلّف الشهير "الدر المنظم في المولد المعظم"، وقد كان العزفيون رؤساء سبتة، هم مَن أحدثوا هذا الاحتفال، ولم يكن ذلك معروفا من قبل  $^2$ ، وذلك بدافع المحافظة على الدين، ورغبة منهم في إحياء ذكرى مولد النبي الأمين، كسُنّة حميدة سرعان ما انتشرت بعد في أرجاء بالاد المغرب، وخاصة في الجزائر في عهد السلطان الزياني أبي موسى حمو الزياني الذي حكم تلمسان في الفترة الممتدة بين سنتي 760-791هـ، وقد كان هذا السلطان الأديب يفتتح موسم المولد بقصائد في مدح الرسول الأعظم (صلى الله عليه وسلم)، مبديا تمسكه بإحياء هذه المناسبة العظيمة، وكذا حرصه الشديد على استمرارية هذه السنة الحميدة؛ إذ يقول: "يا بني عليك بإقامة شعائر الله عزّ وجل، وابتهل إليه في مواسم الخير وتوسل، واتبع آثارنا في القيام ليلة مولد النبي (صلى الله عليه وسلم)، واستعد لها بما تستطيع من الإنفاق العام، واجعله سنة مؤكدة في كل عام، تواسي في تلك الليلة الفقراء، وتعطي الشعراء، وإن ركبت فيك الغريزة الشعرية، وتحليت بالحلية الأدبية، زدت جمالا إلى جمالك وكمالا إلى كمالا، فانظم المولديات "8، هي تلك وصيته لابنه ولمن يأتي من بعده، ومن أقواله شعرا؛ قصيدة نظمها عام 8، وهي من بحر (الطويل)، يقول فيها 8:

## قِفَا بَينَ أَرجاء القِبَابِ وبِالحيِّ \*\* وَحَيّ دِيَارًا لِلْحَبيبِ بَمَا حَي

#### 2-4/ بناء القصيدة المولدية:

ارتبط بناء القصيدة في الشعر العربي بتقاليد وأعراف فنية ثابتة منذ العصر الجاهلي، وظلت هذه التقاليد الفنية تفرض وجودها على بقية العصور الأدبية المتوالية، وإن اتخذت رموزا وإشارات وأشكالا حسب الظروف المحيطة بحا واختلاف البيئات.

ولم تناً القصيدة المولودية عن هذا الخط المتوارث في بنية القصيدة المدحية، بل ظلت تسير مقتفية أثره، ومتخذة إياه نبراسا تمتدي به، فجل الشعراء المغاربة يستفتحون القصائد النبوية؛ بمقدمات تتنوع بتنوع الأغراض والمناسبات، وتكون في

<sup>1-</sup> شوقي ضيف، تاريخ الأدب العربي عصر الدول والإمارات (الجزائر، المغرب الأقصى، موريتانيا والسودان)، ط1، دار المعارف، 1990، القاهرة، مصر، ص:211.

<sup>2-</sup> محمد الصادق عفيفي ومحمد بن تاويت، الأدب المغربي، ط2، دار الكتاب اللبناني، 1969، بيروت، لبنان، ص:188.

 $<sup>^{-3}</sup>$  . أبو حمو موسى الزياني، واسطة السلوك في سياسة الملوك، مطبعة الدولة التونسية،  $^{-3}$ ه، تونس، ص

<sup>4-</sup> عبد الحميد حاجيات، أبو حمو موسى الزيابي حياته وآثاره، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، 1994، الجزائر، ص:345.

الغالب غزلية صوفية يتحرقون فيها شوقا لرؤية النبي الكريم (صلى الله عليه وسلم)، ورؤية الأماكن المقدسة والمزارات الشريفة، ويصف الشعراء بعد ذلك المطايا ورحال المواكبة الذاهبة لزيارة المقام النبوي، لينتقل بعدها إلى وصف الأماكن المقدسة، ثم مدح النبي (صلى الله عليه وسلم)، ففي صدر المولديات "النسيب، ويليه التحذير من هوى النفس، ثم مدح النبي (صلى الله عليه وسلم)، والكلام عن مولده ومعجزاته (...) ثم التوسل والمناجاة "1، ويختتم الشعراء هذه القصائد بالصلاة على النبي الزكي (صلى الله عليه وسلم).

ويمكننا أن غمَّل للمقدمة الغزلية بقول الثغري التلمساني $^2$ :

ذَكَرَ الحِمي فتضاعفت أشجانه \*\* شوقا وضاق بسرّه كتمانُهُ

وبالمقدمة الطللية بقول أبي موسى حمو الزياني الثاني<sup>3</sup>:

قِفَا بَينَ أَرجاء القِبَابِ وبِالحيِّ \*\* وَحَيِّ دِيَارًا لِلْحَبيبِ بِهَا حَي

وللمقدمة التي تبكي أيام الشبيبة، وتعاتب النفس بعد أن اشتعل الرأس شيبا، مقدمة الشاعر السابق الذكر، والتي يقول<sup>4</sup> فيها:

قد اصفَّرَ لوني بعد حُسن شبيبتي \*\* كما ابيضَّ رأسي بعدما كان مسودًا وقد مرَّ عُمْري في عسى ولعلَّمَا \*\* تُواصلني لُبني و هَجُرني سُعدى أعاتبُ نفسي في زمان بِطالتي \*\* وقلبي على كسب المآثِم قد جَدًا

هذا عن المقدمة، أما واسطة القصيدة أو الغرض الرئيسي الذي أُنشئت من أجله القصيدة المولدية فهي مدح النبي الكريم (عليه الصلاة والسلام)؛ إذ يخاطب الشاعر الثغري التلمساني الأمير أبا تاشفين الثاني في خاتمة إحدى مولدياته، فراح يشبِّه قصيدته بالروض العطر والعقد الفريد، ويذكر أن النبي محمد (عليه الصلاة والسلام) يشكّل تلك الجوهرة الوسطى في ذلك العقد النفيس، فينشد قائلاً:

ودونكَ روضًا من ثَنَاكَ عاطرًا \*\* فما لثناك العاطر النّدِ مِن نِدِّ جواهر عقد من نسيبٍ ومدْحةٍ \*\* ومدحُ رسول الله واسطة العقد عليه سلام الله ما ربتِ الرُّبِي \*\* وما صافحت ربح الصّبا قضب الرّند

كما أولى شعراء هذا الفن الإبداعي لنهايات قصائدهم عناية فائقة، لما تكتسيه النهايات من قيمة جمالية في البناء الشعري، ولهذا أكد النقاد على حسن التخلص وضرورة الاهتمام بحسن الختام، وحليّة ذلك، أن "يكون محكما، لا يمكن الزيادة عليه، ولا يأتي بعده أحسن منه" ولبلوغ ذلك اشتغل الشعراء على تهيئة أسماع المتلقين وتحفيز أذهانهم لاستقبال خاتمة القصيدة بطرق وأساليب مختلفة، فمنهم من جعل من نهاية قصيدته هدية للممدوح، والدعاء له، ومنهم من ختمها

-

<sup>.247:</sup> عمد أحمد ربيع، في تاريخ الأدب العربي القديم، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> الثغري التلمساني، الديوان، تحقيق: نوار بوحلاسة، منشورات مخبر الدراسات التراثية، جامعة منتوري، 2004، قسنطينة، الجزائر، ص:148.

<sup>.345.</sup> عبد الحميد حاجيات، أبو حمو موسى الزيابي حياته وآثاره، ص $^{-3}$ 

<sup>4-</sup> أبو حمو موسى الزياني، واسطة السلوك في سياسة الملوك، ص:172.

<sup>5-</sup> الثغري التلمساني، الديوان، ص:61.

<sup>6-</sup> ابن رشيق، العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده، ص:239.

بالصلاة والسلام على النبي الأكرم والرسول الأعظم، والدعاء للأمير أو السلطان، ومنهم من خصها بالدعاء للسلطان الذي أحيا مناسبة المولد النبوي الشريف، ومن ذلك قول الثغري التلمساني1:

مولاي حزت معاني المجد الذي \*\* ما حاز غيركَ منه غير أسامي دام علاك فليس مثلك في العلا \*\* سام ولا لك في الملوك مسام ختمت بذكر المصطفى فكأخّا \*\* نفحات مسك عند فضّ ختام صلى عليه من اصطفاه كرامةً \*\* أزكى صلاةٍ شُفِعت بسلام

#### خاتمة:

تميز هذا الفن الشعري بتعدد الأغراض/الموضوعات كما هو حال القصيدة العربية القديمة، ولعل سبب التعدّد يعود إلى معارضة الشعراء المتأخرين للأوائل وبناء قصائدهم على منوال ما نسج الأولون، واتسم بالبناء العمودي القائم على نظام الشطرين ووحدة القافية والرّوي، وتوظيف التصريع والتقفية في مطلع البيت الأول، كما اعتمدت موسيقاه الخارجية على بحور الشعر الطويلة (الطويل، البسيط، والكامل وغيرها) التي تتسق والأغراض الهامة كالمديح وغيره، في حين ارتكزت موسيقاه الداخلية على كثرة التصريع والتكرار الإيقاعي والتوازي الصوتي، وقامت الأمدوحة والمولدية على المقدمة الغزلية/النسيب؛ ووصف الرحلة والراحلة، والصلاة على سيّد البرية، والاستغفار والدعاء، مع استخدام الألفاظ ذات الصلة بالمعجم الروحي/الديني والصوفي، والحقل المشحون بالعاطفة الشياجة، وكذا طغيان الأنا/الذاتية في شحن القصيدة بحب الرسول (صلى الله عليه وسلم)، كما وُظفت الألفاظ الفخمة والجزلة؛ وامتازت بمتانة السبك وقوة الأسلوب، وقد تجاوز الغزل في شعر المديح النبوي المجال الحسي إلى ما هو مجازي أو رمزي، واتسم بصدق العاطفة ونبل الأحاسيس ورقة بحاوز الغزل في شعر المديح النبوي المجال الحسي إلى ما هو مجازي أو رمزي، واتسم بصدق العاطفة ونبل الأحاسيس ورقة بحازي المناعر، واتخذت من حب الرسول (صلى الله عليه وسلم)، مطية للبوح عن التعلق بالمقامات المقدسة والتلهف إلى زيارة برانبي الكريم (عليه الصلاة والسلام).

<sup>-1</sup> الثغري التلمساني، الديوان، ص-3.

## المحاضرة العاشرة شعر المعارضات بين المشرق والمغرب



## المحاضرة العاشرة شعر المعارضات بين المشرق والمغرب

#### تھید:

تطورت العلوم العربية وتعددت فنون أدبحا وتنوعت، ومن بين هذه الفنون "فن المعارضات" أو "شعر المعارضات" (opposition poetry) الذي يعد ضربا من ضروب المساجلات الأدبية، وكان له الفضل على اللغة بأن أمدتها بثروة من الألفاظ والكلمات وأغنت المعاجم بمادة لغوية قيّمة، ثم أخذت مكانها بين الشعر والشعراء، كما تعد المعارضات الشعرية من القضايا أو المواضيع التي رافقت رحلة الشعر العربي -بل والنثر أيضا- وسايرته منذ العصر الجاهلي، وإن اختلف المسميات وتنوعت التسميات؛ فتارة معارضات، وتارة نقائض، وحينا آخر مساجلات شعرية، وهي ما يعرف اليوم في المصطلح النقدي المعاصر بـ"التناص" (intertextuality)، وقد عبر بدوره عن مصطلحات أو مسميات قديمة كالسرقات الأدبية والتضمين، ولعل أهم ما يميز المعارضات هو إعجاب المعارض بالمعارض.

#### 1/ المعنى اللغوي والاصطلاحي للمعارضات:

#### الدلالة اللغوية للمعارضات:

لمصطلح المعارضات أكثر من معنى ودلالة لغوية، فالمعارضات جمع مفردة معارضة، جاء في لسان العرب أن المعارضة هي المقابلة؛ فيقال:فلان يعارضني أي يباريني، وعارضته في السير إذا سرت حياله وحاذيته، وعارض الشّيء بالشَّيْء معارضةً: قابله، وعارضت كتابه بكتابي أي قابلته. وعارضته مثل ما صنع أي: أتيت إليه بمثل ما أتى وفعلت مثل ما فعل، والمعارضة هي المقابلة والمحاذاة، فالمعارضة الشعرية مصطلح أدبي يتعالق مدلوله الفني بمدلوله اللغوي تعالقا وطيدا، ويبدو أن أقرب المعاني بالمدلول الفني إليه يشير إلى المقابلة والمباراة والمعاظمة والمحاكاة والمشابحة.

#### المعنى الاصطلاحي للمعارضات:

هي أن ينظم الشارع قصيدة شعرية في موضوع ما، فيأتي شاعر آخر فينسج قصيدته على منوال ما نسج الأول، محاكيا القصيدة الأولى في موضوعها ووزنها وقافيتها ومطلعها وبعض معانيها مع حرص الثاني على التفوق، ولهذا فإن المعارضة تقتضي وجود نموذج إبداعي ماثل أمام الشاعر المعارض ليحذو حذوه، ويحاكيه، أو يحاول تجاوزه فالمعارضة في الشعر "أن يقول شاعر قصيدة في موضوع ما، من أيّ بحر وقافية فيأتي شاعر آخر فيعجب بهذه القصيدة لجانبها الفني وصياغتها الممتازة فيقول قصيدة في بحر الأولى وقافيتها وفي موضوعها مع انحراف يسير أو كثير حريصا على أن يتعلق بالأول ودرجته الفنية ويفوقه، فيأتي بمعانٍ أو صور بإزاء الأولى، تبلغها في الجمال الفني أو تسمو عليها بالعمق أو حسن التعليل، أو جمال التمثيل، أو فتح آفاق جديدة في باب المعارضة"2.

<sup>.2885.</sup> ابن منظور، لسان العرب، المجلد الرابع، مادة (عرض)، دار صادر، بيروت، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> أحمد الشايب، تاريخ النقائض في الشعر القديم، ط2، مكتبة النهضة المصرية، 1954، القاهرة، مصر، ص:7.

وتتجاوز المعارضة في هذا السياق التقليد إلى الابتكار، والمتابعة إلى الإبداع؛ إذ يمزج الشاعر فيها بين القديم والجديد، فيبعث الحياة في أمجاد القديم، يضفي على الجديد الجمالية والحسن، وفي غياب النموذج أم المثال الشعري لم تعرف الجاهلية فن المعارضات.

#### 2/ بين المعارضة والمناقضة:

تتقارب اللفظتان تقاربا كبيرا، ولكن ثمة فروق جذرية بين المصطلحين من جهة المفهوم ويمكن توضيحها على الشكل الآتي:

\* المعارضة: أن يقول شاعر قصيدة في موضوع ما، من أيّ بحر وقافية فيأتي شاعر آخر فيعجب بهذه القصيدة لجانبها الفني وصياغتها الممتازة فيقول قصيدة في بحر الأولى وقافيتها وفي موضوعها أو مع انحراف يسير، ويحرص أن يتعلّق بالأولى في درجة هجائه الفنية أو يفوقه دون أن يتعرض لهجائه أو سبّه أو الفخر علانية، والمعارضة تأتي في الجانب الفني أو حسن الأداء وليس فيها التَّساب القبيح أو الصريح، فتبلغها في الجمال الفني أو تسمو عليها بالعمق أو حسن التعليل وجمال التمثيل أو فتح آفاق لم تكن موجودة في مجال المعارضة.

\* المناقضة: هي أن يتجه شاعرٌ إلى شاعر آخر بقصيدته هاجيا فيقوم الثاني بالرّد عليه بشعر مثله مع التزامه بالبحر والقافية والروي والموضوع الذي نسج عليه الشاعر الأول قصيدته، وتأتي معاني شعر فن المناقضة في الأصل من المقابلة والاختلاف، لأن الشاعر الثاني يجعل همّه أن يفسد على الشاعر الأول معانيه ويردها عليه في الموضوع، فإن كانت هجاء قلبها عليه وإن كانت فخرا فسرها لصالحه، ويتخذ من عناصره من الأحساب والأنساب والأيام والمآثر والمثالب، موضوعا للمناقضة غير أنه لا يلزم أن يكون ترتيب الأبيات في النقيضة الأولى وفق ترتيب أبيات الثانية²، وقد تكون المناقضة في أكثر من شاعر.

#### 2/ الرحلة التاريخية للمعارضات:

ظهرت المعارضات في الفنون الشعرية القديمة منذ العصر الجاهلي، وخاصة عند شعراء القبائل من خلال المساجلات أو المباريات الشعرية التي كانت تشهدها سوق عكاظ، وما حكومة "أم جندب" بين زوجها امرئ القيس وعلقمة الفحل بخافية عنا، وقد قالت لهما: قولا شعرا تصفان فيه فرسيكما، على روي واحد، وقافية واحدة، فقال امرؤ القيس قصيدته التي مطلعها3:

خليليَّ مُرَّا بِي على أمِّ جندب \*\* نُقَضِّ لُبَانَاتِ الفؤاد المعذّبِ إلى أن بلغ قوله<sup>4</sup>:

فللسّاقِ أُهْوُبٌ وللسّوط دِرّةٌ \*\* وللزّجر منه وقع أَخرَجَ مِنْعَبِ مِنْعَبِ عَلقمة وأنشد قصيدته التي مطلعها1:

<sup>1-</sup> ينظر، المرجع السابق، ص:7.

<sup>2-</sup> يحى الجبوري، شعر المخضرمين وأثر الإسلام فيه، ط5، مؤسسة الرسالة، 1998، بيروت، لبنان، ص:47.

 $<sup>^{2004}</sup>$  مرؤ القيس، الديوان، شرح: عبد الرحمن المصطاوي، ط2، دار المعرفة، بيروت، لبنان،  $^{1425}$ ه/  $^{2004}$ م، ص $^{3}$ 

<sup>4-</sup> امرؤ القيس، الديوان، ص:77.

## ذهبت من الهجران في غير مذهب \*\* ولم يك حقا كل هذا التّجنب

حتى وصل إلى قوله<sup>2</sup>:

## فأُدركهن ثانيا من عنانه \*\* يُمُرُّ كَمَرِّ الرَّائِحِ المُتَحَلِّبِ

فقالت لامرئ القيس: علقمة أشعر منك، فقال: وكيف ذاك؟ قالت: لأنك جهدت فرسك بسوطك، ومريته بساقك، أما علقمة فقد أدرك طريدته/صائدته وهو ثانٍ من عنان فرسه، لم يضربه بسوط ولا مراه بساق ولا زجره، فقال امرؤ القيس: ما هو بأشعر مني، ولكنك له وامقة؛ فطلقها وخلف عليها علقمة فسمي (الفحل)، وعلى الرغم من أثر التكلف والوضع في هذه القصة، فإنها ذات دلالة واضحة.

وحين نبلغ مرحلة صدر الإسلام (13هـ 40هـ)، نلاحظ انصراف الشعراء عن نظم وإنشاد الشعر إلى القرآن الكريم يستلهمون منه ما يسدّ حاجتهم كتعويض فنيّ عن الشعر الذي سكن قلويمم قبل ديارهم، خاصة بعد نزول عدد من الآيات القرآنية التي تسفه الشعراء وتحط من قيمة الشعر، والتي أُسيءَ تفسيرها وتأويلها، منها قوله تعالى ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِوٍ قَلِيلاً مَا تُؤْمِنُونَ وَلا بِقَوْلِ كَاهِنٍ قَلِيلاً مَا تَذَكَرُونَ ﴾ وقوله عزّ وجل ﴿وَالشُّعَرَاءُ رَسُولٍ كَرِيمٍ وَمَا هُو بِقَوْلِ شَاعِوٍ قَلِيلاً مَا تُؤْمِنُونَ وَلا بِقَوْلِ كَاهِنٍ قَلِيلاً مَا تَذَكَرُونَ ﴾ وقوله عز وجل ﴿وَالشُّعَرَاءُ يَتَبِعُهُمُ الْغَاوُونَ (224) أَلَمَ تَوَ أَهُمُ في كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ (225) وَأَهُمُ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ (226) إلَّا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحُتِ وَذَكَرُواْ اللهَ كَثِيرًا وَانتَصَرُواْ مِن أَ بَعْدِ مَا ظُلِمُواْ أَوْ وَسَيَعْلَمُ اللّذِينَ ظَلَمُونَ أَيَّ مُنقَلِبٍ كَي يَقَلِبُونَ وَعَمِلُوا السَّعِرَ وقول النبي الكريم (صلى الله عليه وسلم): (لأن يمتلئ جوف أحدكم قيحا خيرٌ له من أن يمتلئ شعرًا)، وسبب إساءة فهم دلالات ومقاصد هذه النصوص الشرعية صمت الكثير من الشعراء، وانتهوا عن نظم الشعر، وها هو "لبيد" وهو من أبرز الشعراء يصوم عن الشعر، ويقول: لقد عوضني الله عن قول الشعر بالقرآن، في حين انصرف آخرون البيد" وهو من أبرز الشعراء يصوم عن الشعر، ويقول لقد عوضني الله عن قول الشعر بالقرآن، في حين انصرف آخرون حسان بن ثابت، وعبد الله بن رواحة، وكعب بن مالك وكعب بن زهير.

وتشاغل بعد ذلك بعض الشعراء عن الشعر بالجهاد والغزو في مرحلة الفتوحات، ولهيت عن نظم القصائد ورواية الشعر، كما كان يرى ابن سلام الجمحي، مع أن الفتوحات والغزوات تعتبر من أهم روافد ودوافع نظم الشعر وقرظه، بما تمنح الشاعر ما يشهده من مواقع وحروب طاحنة، وربما مناظر تأخذ بالألباب والعيون، وكذلك الحنين إلى الأهل والأحباب الذين تركهم وهو متجه إلى الغزو والجهاد، غير أن الترحال المستمر والحركة التي لا تتوقف لم تتيحا للشاعر القول والنظم إلا على عجل، ولعل هذا الذي دفع إلى بروز ظاهرة فنية جديدة في شعر الفتوحات وهي شعر المقطوعات وأن الشاعر لم يعد في حاجة إلى المقدمات الطللية، وإنما يبدأ موضوع قصيدته بدون استهلال، وكأنه يهاجم عدوه بسيفه ليقضى عليه بضربة واحدة، وفي زمن يسير.

 $<sup>^{-1}</sup>$  الأعلم الشنتمري، شرح ديوان علقمة بن عبدة الفحل، تقديم: حنا ناصر الحتي، ط $^{-1}$ ، دار الكتاب العربي، 1993، ص $^{-2}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع السابق، ص:62.

<sup>3-</sup> الحاقة، الآية: 41.

<sup>4-</sup> الشعراء، الآيات 224-227.

<sup>67</sup>. شوقي ضيف، تاريخ الأدب العربي (العصر الإسلامي)، دار المعارف، ط7، القاهرة، مصر، ص5

لقد استرد الشعر عافيته ومكانته بعد أن آل الحكم إلى الأمويين، وهدأت موجة الفتوحات، وثارت العصبيات بعد موات من جديد، وخرجت إلى الوجود العديد من الأحزاب السياسية –الأمويين، والزبيريين، والخوارج والشيعة – التي تبارت وتناحرت فيما بينها، وقد مثّل كل حزب كثير من الشعراء، وتوجهت أنظار الأحزاب إلى الداخل بدل توجهها إلى الخارج.

وإذا كان شعر النقائض قد تأججت ناره في العصر الجاهلي بدافع العصبية القبليّة، وفي العصر الإسلامي بدافع الرد على قريش وشعرائها، وبلغ أوج لهيبها في العصر الأموي (40-132هـ)، فإنّ فن المعارضات لم تكن قد برزت بعد بالشكل الذي يمثّل الظاهرة، باستثناء ما جرى بين جميل بن معمر وعمر بن أبي ربيعة، حين قال جميل بثينة أ:

## عرفتُ مَصيف الحيّ والمُتَرَبَّعا \* \* كما خَطَّتِ الكفُ الكتاب المُرَجَّعا

فعارضه عمر بن أبي ربيعة بقوله<sup>2</sup>:

## أَلَمَ تَسَأَلِ الْأَطَلَالَ وَالْمُتَرَبُّعَا \*\* ببطنِ حَلُ َيَّاتٍ دَوَارِسَ بَلْقَعَا

فقد جاءت الألفاظ في القصيدة الثانية (المعارِضة) قريبة الشبه -أو شبيهة- بألفاظ/مفردات القصيدة الأولى (المعارَضة)، وهذا لا ينقص من قدر وقيمة القصيدة الثانية، والحقيقة التي لا مراء فيها ولا جدال أن الشاعر عمر بن أبي ربيعة بدا عليه التأثر بشعر جميل بن معمر (جميل بثينة)، خاصة إعجابه برائيته المشهورة، والتي نقتطف منها قوله<sup>3</sup>:

## أَغَادٍ أخي من آل سلمى فمبكرُ \*\* أَبِنْ لِي أَغَادٍ أَنتَ أَم مُتَهَجِّرُ؟

فقال عمر بن أبي ربيعة معارضا إياه برائية رائعة، محتذيا أثره وزنا وقافية ورويا وموضوعا، ومنها هذا البيت الذي نجتزئه منها<sup>4</sup>:

## أَمِن آلِ نُعْم أنتَ غادٍ فمبكر \*\* غداةَ غدٍ أم رائحٌ فمهجَّرُ؟

ومع تعدد روافد الثقافة العربية واغتنائها في العصر العباسي، واحتدام الصراع بين القدماء والمحدثين، واتساع رقعة الدولة الإسلامية، وضعف دور بعض الخلفاء، الأمر الذي أدى إلى تمزق هذه الدولة العظيمة إلى دويلات وبعدها إلى إمارات، وقد حاول الكثير من الشعراء الإفادة ممن سبقهم من الرواد في هذا المجال؛ فاقتفى شعراء الغزل أثر جميل بن معمر وعمر بن أبي ربيعة من العصر الأموي، واهتدى شعراء المجون والخمرة بشعر أبي نواس وخمرياته، ونحا بديع الزمان الهمذاني نحو معلمه أحمد بن فارس في مقاماته، كما نهج الحريري نهج بديع الزمان في نسج مقاماته.

ولم يشهد فن المعارضات نشاطا ولا تطورا، بل لم تعرف الحركة الشعرية هذا الفن كالذي عرفه فن النقائض عبر مختلف العصور الأدبية، باستثناء حوادث فردية تأثر فيها قلة قليلة من الشعراء بقصائد مستحدثة، فقابلوها بأشعارهم وحاكؤها.

 $<sup>^{-1}</sup>$  جميل بن معمر، الديوان، دار بيروت للطباعة والنشر، 1982، بيروت، لبنان، ص:74.

<sup>.</sup> 160: صدر بن أبي ربيعة، الديوان، تحقيق: بشير يموت، ط1، المطبعة الوطنية، 1934، بيروت، لبنان، ص-2

<sup>3-</sup> جميل بن معمر، الديوان، ص:27.

<sup>4-</sup> عمر بن أبي ربيعة، الديوان، ص:91.

ولم يعرف فن المعارضات ولا "المقابلات" ذلك الانتشار الواسع الذي عرفته النقائض، وإنما سجل العصر العباسي كثيرا من "المطارحات" الشعرية التي هي قريبة من المعارضات، وقد نالت مكانة راقية في مجال المجون والأنس والسمر، ومن ذلك قول أبي نواس في وصف الخمر في همزيته المشهورة، والتي مطلعها 1:

دع عنك لومي فإنّ اللّوم إغراء \*\* وداوين بالتي كانت هي الدَّاءُ

فجاء ابن المعتز وعارضه بقصيدة، يقول فيها<sup>2</sup>:

أَمْكنتُ عاذلتي من صمتِ أَباءِ \*\* مَا زَادهُ النَّهْيُ شَيْئًا غيرَ إِغْرَاءِ

وحين نأتي إلى أبي الطيب المتنبي الذي شغل الناس بشعره، فعندما مدح السيف الدولة الحمداني بقصيدته المشهورة، والتي يقول فيها<sup>3</sup>:

عَلَى قَدرِ أَهلِ العَزْمِ تَأْتِي الْعَزَائِمُ \*\* وَتَأْتِي عَلَى قَدرِ الْكِرَامِ الْمَكَارِمُ عارضه الكثير من الشعراء، منهم ابن رزيك (-556هـ) بقصيدة مطلعها4:

أَلاَ هَكَذَا فِي اللهِ تَمْضِي الْعَزَائِمُ \*\* وَتَقْضي لدى الحَرْبِ السُّيُوفُ الصَّوَارِمُ

وعارضه أسامة بن منقذ أيضا بقصيدة جاء في مطلعها<sup>5</sup>:

لَكَ الفضل مِن دُونِ الوَرَى وَالْمَكَارِمُ \*\* فَمَنْ حاتم؟ نال ذا الفَخْرَ حاتمُ 2 فَن المعارضات في الأندلس والمغرب:

نعتقد أن فن المعارضات الحقيقي عرفته بلاد الأندلس في شعرها خاصة، مع إحساسهم بالدونية أمام المشارقة أدبا وثقافة وعلما، فلم يجحدوا فضل المشرق عليهم، ولم ينكروا سبقهم، فقام الكثير من شعراء الأندلس وكتّابَما بمعارضة شعراء وكتاب المشرق الذين يعدّوهم النموذج الأمثل؛ إذ حاكى صاحب "العقد الفريد" محمد بن عبد ربه كتاب "عيون الأخبار" لصاحبه ابن قتيبة، وحين قرأه الصاحب بن عباد قال قولته المشهورة: "هذه بضاعتنا رُدّت إلينا"، وشبّهوا شعراءهم بشعراء المشرق في التسمية؛ إذ أطلقوا عليهم بعض ألقابهم، فلقبوا ابن درّاج القسطلي بـ"متنبي الأندلس"، ومثله ابن هانئ، وابن زيدون بـ"بحتري الأندلس"، وما إلى ذلك من الألقاب<sup>6</sup>، وقد جاءت معارضة ابن دراج القسطلي لقصيدة أبي نواس التي يقول في مطلعها حين مدح الأمير الخصيب:

أَجارَة بَيْتَيْنَا أَبوكِ غَيُور \*\* وَمَيسُورُ مَا يُرجَى لدَيْكِ عَسِيرُ

 $<sup>^{-1}</sup>$  أبو نواس، الديوان، تحقيق: محمود أفندي واصف، ط $^{-1}$ ، المطبعة العمومية،  $^{-1}$  القاهرة، مصر، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> ابن المعتز، الديوان، دار صادر، بيروت، لبنان، ص:13.

<sup>3–</sup> المتنبي، الديوان، دار بيروت للطباعة والنشر، 1983، بيروت، لبنان، ص:385.

<sup>4-</sup> ابن رزيك، ديوان الوزير المصري طلائع بن رزيك، تحقيق: أحمد أحمد بدوي، مكتبة نحضة مصر، القاهرة، مصر، ص:92.

<sup>5-</sup> ابن منقذ، الديوان، تحقيق: أحمد أحمد بدوي، ط2، عالم الكتب، 1983، بيروت، لبنان، ص:274.

<sup>6-</sup> شوقي ضيف، تاريخ الأدب العربي عصر الدول والإمارات (الجزائر، المغرب الأقصى، موريتانيا والسودان)، دار المعارف، 1990، القاهرة، مصر، ص:435-451.

<sup>7-</sup> أبو نواس، الديوان، ص:98.

فأنشد ابن دراج القسطلي معارضا إياه بقوله أ في قصيدة يمدح فيها المنصور بن أبي عامر؛ مطلعها: ألمَّ تعلمِي أَنَّ الثَّواء هو التَّوى \*\* وَأَنَّ بُيُوتَ العاجِزِينَ قُبُورُ

وعارض ابن هانئ الأندلسي -أو متنبي الأندلس- أبا الطيب المتنبي الذي مدح ابن عمر الأنطاكي، بقوله<sup>2</sup>: أُطَاعِنُ خيْلاً من فوارسِهَا الدَّهْرُ \*\* وَحِيدًا وَمَا قَولِي كَذَا وَمَعِي الصَّبْرُ

فعارضه ابن هانئ الأندلسي في قصيدة يمدح فيها المعز لدين الله الفاطمي، وفيها يقول<sup>3</sup>: تَقُولُ بَنو العَبَّاس هَل فُتِحَتْ مِصْرُ \*\* فَقُلْ لِبَني العَبَّاس قَدْ قَضِيَ الْأَمْرُ

وقد سار ابن عبدون على خطى ابن هانئ فعارض قصيدة المتنبي التي مدح فيها كافورا الإخشيدي، والتي تبتدئ بقوله<sup>4</sup>:

كَفَى بِكَ دَاءًا أَنْ تَرَى الْمَوْتَ شَافِيًا \*\* وَحَسْبُ الْمَنَايَا أَنْ يَكُنَّ أَمَانِيَا فَانشد ابن عبدون معارضا المتنبي، قوله 5:

وَإِنَّي لَأَسْتَحِيى مِنَ الْمَجْدِ أَنْ أَرَى \*\* عَلَىَّ لَمَأْمُولٌ سِوَاكَ أَيَادِيَا

أما معارضات الأندلسيين لبعضهم البعض فلا يحصيها عدّ، ولا سيّما في "الموشحات"، ولم تقف المعارضات في مجال الشعر بل تجاوزته إلى فن النثر الأدبي، فشملت المقامات والرسائل الأدبية، ومنها تلك التي جرت بين بديع الزمان الهمذاني، كما عارضه الهمذاني والخوارزمي في مجال الرسائل، أو تلك المقامات التي عارض فيها ابن شرف بديع الزمان الهمذاني، كما عارضه الكثير من الأدباء الأندلسيين.

مما سبق؛ يمكن القول: إن فن المعارضات الشعرية تتطور وترقى إذا توافرت لها الأرضية الخصبة التي تساعد على استنبات هذا الشعر، والمتمثّلة في وجود نماذج جمالية من شعر المعارضات، تفرض على الشعراء المبدعين أن يحاكوا تلك النماذج الفنيّة لإثبات مقدرتاهم الأدبية والشعرية.

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن دراج القسطلي، الديوان، تحقيق: محمد علي مكي، ط1، منشورات المكتب الإسلامي، دمشق، سورية، ص:  $^{-298}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المتنبي، الديوان، ص:189.

 $<sup>^{-3}</sup>$ ابن هانئ الأندلسي، الديوان، دار بيروت للطباعة والنشر،  $1980، بيروت، لبنان، ص<math>^{-3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- المتنبي، الديوان، ص: 441.

<sup>5-</sup> ابن بسام، الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، القسم الثاني، المجلد الأول، تحقيق:إحسان عباس، دار الثقافة، 1997، بيروت، لبنان، ص:689.

## المحاضرة الحادية عشرة شعر الاستغاثة والاستصراخ في الأندلس



## شعر الاستغاثة والاستصراخ في الأندلس

#### تمهيد:

يُعدُّ الأدب الأندلسي المكتوب باللسان العربي جزءً من الامتداد للحضارة العربية الإسلامية في بلاد المغرب، تلك الحضارة التي لم تصمد طويلا فهوت ولم يبق منها إلا بقايا أطلالٍ تشهد على عظمة الحضارة الإسلامية ودينها الذي أفل نجمه في هذه الأرض المعطاءة.

ولم تغفل كتب الأدب - شعرا ونثرا- عن تسجيل هذا الإخفاق والتهاوي الذي أصاب الحضارة الإسلامية في الأندلس، كاشفة عن أهم أسبابه، ولعل أبرزها صدّ المسلمين عن الله؛ وانشغالهم بحياة اللهو والمجون الذي يستر السبيل للصليبيين الانقضاض على الإمارات الإسلامية، فاستسلم المسلمون في الأندلس إلى قدرهم المحتوم، بعد صراع مرير وتضحيات جسام وبطولات خالدة وصفحات من المجد والعظمة التي سجلها تاريخ التواجد الإسلامي في تلك المناطق والربوع.

ولقد شهد الشعراء الأندلسيون تهاوي قلاعهم ومدنهم وممالكهم على يد الصليبيين، واندثار معالم الحضارة الإسلامية وإخراج أهلها منها، كما شهدوا صور التعذيب المسلط على المسلمين وعنصرية القائمين على محاكم التفتيش، فتمكّن الحزن والذهول -من هول ما يقع- من الشعراء، فراحوا يستغيثون ويستنجدون بشعرهم، ويطلبون العون والمدد من خلفاء المسلمين وملوكهم غير أن آذان هؤلاء قد أصابحا الصمم في كثير من الحالات، فلم تسمع صراخهم ولا آهاتهم.

- فما المقصود بشعر الاستصراخ والاستغاثة؟
  - وما هي دوافع ظهوره؟
- وما علاقته بشعر رثاء المدن والممالك الذاهبة، وغيره من الأغراض؟
  - وما هي أهم مميزاته وخصائصه؟

#### 1/ مفهوم شعر الاستصراخ/الاستغاثة:

شعر الاستصراخ أو الاستغاثة أو الاستنجاد هو ضرب من ضروب الشعر التي أوجدها الشعراء الأندلسيون، وهو إبداع شعري يقوم على استنهاض همم الخلفاء والملوك أولا، ثم على بعث عزائم المسلمين وتذكيرهم بأمجادهم ثانيا، كي يهبوا إلى نجدة إخوانهم في الأندلس وتقديم يد المساعدة لهم وإغاثتهم ونصرتهم، ومشاركتهم في جهادهم المقدس ضد أعدائهم من الصليبيين والنصارى في الأندلس، الذين أطمعهم ضعف همة ملوك وخلفاء المسلمين، وانغماسهم في الترف والعبث، فراح النصارى يضاعفون من إغاراتهم على المدن والإمارات الأندلسية، ويهددون أهلها بالاكتساح الشامل<sup>1</sup>، وطردهم منها أو قتلهم.

<sup>-1</sup> عبد العزيز عتيق، الأدب العربي في الأندلس، ط2، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، 1976، بيروت، لبنان، ص-1

هذا اللون من الشعر نظمه الأندلسيون للدعوة إلى الجهاد، فسجلوا فيه الوقائع التاريخية والنكبات التي ألمت بحم، ومن هذا المنطلق كان وصف الآلام والمآسي في هذا النتاج الأدبي/الشعري متمما لدعوات الشعراء المنادية بطلب العون والإغاثة واستدراك حال المسلمين المأساوي، وكثير هم الشعراء الذين نظموا قصائدهم في هذا المجال، من بينهم: أبو إسحاق إبراهيم بن الدباغ الإشبيلي، وأبو البقاء الرندي، وابن الآبار وغيرهم.

#### 2/ دوافع ظهور شعر الاستصراخ والاستغاثة:

دارت معارك طاحنة بين المسلمين وأعدائهم من نصارى شبه جزيرة إيبيريا الذين كانوا يهددون وجود المسلمين واستقرارهم في أرض الأندلس، فسقطت جراء هذه المعارك العديد من المدن والممالك، وتم القضاء على الحضارة الإسلامية في الأندلس، وبالعودة إلى جذور التواجد الإسلامي في هذه المنطقة منذ فتح هذه الأرض في عهد الولاة عام 95هم، إلى قيام دول ملوك الطوائف الذين امتد حكمهم من(403 إلى 483هم) وسقوطها على يد يوسف بن تاشفين أمير المرابطين في المغرب، وبسقوط أولى المدن الأندلسية، ونعني بما هنا مدينة طليطلة بيد النصارى سنة 478هم بات الخطر الذي يتربص ببقية المدن الأندلسية حقيقيا، والتي ما لبثت أن سقطت في يد الأعداء، الأمر الذي دفع ملوك الطوائف للاستنجاد بالمرابطين والذين لبوا كعادتهم نداء إخوانهم ونصرتهم؛ إذ عبر يوسف تاشفين مضيق جبل طارق ولأول مرة، لكي يثأر لإخوانه المسلمين، ويحرّر مدينة طليطلة من قبضة النصارى، وبلغ بانتصاره في معركة الزلاقة الشهيرة على المرابطين يطمعون في الاستيلاء على كثير من الشهيرة على الجيوش المسيحية جاها ومجدا خالدين²، الأمر الذي جعل المرابطين يطمعون في الاستيلاء على كثير من الإمارات والمدن الأندلسية، وحكموا الأندلس ما يقارب النصف قرنٍ من الزمن<sup>3</sup>.

وبعد وفاة أمير المرابطين يوسف بن تاشفين خلفه ابنه (علي) الذي كانت تنقصه الفطنة والحكمة وحسن التدبير السياسي مما أوقعه في مهاوي الفرقة والانحلال مع حلفائه، ومكّن الفرنجة من العودة إلى إخراج المرابطين من مدنهم التي تفاوت تباعا، وبذلك انهار حكم الموحدين وسلطانهم سنة (545هه) وبذهاب هؤلاء ومجيء الموحدين أصبح الأندلس جزءًا من إمبراطوريتهم الشاسعة، وكان ذلك يلقي على كواهلهم أعباء ثقالا في الدفاع عن هذه الإمبراطورية المترامية الأطراف، والأندلس واحدة منها وإن كانت أضعف المقاطعات وأقربها إلى الخطر، وقد عرفت هذه المنطقة بعض التماسك والقوة بعد بطولات وتضحيات على أيام خلفاء الموحدين الثلاثة الأول، الذين أحرزت جيوشهم انتصارا خالدا على الصليبيين في معركة (الأرك) الشهيرة عام 593ه، ثم تماوت في أيام الرابع منهم، وهو محمد الناصر بن أبي يعقوب يوسف المنصور الذي تولى الخلافة من 1199 إلى 1215م، وظهر هذا التهاوي في صورة انحيار متسارع؛ يعقوب يوسف المنصور الذي تولى الخلافة من 1199 إلى أسقطت دولة الموحدين في الأندلس والمغرب معا، وقد خاصة بعد معركة العقاب أبراهيم بن الدباغ الإشبيلي هذه الحالة أفضل تصوير، فقال 6:

\_

<sup>-23</sup>. مصر، مصر، ط+3، دار المعارف، +1960، القاهرة، مصر، ص+23.

 $<sup>^{2}</sup>$  الطاهر أحمد مكي، دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، دار المعارف، ط $^{2}$  ،  $^{3}$  القاهرة، مصر، ص $^{2}$ 

<sup>.87</sup> عمر الدقاق، معركة الزلاقة، دار الشروق العربي، بيروت، لبنان، ص $^{-3}$ 

<sup>4-</sup> عاصي ميشال، الشعر والبيئة في الأندلس، ط1، المكتب التجاري للطباعة والنشر، 1970، بيروت، لبنان، ص:34.

<sup>5-</sup> د الطاهر أحمد مكي، دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، ص:265.

 $<sup>^{-6}</sup>$  المقري، نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، تحقيق: إحسان عباس، ج $^{6}$ ،  $^{1968}$ ، دار صادر، بيروت، لبنان، ص $^{-6}$ 

# وقائلةٍ أراك تطيل فكرا \*\* كَأنَّكَ قد وقفت على الحساب فقلتُ لها أفكر في عِقاب \*\* غدا سببا لمعركة العُقاب فما في أرض أندلسٍ مقام \*\* وقد دخل البلا من كلِّ باب

وكانت معركة "العقاب" بداية نهاية التواجد الإسلامي في الأندلس؛ إذ بدأت المدن الأندلسية تسقط تباعا، الواحدة تلوى الأخرى، ولم يبق للمسلمين في هذه البلاد غير غرناطة والتي لم يلبث الإسبانيون أن حاصروها إلى أن هوت، واضطر مكلها أبو عبد الله محمد بن محمد إلى تسليمها في اليوم الثاني من شهر ربيع الأول سنة 897هـ/1492م، ويرحل عن قصر الحمراء، باكيا وصاغرا ذليلا، مرسلا النظرة الأخيرة إلى الحمراء، وزفرته الحرى ودمعته الحزينة: لأنه لم يعرف كيف يحافظ ملك الآباء وأمجادهم.

## وصارَ ما كانَ مِنْ مُلْكٍ ومنْ مَلِكٍ \* \* كَمَا حَكَى عن خيال الطَّيْفِ وَسْنَانُ

ومن الطبيعي جدا أن ينقل الشعر الأندلسي صور هذه المآسي، ويسجل " هذه المحن والنكبات (...) معبّرا بالدمع والدم عن تلك الإحساسات العميقة الصادقة التي كان يشعر بها الإنسان الأندلسي، تجاه الأرض، ومعالم الدين والفكر"1.

ومع انحيار الجبهة الشرقية وسقوط كبرى المدن الأندلسية، بدءً بـ"مرسية" (640هـ) و"جيّان"، و"شاطبة" ومع انحيار الجبهة الشرقية وسقوط كبرى المدن الأندلس خيرا من شرقيه، لتسقط "قرطبة"، ويصبح طريقا مفتوحا إلى "إشبيلية" عاصمة الدولة على أيام المرابطين والموحدين، وقد حاصرها فرناندو الثالث، برًّا وبحرًا، فقاومت بكل بسالة وإيمان وتصميم على تحقيق النصر، واستطاعت أن تصمد في وجه الحصار الجائر مدة ثمانية عشر شهرًا؛ إذ نفد منها الطعام وما يقتات به الناس، فألهارت أمام الجوع واستسلمت في سنة (645هـ) الموافق له: 22 ديسمبر 1248م، مقابل حفظ دماء وأموال وأعراض أهلها، وقد نظم ابن سهل أبو إسحق إبراهيم ابن سهل الإشبيلي (من يهود إسبانيا) قصيدة لبعث همم المسلمين، فقال<sup>2</sup>:

نادي الجهاد بكم بنصر مضمر \*\* يبدو لكم بين القنا والضُّمر يا معشر العُرب الذِّين توارثوا \*\* شيمَ الحَمِيَّةِ كابرا عن أكبر إِنَّ الإِلَهُ قد اشترى أرواحكم \*\* بيعوا ويُهْنِئْكم وفاء المشترَي

وخلال حركة الجزر هذه بثّ الشعراء شكواهم في شعرهم، وأرسلوا به الرسول الكريم (صلى الله عليه وسلم)، يستصرخونه ويستعطفونه؛ إذ يقول لسان الدين بن الخطيب (776):

ألا يا رسول الله ناداك ضارعٌ \*\* على البعد محفوظ الوداد سليمُهُ مشوقٌ إذا ما اللَّيلُ حدَّ رواقَهُ \*\* عَمُّ به تحت الظَّلامِ همومُهُ إذا ما حديث عنك جاءت به الصَّبا \*\* شجاه من الشَّوقِ الحثيث قديمُهُ

3/ بين شعر الاستصراخ وبكاء المدن:

<sup>1-</sup> الطرايس أحمد أعراب، الأصوات النضالية والانخزامية في الشعر الأندلسي، عالم الفكر، المجلد 11، العدد 4 سنة 1981، ص:130.

 $<sup>^{2}</sup>$ ابن سهل الإسرائيلي، الديوان، تقديم: أحمد حسنين القربي، ط 1، المكتبة العصرية، 1926، القاهرة، مصر، ص $^{2}$ 

<sup>3-</sup> لسان الدين بن الخطيب، الديوان، تحقيق: مفتاح محمد مفتاح، المجلد 1، دار الثقافة، الدار البيضاء، المغرب، ص:468.

اشتد عود شعر الاستصراخ الذي بدأ نظمه مع أواخر العصر الموحدي، وهو الوليد الطبيعي لشعر رثاء المدن والممالك الذاهبة، وقد صاحب الشعر الوقائع الفجائعية والأحداث المؤلمة التي شهدتها بلاد الأندلس ابتداء من القرن الخامس الهجري؛ أي في عهد زمن ملوك الطوائف، وقد رثى كثير من الشعراء هذه المدن الدارسة والإمارات الذاهبة في العديد من القصائد الشعرية، والتي يمكن عد بعضها اللبنات الأولى أو الممهدات لميلاد شعر الاستعاثة والاستصراخ، والذي سيظهر بقوة بعد هزيمة المسلمين في الأندلس بعد معركة "العقاب"، وسقوط الكثير من الحواضر والمدن الأندلسية الكبرى —وقد ذكرناها آنفا – ليدرك حينها الأندلسيون أنها النهاية التي لا بد منها، فيأتي شعر الاستصراخ ليجسد هذا المشهد الحزين، وزاد من لهيب المحنة لوعة الشعراء، فجادت قرائحهم وثارت هممهم، فذرفوا الدموع الغزيرة على مدنهم التي صارت خرابا، وتفجعوا على ضياعها وزوالها، فرسموا بريشة الفنان آلامها وأحزانها ومآسيها، وصرخوا في المسلمين لنجدتهم واستصرخوا؛ ولكن لا حياة لمن تنادي، فضاعت الأندلس ومدنها العامرة، ومن هنا برز إلى الوجود شعر الاستصراخ وتبلورت قصائده ونضجت فنيا.

كثيرا ما يلجأ الشعراء في نظم قصيدة الاستصراخ إلى رثاء المدن التي أضحت خرابا ورسم الصورة الحزينة التي آلت اليها بعدما كانت عامرة زاخرة، مقارنا بين أحوالها بين الأمس/الماضي واليوم/الحاضر، مركزا على أهم التحولات التي أصابتها؛ خاصة في المجال الديني لاستثارة العواطف وشحذ الهمم، فتجد الشاعر يبكي ويستغيث في الآن ذاته، كما فعل ابن الأبار في قصيدته التي بدأها بقوله 1:

أدركْ بخيلك خيلِ الله أندلسا \*\* إنّ السبيل إلى منجاها دَرَسَا وهبْ لها من عزيز النصر ما التمست \*\* فلم يزل منك عزّ النصر ملتمسا

ويأتي الشاعر بعد هذا التقديم الموجز إلى توصيف الوضع الذي آلت إليه مدينته (بلنسية)، فقد تقاسم الروم نساءهم، وحولت مساجدهم إلى أديرة وكنائس، وحلت فيها دقات الأجراس والنواقيس محل صوت الآذان، فيقول<sup>2</sup>:

تقاسم الروم لا نالت مقاسمهم \*\* إلا عقائلها المحجوبة الأنسا مدائن حلها الإشراك مبتسما \*\* جذلان ورحل الإيمان مبتئسا يا للمساجد عادت للعدا بيعا \*\* وللنّداء غدا أثناءها جرسًا لهفي عليها إلى استرجاع فائتها \*\* مدارس للمثاني أصبحت دُرُسًا كانت حدائق للأحداق مونقة \*\* فصوّح النضر من أدواحها وعسا

والمعنى نفسه يصادفه القارئ في "نونية" أبي البقاء الرندي الشهيرة؛ إذ يقول $^{3}$ :

تبكي الحنيفيَّةُ السَّمحاءُ من أسفٍ \*\* كما بكى لفراق الإِلف هَيْمانُ على ديارٍ من الإسلام خاليةً \*\* قد أسلمت ولها بالكفر عمْران حيث المساجدُ قد صارت كنائس \*\* ما فيهن إلا نواقيسُ وصلبانُ

3- المقري التلمساني، نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، تحقيق: إحسان عباس، ج4، 1968، دار صادر، بيروت، لبنان، ص:487.

\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن الأبار، الديوان، قراءة وتعليق: عبد السلام الهراس، الدار التونسية للنشر، 1985، تونس، ص $^{-395}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ص ن.

# حتى المحاريبُ تبكي وهي جامدةٌ \*\* حتى المنابرُ ترثي وهي عيدانُ

نعتقد جازمين أن العلاقة بين شعر رثاء المدن والممالك الذاهبة وشعر الاستغاثة والاستصراخ هي علاقة استمرارية وتداخل وانصهار بعض الأحيان، غير أن الفارق بين هذين النوعين من الشعر أن الأول يقوم على البكاء والرثاء والتحسر، بينما الثاني يقوم على تلك الخصائص مضافا إليها الاستنجاد والاستغاثة والاستصراخ.

# 4/ شعر الاستصراخ والفنون الأخرى:

### • مدح المستصرخ به واستغاثته:

تقوم قصيدة الاستصراخ على مقدمة موجزة يستفتحها بدعوة حارة إلى الأمير أو القائد أو الجماعة أن يدرك بلاده التي تستغيث وتندبه لنصرتها، على نجد ذلك في قصيدة ابن الأبار (أبي عبد الله بن أبي بكر القضاعي البلنسي) الذي جمع بين رثاء مدينته (بلنسية) ومدح الأمير أبي زكريا الحفصي أمير إفريقية (تونس حاليا)، واستصراخه؛ إذ يقول 1:

يا أُيُها الملك المنصور أنت لها \*\* علياء توسع أعداء الهدى تَعَسَا وقد توارثت الأبناء أنَّك مَن \*\* يُحي بقتل ملوكِ الصُّفر أندلسَا طهر بلادَك منهم إِنَّم نجسٌ \*\* ولا طَهَارة ما لم تغسلِ النَّجَسَا وقد استصرخ من قبله الشاعر ابن المرابط الأندلسي (-485هـ) المرينيين في المغرب، بقوله 2: أَبَنِي مرينَ وأنتم جيراننا \*\* وأحق من في صرخة بهم ابتدئ فالجار كان به يوصي المصطفى \*\* جبريل حقا في الصحيح المسندِ أَبَنِي مرينٍ والقبائلُ كلُّها \*\* في المغرب الأدنى لنا والأبعدِ كُتبَ الجهاد عليكم فتبادروا \*\* منه إلى فرض الأحقِّ الأوكدِ كُتبَ الجهاد عليكم فتبادروا \*\* منه إلى فرض الأحقِّ الأوكدِ

#### • الحماسة الشديدة:

يتضمن شعر الاستصراخ عنصر الحماسة الشديدة لاستنهاض الهمم ودفع المسلمين لأخذ زمام المبادرة أو الثأر لمقدساتهم ومدنهم؛ إذ نلمس في ثنايا القصيدة دعوة ملحة إلى الجهاد لاستعادة ما أُخذ، وقد شكّلت "سينية" ابن الأبار ذلك بشكل لافت، حيث "بدأها بدعوة حارة إلى الأمير الحفصي أن يدرك الأندلس بجيوشه، وأن يعينه على النصر في معركته، وأن ينقذ الإسلام فيه مما تعانيه"، فيقول 4:

 $<sup>^{1}</sup>$  ابن الأبار، الديوان، ص:397.

\_2

<sup>.266:</sup> والفلسفة، ص $^{-3}$ 

<sup>4-</sup> ابن الأبار، الديوان، ص:395.

# أدركْ بخيلك خيلِ الله أندلسا \*\* إنّ السبيل إلى منجاها دَرَسَا وهبْ لها من عزيز النصر ما التمست \*\* فلم يزل منك عزّ النصر ملتمسا يا للجزيرة أضحى أهلها جزرا \*\* للحادثات وأمسى جدُّها تَعسَا

كما نجد هذا الجانب (الحماسة العالية) في إحدى مقدمات قصيدة لـ: "لسان الدين بن الخطيب"، حين استصرخ كافة المسلمين في بلاد المغرب دون استثناء، مستعطفا إياهم ومستنجدا بهم، حين قال:

أَإِخُواننا لا تنسوا الفضل والعطفا \*\* فقد كاد نور الله بالكفر أن يُطفَا أَنُومًا وَإِغْفَاءَ على سِنَةِ الكرى \*\* وما نام طرفٌ في حِمَاهَا وما أَغْفَى

# 5/ بنية قصيدة الاستصراخ وقضاياها:

يقوم شعر الاستصراخ والاستغاثة على ركنين/دعامتين أساسيين في بناء جل قصائده، وهما:

### • وصف حجم المأساة:

يركز شعراء الاستصراخ على الجانب المظلم والمحزن من المحنة التي تؤلم الأندلسيين والفتنة التي ألمَّت بهم، والمعاناة التي يتجرعون مرارتها، وتحوّل حياة النعيم وراحة البال وكمال الدين إلى بؤس وشقاء ومفارقة الأحبة وفتور في التعلق بالإيمان.

# وصف الأمكنة والأفضية:

اشتغل الشعراء كثيرا على استثمار الفضاء/المكان بكثافة عالية بغية التعبير عن حجم المأساة، ذلك لأن الفضاء المكاني يشكِّل العمود الفقري في بنية قصيدة الاستصراخ الأندلسية، وقد آل هذا المكان العامر بالإيمان والزاخر بالحياة والمعشوق إلى بقعة خربة وكيان مدمر ومكان دنّسته أقدام وقيم الصليبيين، يقول فوزي سعد: "والشاعر في رثائه لجزيرة الأندلس يصدر عن شعور وطني عميق (...) يبدو في صورة العاشق الذي فقد حبيبته إلى غير رجعة (...) كما لو أنّ قطعة غالية انتزعت من جسده "1، ولهذا السبب آل الشعراء على أنفسهم بكاء مدنهم الضائعة لشدة ارتباطهم بحا وعشقهم لها؛ إذ لم تفتر عزائمهم ولم يفقدوا الأمل في استعادة إماراتهم ومعاهد حياتهم السعيدة باستنجادهم واستصراخهم ملوك المسلمين.

# • الاحتجاج بالوقائع والأحداث التاريخية:

وظف الشاعر عنصر التاريخ والصراع الدامي ضد الصليبيين ليحتج به في تركيبة القصيدة، باستغلال العاطفة الدينية عن طريق التضرع إلى الله، والتوسل بجاه الرسول (صلى الله عليه وسلم).

<sup>1-</sup> فوزي سعد عيسي، الشعر الأندلسي في عهد الموحدين، دار الوفاء للطباعة والنشر، ط1، 2007، الإسكندرية، مصر، ص:179.

وقد استطاع الأندلسيون أن يبدعوا قصائد في وصف الانتصارات في المعارك التي خاضتها جيوشهم، حيث يدل هذا الوصف على نزعة أندلسية، ومن ذلك غزوة وادي سليط، وهي أمهات الوقائع على أيام الأمير محمد وفيها يقول عباس بن فرناس أ:

ومؤتلف الأصوات مختلف الزّحف \*\* لهوّم الفَلاَ عَبْلِ القبائل ملتفِّ إذا أَوْمضت فيه الصوارمُ خلتَها \*\* بروقًا تراءى في الغمام وتستخفي كأنّ ذُرى الأعلام مَيلانِها \*\* قراقير في يمّ عَجَزْنَ عن القَذْفِ

كما وصف الشعراء الوقائع التي خاضها ملوك بني الأحمر وقد نظم لسان الدين بن الخطيب قصيدة تصف نصر السلطان يوسف بن إسماعيل بن نصر على إثر هزيمة الصليبيين، فقال:

هو النَّصر بادٍ للعيون صباحُهُ فما \*\* عذر صدر ليس يبدو انشراحه وآية بشرى هزّ معطفَهُ الهدى \*\* لها وتبدّى للزّمان ارتياحه وأصبح دين الله قد عزَّ جارهُ \*\* بموقِعِه والكفرُ هيضَ جناحُهُ

# 6/ خصائص ومميزات شعر الاستصراخ:

- صدق العاطفة وحرارتها، حين يتحدث الشاعر عن وطنه الجريح.
- ترابط الأفكار وتسلسل النظم في ترتيب الأحداث وبناء القصيدة.
- المقابلة والمقارنة بين الأمس واليوم أو الماضي والحاضر، حلول الكفر ورحيل الإسلام.
  - توظيف الأحداث التاريخية في نظم وبناء قصائد الاستصراخ.
- التحوّل من الكل إلى الجزء، وذلك من خلال انتقال حديث الشاعر عن الأندلس (الكل) إلى الحديث عن مدينة بعينها أو أكثر.
  - الحدة في المشاعر والانفعالات الصادرة عن النزعة الجمالية والنفسية المتألمة.
  - جمالية التشكيل المكاني في قصيدة الاستصراخ؛ إذ تكمن هذه الجمالية في إضفاء عنصر الأنسنة على المكان/المدن والإمارات التي أصابحا الدمار والخراب.
    - تميز اللغة الشعرية بالمباشرة والتقريرية.

#### خاتمة

شكّل شعر الاستصراخ والاستغاثة في الأندلس نموذجا إبداعيا، وظاهرة أدبية تضافرت فيه الوظيفة الجمالية مع الوظيفة التبليغية، بإنشاء علاقات حيّة ومتدفقة بين الشاعر ومدينته؛ إذ عبّر هذا اللون الإبداعي عن نزعة أندلسية مستقلة وتوحي باتجاه فني قائم بذاته، باستثمار المشاعر والانفعالات التي مصدرها تلك الخصوصية الجمالية والنفسية التي عبر عنها الشاعر.

<sup>-1</sup> إحسان عباس، تاريخ الأدب الأندلسي (عصر ملوك الطوائف والمرابطين)، دار الثقافة، بيروت، لبنان، ص-1

المحاضرة الثانية عشرة التشكيل في النص الشعري في العصر المملوكي والعثماني



# المحاضرة الثانية عشرة التشكيل في النص الشعري في العصر المملوكي والعثماني

#### تمهيد:

تعددت التسميات التي أُطلقت على الفترة التي أعقبت سقوط الدولة العباسية على يد المغول، ففريق سماها بالمرحلة الانحطاط وفريق بالمرحلة الضعف وآخر بالمرحلة الاجترار في الأدب، غير أن الحقيقة غير ذلك؛ إذ شهد العصر المملوكي حركة علمية واسعة وازدهارا ثقافيا في مختلف المجالات، حيث ساعد الإنتاج العلمي الغزير والموسوعي على تتدارك الانميار الذي عرفته الأمة في تلك الفترة، واستطاع الشعر أن يكون خير معين على تعويض الحسارة التي شهدتما الحضارة الإسلامية في مرحلة ما بعد الدولة العباسية، والشعر قائم على التشكيل والتصوير منذ عرفته البشرية، فهما الجوهر الذي يسكن نسيجه وإن تعددت اتجاهاته واختلفت آراء النقاد حوله.

فما مفهوم التشكيل في النص الشعري؟ وما مظاهره في هذه المرحلة؟

# 1/ مفهوم التشكيل:

#### لغة:

التشكيل لغة من شكل يشكل تشكيلا، وفعل ثلاثي مزيد بحرف، وقد ورد في لسان العرب: "الشَّكل، بالفتح: الشِّبه والمِثِل، والجمع أشكال وشكول (...) يقال هذا من شكل هذا، أي من ضربه ونحوه، وهذا شكل ذلك: أي مثله في حالاته، وقد تشاكل الشيئان وشاكل كل واحد منهما صاحبه (...) وشكل الشيء صورته المحسوسة المتوهمة، وتشكّل الشيء: تصوّره، وشكَّله: صوَّرَهُ"، والأشكل "من الإبل والغنم: الذي يخلط سواده حمرة أو غبرة كأنه قد أشكل عليك لونه (...) وشكّلت المرأة شعرها: ظفرت خصلتين من مقدم رأسها"، وهي دلالة على التنوع اللوني، ومن المجاز عند العرب: تشكّل الشيء: تصوَّر، وشكّله: صوَّره، لأنّ أساس التصوّر والتصوير لا يكون إلا بتخيّل الألوان، وضم بعضها إلى بعض، وأما صيغة شكّل فقد وردت مع شكل من أشكال زينة المرأة.

وبالتأمل العميق وإعمال العقل يتضح لنا أن لفظة "شكّل" تحمل عددا من المعاني والدّلالات تتصل بحقل "التخيّل، والائتلاف والوظيفة الإيحائية"، وهذا ما تنبه له علماء اللغة والنقاد العرب، فربطوا بين الإبداع الفني المادي (الرسم، النحت والزخرفة..) وبين الإبداع الفني شعرا ونثرا، وقدرته على التصوير، والتعبير عن المعاني وإخراجها في أجمل صورة وأرقى أسلوب، واندفع الأدباء "ينظمون روائع الأشعار والأبيات، ويكتبون أروع القصص والروايات"4، وغيرها من الفنون والإبداعات.

 $<sup>^{-1}</sup>$ ابن منظور محمد بن مكرم، لسان العرب، ج $^{8}$ ، دار صادر، ط $^{6}$ ،  $^{2008}$ ، بيروت، لبنان، ص $^{-1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- م ن، م ن، ص:120

<sup>3-</sup> ينظر، مجدي عايش عودة أبو لحية، جماليات التشكيل البلاغي في المقامات العثمانية، (رسالة دكتوراه)، كلية الآداب، الجامعة الإسلامية، غزة، 2017، ص 33:

<sup>4-</sup> مجدي عايش عودة أبو لحية، جماليات التشكيل البلاغي في المقامات العثمانية، ص:34.

فكل معاني ودلالات المادة المعجمية تصب في حقل التخيّل، وإعطاء المعاني والأشياء شكلا ينهض الخيال برسم معالمه ومميزاته وأبعاده، ويشكّله بما يتلاءم مع رؤيته الإبداعية التخيلية ويترجم تجربته الفنية عبر رحلة المخيلة حيث تتولّد الأشياء على نحو جديد<sup>1</sup>، تضم في ثناياها التوافق والانسجام، وتحمل في طياتها الاتساق والترابط.

#### اصطلاحا:

إذا بحثنا عن ماهية المفهوم الاصطلاحي للفظة، ألفيناها من موضوعات العقل في بحثه عن الجوهر الجمالي، فالتشكيل اصطلاحا؛ أن يأتي الشاعر "بمعنى مشاكل لمعنى في شعر غير ذلك الشعر، أو في شعر غيره، بحيث يكون كل واحد منها وصفا، أو نسبا، أو غير ذلك من الفنون، غير أنّ كل صورة أبرز المعنى فيها غير الصورة الأخرى، فالمشاكلة بينهما من جهة الغرض الجامع لهما، والتفرقة بينهما من جهة صورتيهما اللفظية"2.

ويعرِّفه بعض النقاد؛ بقولهم، إنّه: "عملية تركيبية متكاملة تهتم بالمضمون اهتمامها بالشكل، فتنتظم فيها كل عناصر الإبداع في كلِّ حيوي متناغم"<sup>3</sup>.

وترى صاحبة كتاب النص الأدبي بين التشكيل والرؤيا، أن التشكيل "يضع أمامنا عناصر التكوين للقصيدة في حال تداخلها، بحيث تضع بناء؛ أي شكلا له جماليات خاصة به، تكشف عن المعنى أو الفكرة أو الموقف، بطرائقها التي تنفرد بحا" 4، وقد قسمه آخرون إلى عدة أنواع، منها:

- التشكيل بالمفارقة التصويرية: وهي فكرة تقوم على استنكار الاختلاف والتفاوت بين أوضاع كان من شأنها أن تقوم على افتراض ضرورة الاتفاق فيما واقعه الاختلاف<sup>5</sup>.
  - التشكيل بمزج المتناقضات: يلجأ الشاعر، أحيانا، للتعبير عن أحاسيسه المبهمة الغامضة، وحالته النفسية المستعصية إلى مزج المتناقضات في كيان واحد، مضيفا إليه بعض صفاته وسماته وممتزجا به $^{6}$ .
  - التشكيل بتراسل الحواس: ويقصد به وصف مدركات حاسة من الحواس بصفات مدركات حاسة أخرى 7.

وقد استطاع الشاعر العربي من خلال إبداعاته من توظيف مختلف صور التشكيل في منظوماته الشعرية، وهي أنساق وتشكيلات لغوية تحكمها أساليب الانزياح، التكرار، التوازي والحذف وغيرها من الأساليب والأنماط؛ إذ يضبطها تشكيل إيقاعي خاص يميّز كل الشاعر عن غيره من الشعراء؛ إذ تمثّل اللغة العنصر المهم في بناء القصيدة بشكل عام، ف"اللغة هي قمة الإبداع الأدبي، الذي لا يعدو أن يكون استثمارا لإمكانيات اللغة، وتوفيقا لكلماتها وأنظمتها، التي

<sup>-23</sup>. نواف قوقزة، نظرية التشكيل الاستعاري في البلاغة والنقد، وزارة الثقافة، ط1، 2000، عمان، الأردن، ص-1

<sup>2-</sup> ابن أبي الأصبع المصري، تحرير التحبير في صناعة الشعر والنثر وبيان إعجاز القرآن، تحقيق:حنفي محمد شرف، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، د ت، الجمهورية العربية المتحدة، ص:394.

 $<sup>^{-3}</sup>$  العف عبد الخالق محمد، التشكيل الجمالي في الشعر الفلسطيني المعاصر، وزارة الثقافة، د ط، 2000، فلسطين، ص $^{-3}$ 

<sup>4-</sup> سعاد عبد الوهاب، النص الأدبي بين التشكيل والرؤيا، ط1، دار جرير للنشر والتوزيع، 2011، عمان، الأردن، ص:36.

<sup>.137:</sup> ص $^{-5}$  على عشيري زايد، بناء القصيدة العربية الحديثة، ط $^{2}$ ، مكتبة دار العلوم، 1979، ص $^{-5}$ 

<sup>6-</sup> حافظ المغربي، التشكيل بالصورة في الخطاب الرومانسي شعر عبد القادر القط نموذجا، ط1، النادي الأدبي في منطقة الباحة، 2011، السعودية، ص:45.

<sup>7-</sup> على عشيري زايد، بناء القصيدة العربية الحديثة، ص:81.

خُلقت من قبل  $^{1}$ ، فالألفاظ هي الريشة التي يستخدمها الشاعر في رسم لوحته الشعرية، وبما يترجم تجربته الشعورية العميقة  $^{2}$ ، وينقلها إلى عالم الإبداع.

# 2/ التشكيل في النص الشعري المملوكي:

# 1-2/ الحياة العامة في العصر المملوكي:

كان حكام البلاد، في غالبيتهم، شديدي العصبية لدينهم، عظيمي الغيرة على المسلمين، وقد دفعتهم غيرتهم هذه، إلى تعظيم العلماء ورعايتهم، واختيار أصلحهم لولاية القضاء والتعليم ونحوهما، وقد شعر العلماء بواجبهم وبثقل الأمانة الملقاة على كواهلهم إثر سقوط بغداد، فتنافسوا في ميدان التعليم والتأليف $^{5}$ ، وقاموا بحركة إحياء علمية جليلة الشأن، لذلك يمثّل العصر المملوكي "فترة مفصلية في التاريخ الإسلامي، فهو من أجّل العصور، وقد تطور تطورا حضاريا وعلميا كبيرا، كيف لا، وقد كان العصر المملوكي عصر الموسوعات العلمية، واتصف علماؤه، ومصنّفوه بالموسوعيين، فألفوا كتبا في الأدب والفقه والطب والتاريخ، فكثير الكتب والموسوعات ترجع لذلك العصر" وقد أقام المماليك دولتهم على أنقاض الأيوبيين من سنة (648هه إلى 923هه) مين فتح العثمانيون هذه البلاد.

ويقسم المؤرخون هذه الدولة إلى دولتين: البحرية والجركسية/البرجية، فالبحرية من 648 إلى 784هـ، أما الجركسية فمن 784 إلى 923هـ، ولا يرى محمد رزق سليم داعيا لهذا التقسيم سوى الاختلاف في الجنس، فإن أكثر سلاطين الدولة الأولى من الأتراك، وأكثر سلاطين الدولة الثانية من الجركس، وفيما عدا ذلك تتشابحان إلى حد كبير في نظام الملك ووظائف الدولة والإدارة واختصاصها6، وطرق التعليم والقضاء وغيرها من المجالات.

ويعود بروز المماليك واستخدامهم في العالم الإسلامي إلى الخليفة العباسي المأمون ومن بعده المعتصم، فقد كان يجلبهم من وسط آسيا، وظل المماليك يتكاثرون عن طريق الشراء من الخارج، وأخذ سلاطينهم ينشّئونهم تنشئة عسكرية خاصة<sup>7</sup> تؤهلهم للجندية والحروب وتقلُّد الحكم.

# 2-2/ الأدب في العصر المملوكي:

<sup>1-</sup> محمد عبدو فلفل، في التشكيل اللغوي للشعر (مقاربات في النظرية والتطبيق)، 2013، الهيئة العامة السورية للكتاب، دمشق، سورية، ص:39.

<sup>2-</sup> حبيب مونسي، آليات التصوير في المشهد القرآني، مجلة التراث العربي، العدد 91، أيلول 2003، دمشق، سورية، ص:147.

<sup>3-</sup> ينظر، محمد رزق سليم، الأدب العربي وتاريخه في عصر المماليك والعثمانيين والعصر الحديث، مطابع 1957، دار الكتاب العربي، مصر، ص:10.

<sup>4-</sup> رشا فخري النحال، فن الرسائل في العصر المملوكي (دراسة تحليلية)، قسم اللغة العربية، كلية الآداب، رسالة ماجستير، 2013-2014، الجامعة الإسلامية، غزة، فلسطين، ص:12.

<sup>5-</sup> ينظر، محمد رزق سليم، الأدب العربي وتاريخه في عصر المماليك والعثمانيين والعصر الحديث، ص:4.

<sup>-6</sup> ينظر، م ن، م ن، ص:5.

<sup>7-</sup> ينظر، م ن، ص ن.

لم تعرف العصور الأدبية ظلما كما عرفته في هذا العصر، فقد وسم العديد من الباحثين نتاجه الأدبي والفني والعلمي بالضعف والانحطاط<sup>1</sup>، وتجاهلوا أعلامه من الشعراء والكتّاب والعلماء، فقد زاد نشاط المراكز العلمية والأدبية في دولة المماليك، وصار لها في عهدهم من الأهمية العلمية ما كان لبغداد في عهد العباسيين²؛ ويكفي إيراد الأعلام والمؤلفات الآتي ذكرها وفي شتى المجالات، لنتبين أن هذا العصر هو عصر بعث وإحياء لا عصر ضعف وانحطاط، فقد خرج إلى الوجود في مجال البلاغة العربية كتاب "المفتاح" للسكاكي (-626ه)، ومنهاج البلغاء وسراج البلغاء للقرطاجني (-684ه)، وكثير من المعاجم العربية؛ منها: معجم لسان العرب لابن منظور الإفريقي (-711ه)، والقاموس المحيط للفيروز أبادي (-718ه)، وفي مجال الموسوعات ظهر مؤلف "نحاية الأرب" لشهاب الدين التُويْرِي (-732هـ)، وصبح الأعشى في صناعة الإنشا لشهاب الدين القلقشندي (-821هـ)، وخزانة الأدب في علوم الأدب والبلاغة لابن حجة الحموي، وبرزت كثير من المؤلفات في مجال الحديث والتفسير واللغة والتاريخ والفقه والصوفية وغيرها من العلوم.

وبالرغم مما يشاع عن انصراف السلاطين عن الشعر بحكم أعجميتهم، وعن "منح الأعطيات والهدايا للشعراء، وأن الشعر لم يعد حرفة يرتزق منها الشعراء، فقد استمر نحر الشعر العربي دفاقا، وحافظ على مكانته في نفوس العامة والخاصة، وكان التوجه الديني في ذلك العصر باعثا من بواعثه، ورافدا من أهم روافد قوته، حيث وجد في ألفاظ القرآن الكريم، ومعانيه معينا لا ينضب (...) وكذلك وجد في أعمال السلاطين والأمراء، وبطولاتهم في التصدي لأعداء الدين، والأمة ما أعانه على الارتباط بالطبع الصادق أكثر من ارتباطه بالرياء، وبحرج الصنعة الزائفة"3.

لقد نشطت الحركة العلمية والأدبية في عصر المماليك، ولعل من أهم الأسباب التي أدت إلى ذلك4:

- هجرة العلماء والأدباء من العراق ووفودهم على مصر والشام حيث الأمن والسكينة والكنف الرحب.
  - تعظيم الحكام للعلماء والأدباء ورعايتهم لهم، واستشارتهم في مسائلهم وأمورهم العليا.
    - اتخاذ اللغة العربية لغة رسمية رغم أن حكام البلاد أعاجم عن العربية.
- الغيرة الدينية عند الحكام، فقد كانوا في جملتهم، شديدي العصبية لدينهم، عظيمي الحرص على مصالح المسلمين، لذلك حاربوا التتار والصليبيين، وحققوا الانتصارات ضد أعداء الأمة العربية الإسلامية، فوجد فن المديح طريقا ميسرة للإشادة بالبطولات، وتغنى الشعراء بتلك الانتصارات التي تحققت ضد التتار والصليبيين، وها هو الشاعر شرف الدين الأنصاري يمدح سيف الدين قطز إثر انتصاره على التتار في معركة "عين جالوت" الشهيرة عام (658هـ)، فينشد قائلا:

# رُعْتَ العِدَا فَضَمِنْتَ تَلَّ عرُوشِها \*\* ولَقَيْتَهَا فَأَخَذْتَ فلَّ جُيُوشِهَا

<sup>.38</sup>. نبيل خالد أبو على، الأدب العربي بين عصرين المملوكي والعثماني، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{-2}</sup>$  ينظر، محمد رزق سليم، الأدب العربي وتاريخه في عصر المماليك والعثمانيين والعصر الحديث، ص $^{-2}$ 

<sup>.38</sup>. نبيل خالد أبو على، الأدب العربي بين عصرين المملوكي والعثماني، ص $^{-3}$ 

<sup>4-</sup> ينظر، محمد رزق سليم، الأدب العربي وتاريخه في عصر المماليك والعثمانيين والعصر الحديث، ص:9-13.

# 2-3/ ملامح التشكيل في النص الشعري المملوكي:

# أ/ اصطناع البديع:

جماليات التشكيل البديعي ضربان، منها جماليات لفظية (محسنات لفظية)، ومنها جماليات معنوية (محسنات معنوية)، فمن ذلك قول صفى الدين الحلي<sup>1</sup>:

# أَسبَلْنَ مِنْ فَوْقِ النُّهودِ ذَوَائِبا \*\* فجعلن حبَّاتِ القُلُوبِ ذَوَائبَا

يظهر جليّا التشكيل البلاغي في أبيات صفي الدين الحلي، من خلال الإمعان في البديع، حين وظف الجناس بين الذَوائِبا"، في الشطر الأولى من البيت، ومثلها في نهاية الشطر الثاني من البيت ذاته؛ إذ قصد بالأولى شعر الحسناوات، وبالثانية انصهار وذوبان القلوب من قوة الخفقان عند رؤيته لتلك الجميلات².

ومن براعة الاستهلال قول ابن نباتة المصري $^{3}$ :

# في الرِّيقِ سُكَّرٌ وَفِي الأَصْدَاعِ تَجْعِيدُ \*\* هَذِي المَدَامُ وَهَاتِيكَ العَنَاقِيدُ

وقد برع شعراء العصر المملوكي في الوصف، فلم يتركوا شيئا وقع عليه بصرهم إلا خلّدوه في أشعارهم، من ذلك قول الصفدي في وصف روضة 4:

في روضة علم أغصانها \*\* أهل الهوى العذري كيف العناق

ووصف بدر الدين الذهبي لـ"حمامةٍ"؛ إذ أنشد قائلا:

قامت تطارحني الغرام جهالة \*\* من دون صحبي بالحمى ورفاقي أبن تباريني جوى وصبابة \*\* وكآبة وأسى وفيض مآقي

كما أن هناك تشكيل آخر يتميز به الشاب الظريف، وهو حسن التخلص والانتقال من بنية إلى أخرى في القصيدة الواحدة، فثمة قصيدة نظمها في مدح القاضي محي الدين بن عبد الظاهر صاحب ديوان الإنشاء؛ إذ نجده يتحول من الغزل إلى المدح دون تمويه، فيقول<sup>5</sup>:

أرح يَمِينك مما أنت معتقل \*\* أمضى الأسنة ما فولاذه الكحل يا من ترينا المنايا واسمها نظر \*\* من السيوف المواضى واسمها مقل

إلى أن يقول:

أَغُرُ ما أَبْدَتِ السُّحِبُ الحَيا لِسِوَى \*\* تَقْصِيرِهَا عَنْ نَداهُ حِينَ يَنْهَمِلُ إِنْ قُلْتُ كُنَّاهُ مِثْلُ البَحْرِ صَدَّقني \*\* ِ هَا مَناهِلُ مِنْهَا تَشْرَبُ القُبُلُ

<sup>-1</sup> صفى الدين الحلى، الديوان، تحقيق: كرم البستاني، د ت، دار صادر، بيروت، لبنان، ص-1

<sup>2-</sup> ينظر، فاطمة الزهراء عطية، أدوات التشكيل الفني في النص الشعر العربي القديم (نماذج مختارة من العصرين؛ المملوكي والعثماني)، مجلة أمارات في اللغة والأدب والنقد، المجلد 5، العدد 2، 2021، ص:272.

<sup>3-</sup> ابن نباتة المصري، الديوان، ص:152.

<sup>4-</sup> ينظر، محمود رزق سليم، الأدب العربي وتاريخه في عصر المماليك والعثمانيين والعصر الحديث، 1957، مطابع دار الكتاب العربي، مصر، ص:68.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- المرجع السابق، ص:67.

فالمعاني التي تناولها "الشعراء في هذا الباب لا تكاد تختلف بين شاعر وآخر؛ وإذا ظهر شيء من الاختلاف فبالمغالاة والتكلف، اللذين يبدوان في بعض الأحيان صورا فنية متناهية الجمال والجودة، وفي بعضها الآخر خارجة عن المعقول نابية على الذوق والاحتمال" ويظهر التكلّف الذي يبلغ حد المغالاة في قول صفي الدين الحلي في مدح الملك نجم الدين غازي الأرتقي:

لو أشبهتك بحار الأرض في كرم \*\* لأصبح الدر مطروحا في الطرق

ومن المغالاة في العناية بالبديع والاهتمام الزائد به وُلد فن جديد في هذا العصر، عُرف بفن "البديعيات"، وقد نظم صفي الدين الحلي قصيدة سمّها "الكفاية البديعية في المدائح النبوية"، ووضع عز الدين الموصلي (-897هـ) قصيدة بديعية أردفها بشرح أطلق عليها اسم "التوصل بالبديع إلى التوسل بالشفيع"، ومن بعدهما جاء ابن حجة الحموي (-837هـ)<sup>3</sup>، وأنشد قصيدة يقول في مطلعها:

لي في ابتداء مدحكم يا عُرْبَ ذِي سَلَمٍ \*\* براعةٌ تَسْتَهِلُ الدَّمعَ فِي العَلَمِ

# ب/ توظيف الألفاظ العامية والدخيلة:

لم يسلم الشعراء في هذه المرحلة من استخدام الكلمات العامية والعبارات السوقية، وقد أرجع بعض الدارسين سبب هذا العيب إلى قلة زادهم الثقافي وضعف تحصيلهم اللغوي، ودليل ذلك شكوى ابن نباتة المصري، حين يقول:

قَلَّ عويي على الزَّمان فَأَصبَحْ \* \* تُ صَبُورًا عَلَى مرَاد الزَّمانِ حابس اللَّفظ وَاليَراعِ عَنِ النَّاسِ \* فلاَ مِنْ يَدي وَلاَ مِنْ لِسَايِي

# ج/ حب النّكات والتفكّه:

كثيرا ما مال الشعراء في هذا العصر إلى الفكاهة والنكتة، وقد بدا ذلك واضحا في أشعارهم، وهي تبطن الشكوى والنقد الاجتماعي حينا، والألغاز حينا آخر، ومن فكاهاتهم قول أبي الحسين الجزار 4 في زوجة أبيه بعد أن غيَّبه الموت عنها:

أذابت كُلى الشيخ تلك العجُوز \*\* وأردتهُ أنفاسُها المردية وقد كان أوصى لها بالصداق \*\* فما في مصيبته تعزية لأيني ما خلتُ أن القتيل \*\* يُوصي لقاتلهِ بالدِّية

# د/ الخروج عن اللغة والضرورات الشعرية:

يعد الإسراف في استخدام الظروف المكانية والزمانية من غير ضرورة، وصرف ما لا يصرف، والقسم في غير لزوم، وقصر الممدود ومد المقصور، عيبا من عيوب الشعر الجيد، ومن ذلك قول ناصر الدين بن النقيب حين وظف كلمة (خليته) في البيت الآتي وهو يريد (جعلته أو صيرته):

<sup>.</sup> 110: ياسين الأيوبي، آفاق الشعر العربي في العصر المملوكي، ص $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> صفى الدين الحلى، الديوان، ص:108.

<sup>3-</sup> ينظر، محمد أحمد ربيع، في تاريخ الأدب العربي القديم، ص:248-249.

<sup>4-</sup> أبو الحسين الجزار، الديوان، ص:

# ولَمَّا حللت الثغر زاد حلاوة \*\* وخليته أغلى من الشذر والدر

# 3/ التشكيل في النص الشعري العثمانى:

# 1-3/ النص الشعري العثماني:

بدأت شمس الشعر في هذا العصر تتجه نحو الغروب، ولم يعد للملوك والسلاطين عناية بالشعراء؛ إذ كلهم من الأعاجم الذين لا يتذوقون فن الشعر ولا جمال اللغة، ولا يجزلون العطايا على الشعراء ليغرقوهم في النعيم المادي، ومن هنا تحوّل جل الشعراء إلى مجال الصناعات والحرف ليكسبوا قوقم وقوت من يعيلونهم، فكان منهم الجزار والكحّال والدهان وغيرهم من أصحاب الحرف الأخرى، وقد اتسم البناء الشعري وتشكّيله الفني بالصناعة اللفظية؛ إذ ولع ابن نباتة المصري عا "حتى عُدّ أمير الأدباء فيها، فحفل شعره بأنواعها من تورية، وتشبيه، وتضمين، وحسن تعليل، وما إلى ذلك" من ألوان الصناعة البديعية.

ابتلي الشاعر ابن نباتة بفقد ولده، فرثاه، ونظم كثيرا من المرثيات، منها قصيدته الرائية، التي يقول فيها:

الله جاركَ إنَّ دمعيَ جاري \*\* يا موحشَ الأوطان والأوطار لله جاركَ إنَّ دمعيَ جاري \*\* فاضت عليك العينُ بالأنهار ليت القضا الجاري تمهل ورده \*\* حتى حسبت عواقب الإصدار

كما عرف شعراء هذا العصر ألوانا قديمة وأبدعوا فيها، منها العتاب؛ إذ عاتبوا أصدقاءهم، وأحبتهم ممن كانوا يحرصون على استمرار التواصل معهم، كما عاتبوا بعض المسؤولين لشعورهم بظلمهم جراء وشاية، أو خطأ غير مقصود، ومن مطارحات عبد الحق بن محمد الحمصي الملقب (زين الدين الحجازي) مع صديقه محمد بن عمر بن فواز وقد انقطع عنه مجافا<sup>3</sup>:

يا غائبا والذنب ذنبك \*\* متعتبا الله حسبُك لا تبعدن فإنَّما \*\* أملى من الأيام قربك فلأصبرنَّ وأرضينَ \*\* بِمَا قضاه الله ربك

وأبدعوا، أيضا، في شعر التقريظ، والذي يُقصد به "مدح الإنسان الحيّ، ووصفه، وقد شاع في العصر العثماني، ولكن بدل مدح الإنسان كان الشعراء يمدحون كلام الإنسان، أو متعلقاته من متاع الدنيا، ويشبهه اليوم التقديم للكتاب، أو تقديم الأشخاص في الندوات، والاحتفالات $^4$ ، ومع ظهور بعض الأطعمة والأشربة الجديدة، ومنه: شراب قهوة البن $^5$ ، الذي أمسى تيمة من تيمات الشعر العثماني؛ إذ يقول الشاعر محمد ماماي الرّومي $^6$ :

# أنا المعشوقة السَّمرا \*\* وأُجلَى في الفناجين

<sup>.862:</sup> ينظر، حنا الفاخوري، تاريخ الأدب العربي، دار اليوسف للطباعة والنشر والتوزيع، د ت، بيروت، لبنان، ص $^{-1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع السابق، ص:867.

<sup>3-</sup> محمد أمين بن فضل الله بن محب الدين بن محمد المحتى، خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر، ج2، المطبعة الوهيبة، ص:310.

Pawafed.edu.ps/portail/.../ ينظر، أغراض الشعر في العصر المملوكي

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- المرجع السابق، الموقع نفسه.

 $<sup>^{-6}</sup>$  جمال الدين القاسمي الدّمشقي، رسالة في الشاي والقهوة، والدخان، ط1،  $1323هـ، دمشق، سوريا، ص<math>^{-6}$ 

# وعود الهند لي طيب \*\* وذكري شاع في الصين

#### الخاتمة:

شهد الحياة الشعرية في العصر المملوكي والعثماني اتساعا ملحوظا، إذ طرق الشعراء كل الفنون القديمة والمستحدثة، وحذقوا في التعزية والأحاجي والتبريكات والتهاني، وأفرطوا في تناول البديع وتلاعبوا بالإيقاع والمعاني.

عنى التشكيل بالمضمون عنايته بالشكل كونه عملية تركيبية متكاملة ومتداخلة.

لم تحِد القصيدة الشعرية في هذا العصر عن النمط البلاغي القديم القائم على ضروب الاستعارات والتشبيهات، المرالذي يثبت استمرارية البصمة الجمالية المتجددة في جينات الشعر المملوكي والعثماني.

# المحاضرة الثالثة عشرة السجنيات في النص الشعري القديم



# المحاضرة الثالثة عشرة السجنيات في النص الشعري القديم

#### تهيد:

عانى الكثير من الأدباء ويلات السجن ومرارة القيد، وألهبت سياط التعذيب أجسادهم، فكان الإبداع الأدبي الرئة التي يتنفسون بها، والنافذة التي يطلّون منها على أمل الحرية، وقد ألف الشاعر أن يقتات من الحرية ويتنسم عبيرها منذ القديم؛ إذ تفيض خزانة الأدب بكثير من كتب الأولين بمنظوم ثري جادت به القرائح من وراء قضبان السجون، فكم من شاعر مفلق خلّدت ذكرى محنته قصائدُه ومقطوعاته التي نظمها وهو قابع في السجون، أكثر من الأشعار التي قرضها وهو ينعم بالحرية، ذلك لأن أغلال الأسر ومحنة السجن رافد من روافد نظم الشعر، وباعث قوي على إخراج ما تكتمه النفس من أسرار الوجد، وما يعتلج في الصدر من شوق إلى الأهل والوطن.

### 1/ الدلالة اللغوية للسجن والسجنيات:

تتفاوت الألفاظ -قربا وبعدا- في الحقل الدلالي الخاص بـ"السجن"، غير أن المعاجم والقواميس العربية؛ وحتى لغة الشعراء، تتداول مجموعة من المصطلحات في هذا المجال، تدور بين: السجن، الحبس والأسر، فقد ورد في لسان العرب: "السجن البيت الذي يحبس فيه السجين"، وفي القاموس المحيط: "والسجن بالكسر المحبس"، وجاء في تاج اللغة "وسجنه يسجنه سجنا حبسه"، ليأتي بعد ذلك الإمام الزمخشري بإضافة مجازية لمعنى السجن وهو سجن الهمّ بمعنى إضماره، وسجن اللسان الذي أخذه من الحديث النبوي الشريف: "ليس شيء أحق بطول سجن من لسان".

كما وردت لفظة "السجن" في ستة مواضع في القرآن الكريم وباشتقاقات متعددة، فقد ذكرها الله تعالى بلفظها ومعناها في قوله عزّ وجل ﴿قَالَ السِّجْنُ أَحَبُّ إِلَيَّ مِمَا يَدْعُونَنِي إِلَيْهِ وَإِلاَّ تَصْرِفْ عَنِي كَيْدَهُنَّ أَصْبُ إِلَيْهِنَّ وَأَكُنْ مِنَ الْبَابِ وَقَدَّتْ قَمِيصَهُ مِنْ دُبُو وَأَلْفَيَا سَيِّدَهَا لَدَى الْبَابِ الْجُاهِلِينَ ﴿ 5 ، وفي السورة نفسها قال تعالى: ﴿وَاسْتَبَقَا الْبَابَ وَقَدَّتْ قَمِيصَهُ مِنْ دُبُو وَأَلْفَيَا سَيِّدَهَا لَدَى الْبَابِ قَالَتْ مَا جَزَاءُ مَنْ أَرَادَ بِأَهْلِكَ سُوءًا إِلاَّ أَنْ يُسْجَنَ أَوْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ ، كما ذُكر اللفظ مشتقا في قوله تبارك وتعالى من سورة الشعراء على لسان عدو الله فرعون ﴿قَالَ لَئِنْ إِتَخَذْتَ إِلَمَا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَكَ مِنَ الْمَسْجُونِينَ ﴾ 7.

حفل الإبداع الشعري العربي القديم بكثير من الصور الشعرية التي تجعل السجن يحمل أمارات الأذى والألم التي يتعرض لها السجين، منها الظلم، الذي نجده في قول "الرياشي" الذي أورده ابن قتيبة في "عيون الأخبار"<sup>8</sup>:

ابن منظور، لسان العرب، مادة (س ج ن). $^{-1}$ 

<sup>.</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مادة، (س ج ن)، دار الكتاب العربي، 1983، بيروت لبنان.

 $<sup>^{-3}</sup>$  الجوهري، تاج اللغة وصحاح العربية، مادة (س ج ن)، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.

<sup>4-</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، تصحيح وتعليق: محمد رشيد رضا، مادة (س ج ن)، دار المعرفة، بيروت، لبنان.

<sup>5-</sup> يوسف، الآية 3، ورش عن نافع.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>- يوسف، الآية 25.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- الشعراء، الآية 29.

 $<sup>^{8}</sup>$ ابن قتيبة، عيون الأخبار، المؤسسة المصرية العامة، د ت، القاهرة، مصر، ص $^{8}$ .

# مَا يَدْخُلِ السِّجْنَ إِنْسَانٌ فَتَسْأَلْهُ \*\* مَا بَالُ سِجْنِكَ؟ إِلاَّ قَالَ مَظْلُومُ

كما ترددت معاني كثيرة في أشعار العرب، ومنها أيضا:

\* الأزل: ويقصد به الضيق والشدة عموما، والحبس من ذلك قول جحدر اللص:

سِجْنٌ يُلاقِي أَهْلُهُ مِنْ خَوْفِهِ \*\* أَزَلاً وَيَمَنَعُ منهم الزُّوارُ1

\* العناء: والعاني هو الأسير، والعناء هو الحبس في شدة وذل، ومنه قول رسول الله (صلى الله عليه

وسلم): "فكوا العاني وأطعموا الجائع وعودوا المريض "2 أي الأسير، يقول عليّ بن الجهم:

وَمِنِ هِمَمِ الْفِتْيَانِ تَفْرِيجُ كُرْبَةٍ \*\* وَإِطْلاَقُ عَانٍ بَاتَ وَالْبُؤْسُ فَادِحُهُ

وفي المجال ذاته يقول أبو إسحق الصابي:

وَرُبَّ طَلِيقِ أَطْلَقَ الذُّلُ رقّه \*\* وَمُعْتَقَلِ عَانٍ وَقَدْ عَزَّ جَانِبُه 3

#### 2/ الدلالة الاصطلاحية للسجنيات:

من الدلالة الاصطلاحية للسجنيات ومفردها سجينة، وهي تلك الأشعار التي نظمها أصحابها داخل السجون، فكل قصيدة أو مقطوعة قرضها صاحبها وراء القضبان الحديدية يطلق عليها "سجينة"، ومنه نقول: سجينة المتنبي، وسجينة ابن زيدون وهكذا، وتم توظيف مصطلح السجنيات في العصر الحديث لكل إبداع أدبي يكتب داخل السجون سواء أكان قصة أو رواية أو شعرا يصوّر محنة صاحبه ويسجل ذكرياته الأليمة.

وسنخص الشعر في هذا الموضوع باعتباره أقدم الفنون الأدبية التي سجلت معاناة أصحابه، فالنفوس المتألمة والقلوب المكلومة تمتح من الشعر وتتخذه كسلاح تقاوم به الظلم والاستبداد، وهو الأكثف لغة والأقدر على إخراج المعاني المكبوتة في عدد يسير من الألفاظ، بالإضافة إلى النغم الإيقاعي والجرس الموسيقي والأثر النفسي الذي يتحقق بصورة قوية في الفنون الشعرية، لذلك يمكن اعتبار تجربة أو محنة السجن من التجارب الثرية والمؤلمة في الآن ذاته التي يمكن استغلالها من قِبل الشعراء الذين ابتلوا بهذه المحنة لتكون باعثا قويا من بواعث تصوير هذه المرحلة الحياتية.

# 3/ السجنيات في الشعر العربي القديم:

حفل الشعر العربي بمنظومة شعرية نثرية من هذا الفن الأدبي لشعراء ذاقوا مرارة السجون وألم القيود، فجادت قرائحهم نتاجا شعريا متمردا وثائرا يلهج بالحرية ويسبح بروح المقاومة، فرسائل ابن زيدون وروميات أبي فراس الحمداني وأشعار الملك ابن عبّاد نماذج شعرية راقية تُبوَب في مجال أدب وشعر السجنيات.

# 1-3/ في العصر الجاهلي:

لم تعرف العرب قديما السجون بالمعنى الحديث، وإنما كانت تحبس السجين في أي مكان تيسر فيه وضعه، سواء كان خيمة أو دارا أو عند شخص يملك مكانا مخصوصا بالحبس، ومن تلك التجارب أسر الأهثم لعبد يغوث في دار زوج الأهثم، وفي ذلك يقول:

<sup>1-</sup> محمد البلاجي، شعر الأسر في العصر العباسي، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة الحسن الثاني، 1991، الدار البيضاء، المغرب، ص:24.

<sup>.618:</sup> البخاري، صحيح البخاري، ج2، دار الأصالة الجزائر، دار الكتاب العربي، 2005، يروت، لبنان، ص<math>-2

<sup>3-</sup> محمد البلاجي، شعر الأسر في العصر العباسي، ص:34.

# وَتَضْحَكُ مِنِي شِيخَةٌ عَبْشَمِيَّةٌ \*\* كَأَنْ لَمْ تَرَ قَبْلِي أَسِيرًا يَمَانِيًا $^{1}$

وغير خاف أن الظروف الاجتماعية والحياتية التي كانت تعرفها القبائل العربية من إقامة وظَعَن، قد دفعتهم إلى تغريم كل فرد من أفراد القبيلة حين ارتكاب أحدهم جريرة أو خطأ بدفع شيء من المال أو اقتطاع جزء من قطيع أنعامه، أو إبعاده عن القبيلة لمدة زمنية محددة، أو نفيه، أو خلعه والتبرئ منه.

وبالنسبة للأسر فقد كان شائعا عند العرب وعند غيرهم من الأقوام، يذكر أبو الفرج الأصفهاني أن رجلين أسرًا الشاعر العربي أبو الطمحان القيني في حرب الفساد فابتاعه منهما بجير بن أوس بن حارثة فجزّ ناصيته، وقد نظم أبو الطمحان قصيدته التي مطلعها:

# أَرِقْتُ وَآبَتْنِي الهُمُومُ الطَّوَارِقُ \*\* وَلَمْ يَلْقَ مَا لاَقَيْتُ قَبْلِي عَاشِقُ<sup>2</sup>

فلمّا بلغت هذه القصيدة مسامع بجير بن أوس فكّ أسره وأطلق سراحه.

أما المدن العربية في ذلك الزمان فقد كانت تميئ أماكن بعينها مخصصة للسجناء قصد معاقبتهم؛ كما كان الحال بالنسبة لليمن ولمكة، وكذلك كانت تفعل؛ ذلك، الغساسنة والمناذرة الذين عرفت حياتهم بعض القوانين المنظمة للنسبة لليمن ولمكة، وكذلك كانت تفعل؛ ذلك، الغساسنة الحيرة، عرف بـ"الثوية" جُعل خصيصا لمن كانت عقوبته المسجن مدى الحياة أو للمحكوم عليهم بالقتل، والثّوي هو المحبوس أو الأسير، فنقول: ثوى الرجل بمعنى قُبر، وفي ذلك دلالة على دوام الإقامة أو طولها، ومن ذلك قولهم ثوى بمعنى هلك $^4$ ، أنشد عدي بن زيد العبادي قصيدة، فقال:

# وَبِيْنَ لَدَى الثَّوِيَّةِ مُلْجِمَاتٍ \*\* وَصَبَّحْنَ العِبَادَ وَهُنَّ شِيبٌ 5

وذكر أيضا صاحب "الأغاني" أن الملك النّعمان حبس ابن عمّه عديا بن زيد في سجن "الصّنين"، ومدينة الصنين تقع بظاهر الكوفة من منازل المنذر، وسجّل هذا السجن أروع أشعار عدي بن زيد، ومن روائعه قوله:

أَبْلِغَا عَامِرًا وأَبْلِغْ أَخَاه \*\* أَنَنِي مُوثَقُ شَدِيدٌ وثَاقِيَ فِي حَدِيدِ القسْطَاسِ يَرْقُبُنِي الْخَارِسُ وَالمُرْءُ كُلّ شَيْءٍ يُلاقِي فِي حَدِيدِ مُضَاعَفٍ وَغُلُولٌ \*\* وَثِيَابٍ مُنْضَحَاتٍ خِلاَقِ فِي حَدِيدِ مُضَاعَفٍ وَغُلُولٌ \*\* وَثِيَابٍ مُنْضَحَاتٍ خِلاَقِ وَلَقَدْ سَاءَنِي زِيَارَةُ ذِي قُرْبَى حَبِيب لَو دَنَا مُشْتَاقِ فَاذْهَبِي يَا أُمَيْمُ غَيْرُ بَعِيدٍ \*\* لاَ يُؤَاتِي العِنَاقُ مَنْ فِي الوِثَاقِ 6فَاذْهَبِي يَا أُمَيْمُ غَيْرُ بَعِيدٍ \*\* لاَ يُؤَاتِي العِنَاقُ مَنْ فِي الوِثَاقِ 6

ولم يفت عنترة بن شداد أن يسجل مرحلة من مراحل حياة معاناته وهو في سجن النعمان بن المنذر؛ وقد نجا منه بطريقة عجيبة، حيث يقول<sup>1</sup>:

\_

البيان والتبيين، تحقيق: عبد السلام هارون، ج4، ط4، د ت، بيروت، لبنان، ص45.

<sup>11:</sup> و الفرج الأصفهاني، الأغاني، ج13، ص-11:

<sup>3-</sup> واضح عبد الصمد، السجون وأثرها في الآداب العربية في العصر الجاهلي حتى نماية العصر الأموي، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، 1995، ص:15.

 $<sup>^{-4}</sup>$  ابن منظور، لسان العرب، مادة (ثوا).

<sup>5-</sup> واضح عبد الصمد، السجون وأثرها في الآداب العربية في العصر الجاهلي، ص:16.

<sup>6-</sup> محمد البلاجي، شعر الأسر في العصر العباسي، ص:99.

# تُرَى عَلِمَتْ عُبَيلَةُ مَا أُلاَقِي \*\* مِنَ الأَهْوَالِ فِي أَرْضِ الْعِرَاقِ طَعَايِي بِالرّيا وَالْمَكْرِ عَمِي \*\* وَجَارَ عَلَيَّ فِي طَلَبِ الصَّدَاقِ قَطَعْتُ وَرِيدَهُ بِالسَّيْفْ حَزْرًا \*\* وَعُدْتُ إِلَيْهِ أَحْجَلُ فِي وِثَاقِي

كما عانى الشاعر طرفة بن العبد السجن ومحنته، فقد أمر عمرو بن هند عامله على البحرين أن يلقي بـ"طرفة" في غياهب السجن وظلمته، وسبب مقتله أنه هجا عمرو بن هند وأخاه قابوسا، فقال الفتى الشاعر طرفة بن العبد البكري (-70 قبل الهجرة) وهو في سجنه<sup>2</sup>:

# أَلاَ اعْتَزِلِينِي اليَوْمَ يَا خَوْلَةَ أَوْ غُضِّي \*\* فَقَدْ نَزَلتُ حَدْبَاءَ كُمْكَمَةَ الْعَضِّ أَبَا مُنْذِرٍ كَانَتْ غُرُورًا صَحِيفَتِي \*\* وَلَمْ أُعْطِكُمْ بِالطَّوْعِ مَالِي وَلاَ عِرْضِي

# 2-3/ في الإسلام:

جاء الإسلام لينظّم الحياة ويقيم العدل بين الناس، فسنَّ نظام العقوبات المنصوص عليها في الوحي الرباني أو في السنّة النبوية مع بعض الاجتهادات الفقهية، ومن كل هذه المصادر تأتي الأحكام الملزمة، فيقوم القائمون على شؤونما بتنفيذها، ومع فترة الفتوحات اتسعت رقعة الدولة الإسلامية فجاءت فكرة إقامة السجون تعزيرا وتأديبا للمفسدين والمجرمين، فحين مُصّرت الأمصار وازداد المنتمون للدولة الإسلامية في ولاية أمير المؤمنين عمر بن الخطاب (رضي الله عنه) كانت الدولة في حاجة ملحة لإقامة السجون، فخصص أمير المؤمنين عمر بن الخطاب دار (الصنوان بن أمية) التي اشتراها منه لتحقيق تلك البغية<sup>3</sup>، كما اتُخذت الآبار المهجورة أيضا في زمنه للغرض السابق نفسه؛ إذ تحدّثنا أشعار الخطيئة عن ذلك، فقد حُبس هذا الشاعر بسبب بذاءة لسانه وقد استعطف الخليفة عمر بن الخطاب (رضي الله عنه) بأبيات شعرية ليفك حبسه، فقال<sup>4</sup>:

# مَاذَا تَقُولُ لأَفْرَاحٍ بِذِي مَرَحٍ \*\* زُغْبُ اخْوَاصِلِ لا مَاءٌ وَلاَ شَجَرُ أَلْقَيْتَ كَاسِبَهُم فِي قَعْرِ مُظْلِمَةٍ \*\* فَاغْفِرْ سَلاَمُ اللهِ عَلَيْكَ يَا عُمَرُ

ولعل تلك النماذج الشعرية القديمة، ستدفعنا إلى المضي لقراءة تجارب سجنية أخرى، أنضج تجربة وأكثر بيانا وأكمل بناءً وأرقى أسلوبا، إنها روميات أبي فراس الحمداني وقصائد الملك الأسير ابن عبّاد، وغيرهما من التجارب السجنية لشعراء مشهورين.

# 4/ أبو فراس الحمداني ومحنة السجن:

تمكن الروم ذات مرة من أسر الفارس المقدام أبي فراس الحمداني، ليبدأ مرحلة جديدة من حياته مثقلة بالآلام والأحزان، ويذكر أحمد أبو حاقة أن أسر أبا فراس كان سنة (351هـ)، فيقول: "وقع أبو فراس أسيرا بين يدي الروم،

<sup>116</sup>: عنترة بن شداد، الديوان، تحقيق وشرح: خليل شرف الدين، دار ومكتبة الهلال، بيروت، لبنان، ص-1

<sup>2-</sup> طرفة بن العبد، الديوان، دار صادر، بيروت، لبنان، ص:66.

 $<sup>^{-3}</sup>$  سعيد عبد الفتاح عاشور، الحياة الاجتماعية في المدينة الإسلامية، مجلة عالم الفكر، العدد  $^{1}$ ، المجلد  $^{-3}$ 

<sup>4-</sup> الحطيئة، الديوان، اعتناء: حمدو طماس، ط2، دار المعرفة، 2005، بيروت، لبنان، ص:66.

وسيق إلى خرشنة، ولم تكن خرشنة من أعمال الروم دائما، فالظاهر أنها محط نزاع، تارة تتبع للعرب، وأطوارا يتسلط عليها الروم"1، وفي شعر أبي فراس يأتي ذكر خرشنة، وأنها موضع تطاحن وصراع بين العرب والروم، فيقول<sup>2</sup>:

إِنْ زُرْتُ خرشنةً أَسِيرًا \*\* فَلَكُم أَحَطَتُ كِمَا مُغِيرًا وَلَقُصُورًا وَلَقُصُورًا مَنْ كَانَ مِثلِي لَمْ يَبِتْ \*\* قِبَ المَنَاذِلَ والقُصُورَا مَنْ كَانَ مِثلِي لَمْ يَبِتْ \*\* إِلاَّ أَسِيرًا أَوْ أَمِيرًا

واصطلح على تسمية شعر السجن عند أبي فراس الحمداني بـ"الروميات"، وهي صفوة شعره وجوهر إبداعه، وهي "القصائد والمقطعات التي نظمها أبو فراس، وهو أسير في بلاد الروم، يقاسي مرارة القيد، ومرارة البعد عن الأحباب والأصدقاء، ويتحمل ألوان العذاب في جسمه، وفي نفسه، مدة أربعٍ من السنين، إن لم نقل أكثر" وجمع شعره بين الأمل والألم، أو التفاؤل والتشاؤم، حسب نفسية الشاعر التي لم تكن على حال واحدة طوال فترة الأسر، وظهر "صدى نفسه المعذبة القلقة " جليا في نفتات الروميات.

وقد ذاق أبو فراس مرارة القيد، وعانى في أسره من قسوة السجن وظلمته، والغربة ووحشتها، والمرض وآلامه من جهة، ومن الحسد وشماتة الأعداء، مما ترك في نفسه جراحا بليغة الأثر، ووقْعًا أشد من جراح السِّنان، ولازمت الشاعر هذه المعاناة طوال فترة محنته في السجن، وقد عدّد الشاعر هذه الهموم والمصائب، من غربةٍ وسجنٍ، وحسد أقارب، وكيد أعداءٍ، فشكا الشاعر من هذه الأحمال التي تؤرقه وتزيد من محنته في شعره، فقال<sup>4</sup>:

فلو أنَّ أَسْرِي بِينَ عَيشٍ نعمتُهَ \*\* حَمَلتُ لِذَاكَ الشَّهْدِ ذَا السُّم مُنَقَّعا وَلَكِن أَصَابَ الجُرِّ جِسْمًا مُجَرَّحًا \* وَصَادَفَ هَذَا الصَّدعُ قَلْبًا مُصَدَّعا وها أَنَا قَدْ حلّى الزَّمانُ مَفَارِقِي \*\* وَتَوَّجَني بِالشَّيْبِ تاجًا مُرَصَّعا أَفِي كُلِّ دارٍ لِي صديقٌ أُودُهُ \*\* إِذَا مَا تَفَرَّقْنا حَفظْتُ وَضَيَّعا أَفِي كُلِّ دارٍ لِي صديقٌ أُودُهُ \*\* إِذَا مَا تَفَرَّقْنا حَفظْتُ وَضَيَّعا أَقَمْتُ بَأَرْضِ الرُّومِ عاميْنِ لا أَرَى \*\* مِن النَّاسِ مَعْزُوناً وَلاَ مُتَصَيِّعا وَإِنْ أَوْجَعَتْني مِنْ أَعَادِي شِيمَةٌ \*\* لَقيْتُ مِن الأَحْبَابِ أَدْهَى وَأَوْجَعا وَإِنْ أَوْجَعَتْني مِنْ أَعَادِي شِيمَةٌ \*\* لَقيْتُ مِن الأَحْبَابِ أَدْهَى وَأَوْجَعا

ويخشى الأمير الأسير من أن يموت بعيدا عن دياره ووطنه  $^{5}$ ، فتزداد آلامه وآلام الأسرى مثله، ويعرض معاناته، في لوحة فنيّة معبرة، فيقول  $^{6}$ :

وَمَا أَنَا إِلاَّ بَيْنَ أَمْرٍ وَضِدِّهِ \*\* يَجَدَّدُ لِي فِي كُلِّ يَومٍ مُجَدَّدِ أَقَلِّبُ طَرِفِي بَيْنَ خِلِّ مُكَبَّلٍ \*\* وَبَيْنَ صَفِيِّ بِالْحَدِيدِ مُصَفَّدِ أَقَلِبُ طَرِفِي بَيْنَ خِلِّ مُكَبَّلٍ \*\* وَبَيْنَ صَفِيِّ بِالْحَدِيدِ مُصَفَّدِ أَقَلِبُ طَرِفِي بَيْنَ خِلِ مُصَفَّدِ أَنْ لَا أَخَافُ مِنَ الرَّدَى \*\* وَلاَ أَرْتَجِى تَأْخِيرَ يومِ إلى غَدِ

\_

<sup>13</sup>: من البنان، ص13، أبو فراس الحمداني ، ط1، دار الشروق الجديد، 1960، بيروت، لبنان، ص13.

<sup>.116:</sup> في فراس الحمداني، شرح: خليل الدويهي، ص $^{-2}$ 

<sup>.</sup> 166: صناعة أبو فراس الحمداني، ص-3

<sup>4-</sup> الحمداني، الديوان، ص:208-209.

<sup>5-</sup> أحمد أبو حاقة، أبو فراس الحمداني، ص:87.

<sup>6-</sup> الحمداني، الديوان، ص:96-97.

# وَلَكِن أَنَفْتُ المَوتَ فِي دَار غُرْبةٍ \*\* بِأَيدِي النَّصَارَى الغُلفِ ميتةَ أَكْمَدِ

أعلن الشاعر عن سبب تخوفه من الإقامة الطويلة في السجن، واستغاث الشاعر بابن عمه لإنقاذه من قيد الأسر والذل، كاشفا عن حالته النفسية الصعبة ومعاناته الطويلة في سجون الروم، ومع كلِّ هذا فإن الشاعر أبت عليه نفسه إلا أن يترفع عن الذل والاستعطاف، والتسليم لأمر الله وقضائه.

# 5/ تجربة السجن عند المعتمد بن عباد:

يتمثل البلاء الذي أصاب المعتمد بن عباد في مقتل أبنائه المأمون والراضي ومن قبلهما الظاهر، ومن بعدهم عبد الجبار، وسقوط مدينته (إشبيلية) في أيدي النصارى؛ وحين أضحى في يد المرابطين "جمع هو وأهله، وحملتهم الجواري المنشئات، وضمته جوانحها كأنهم أموات (...) بكوا بدموع كالغوادي فساروا والنوح يحدوهم، والبوح باللوعة لا يعدوهم" ومن ثمة جاءت محنة المنفى ثم السجن في أغمات، وما يمكن ملاحظته هو أن شعره في الأسر جاء مركزا ومكثّفا ولم نجد تكرارا واجترارا بل نجده يحمل في كل قصيدة دلالة جديدة والجديدة كما أبكاه حال بناته وزوجه. نظرا لتعدّد آلامه وتنوعها، وقد أثّرت تلك الظروف على حالته النفسية والجسدية، كما أبكاه حال بناته وزوجه.

أقبل العيد على المعتمد وهو في منفاه؛ إذ جاءته بناته وفداحة الآلام تطوقهن بعد السعد، وهُنَّ يرتدن أثوابا بالية ويعانين المهانة بعد العزّ فرَقَّ لحالهن، فثارت نار فؤاده وأنشد يقول<sup>3</sup>:

فيما مضى كنت بالأعياد مسرورا \*\* فجاءك العيد في أغمات مأسورا تَرَى بَنَاتكِ فِي الْأَطْمَارِ جَائِعَةً \*\* يَغْزِلَنَ للنَّاسِ مَا يَمْلِكُ قِطْمِيرا يَطَأْنَ فِي الطّين وَالْأَقدامُ حافيَةٌ \*\* كَأَنَّا لَم تَطأ مِسكاً وَكافورا قَد كانَ دَهرُكَ إِن تأمُرهُ مُعَتفلاً \*\* فَرَدّكَ الدَهرُ مَنهيًّا وَمأمورا مَنْ باتَ بعدَكَ في مُلكِ يُسرُ بِهِ \*\* فَإِنَّا باتَ بالأَحلامِ مَعْرورا

ورغم كل تلك المحن؛ ظل المعتمد محافظا على عزة النفس، ولجأ إلى نظم الشعر بعد أن عزَّ عليه العون والنصير والسلاح، واستسلم لمنطق القدر الذي يحمل في طياته اليسر والعسر، فيقول 4:

قلتُ الْخُطُوبُ أَذَلَّنِي طَوَارِقُها \*\* وَكَانَ عَزْمِيَ للأَعْدَاءِ طَرَّاقًا مَتَى رَأَيْتَ صُرُوفَ الدَّهْرِ تَارِكَةً \*\* إِذَا انْبَرَتْ لِذَوِي الأَخْطَارِ أَرْمَاقًا

# 6/ الخصائص الفنية لشعر السجنيات:

﴿ تتميز أشعار السجنيات بالتوهج الانفعالي والصدق العاطفي وابتعاده عن الغش؛ خاصة شعر ابن عبّاد، كونه ترجمان لقلب جريح وأنفاس مكبوتة تصارع الألم والعزلة، وأرواح تنشد الحرية والانطلاق.

 $<sup>^{-1}</sup>$ ابن خاقان، قلائد العقيان، ص $^{-23}$ .

<sup>2-</sup> عامر عبد الله عامر عبد الله، تجربة السجن في شعر أبي فراس الحمداني والمعتمد بن عباد، رسالة ماجستير، جامعة النجاح الوطنية، 2004، نابلس، فلسطين، ص:153.

<sup>3-</sup> المعتمد بن عباد، الديوان، تحقيق: حامد عبد الجيد وأحمد أحمد بدوي، ط3، دار الكتب المصرية، 2000، ص:35.

<sup>4-</sup> المصدر نفسه، ص:110.

- ◄ توظّف التشبيهات:الفردية/البليغة، والتمثيلية، والاستعارات التصريحية والمكنية، والتشبيه الضمني والمجاز المرسل، والكنايات، والمحسنات البديعية واللفظية، مما ساهم في تكثيف اللغة الشعرية وتحميلها مضامين تعبيرية مؤثرة مكّنها من الخلود على مَرِّ الأيام.
  - ◄ تصوّر نمط العيش وبؤس الحياة بكل تفاصيلهما وجزئياتهما وراء جدران السجون.
- ﴿ ترسم بريشة الفنان العلاقة بين الشاعر السجين والسجان، وتمرد الشاعر على طقوس السجن وتحديه في الآن ذاته.
- ﴿ تراوحت أغراض فن السجنيات، بين العتاب المغلف بالمدح والاسترحام أو الاستعطاف، والتعاظم بالذات والتفاخر بالنسب، والشكوى من أغلال الأسر وشماتة الأعداء مع إظهار التجلد وقوة الصبر، والشوق والحنين إلى الأهل والأحباب وحتى الديار والأوطان.
- ح تنوس التجارب الشعرية السجنية تجاوز محنة الحبس أو السجن أو الأسر من خلال خلق عوالم جديدة داخل السجن، والفرار إلى مرافئ أخرى بوساطة التحصن بالإيمان والأمل، والالتجاء إلى الطبيعة والحلم.
- حوراً توظّف بطريقة عجيبة الأوزان البسيطة أو الصافية أو الصافية مغزارة، بل شهدت هذه الأوزان والإيقاعات حضورا متميزا في هذه الأشعار، خاصة البحر الكامل والبسيط اللذين راحا ينافسان البحر الطويل ويأخذان موقع الصدارة في الإبداع الشعري ويتربعان على مملكة الشعري العربي.

<sup>-1</sup> صابر عبد الدايم، موسيقي الشعر العربي بين الثبات والتطور، ط1، مكتبة الخانجي، 1993، القاهرة، مصر، ص-18.

# المحاضرة الرابعة عشرة الشعر النسائي القديم



# المحاضرة الرابعة عشرة الشعر النسائي القديم

#### تهيد:

تعددت المواقف وتباينت الآراء إزاء دراسة شعر المرأة أو القصد إلى الاهتمام به، على النحو التي حظي به شعر الرجل، وبهذا ظل معظم شعرها مجالا يحتاج إلى العناية به ودراسته، وتحليل ظواهره، والكشف عن سماته الجمالية وخصائصه الفنية، وبهذا نكون قد تجاوزنا مرحلة التوقف عند دور المرأة في شعر الشعراء إلى مرحلة تأمل ودراسة موقفها كشاعرة أوجدت لنفسها حيزا فسيحا ومكانة بارزة في مصادر قديمة، حاولت الترجمة لها أو عنت بالوقوف على مصادر ودوافع إلهامها، والتوقف عند أخبارها، كما نجد ذلك عند أبي الفرج الأصفهاني، أو ابن قتيبة، أو ابن الأثير، أو المرزباني، أو حتى ابن سلام الجمحي.

وقد تمكنت المرأة العربية أن تفرض وجودها المتميز في زحام الحركة الإبداعية، وأسهمت فيها بقوة حين تحولت المرأة الشاعرة إلى ناقدة أدبية تبرز في المنتديات الأدبية ويحتكم إليها الشعراء، وما حكومة "أم جندب" بين زوجها امرئ القيس وعلقمة الفحل بخافية عنا، أو ليلى الأخيلية حين حكّمها كل من حميد بن ثور الهلالي والعجير السلولي، ومزاحم العقيلي، وأوس بن غلفاء الهجيمي في وصفهم للقطاة، فحكمت للعجير السلولي وقالت1:

# أَلاَ كُلُّ مَا قَالَ الرُّواةُ وأَنشدوا \*\* بَمَا غَير مَا قَالَ السَّلُولِي بَمرج

وبمذا السلوك أخذت المرأة تعبّر عن وجودها وتميّزها والاعتداد بمكانتها.

وقد عرفت الجاهلية والإسلام ظهور عدد كبير من النساء الشاعرات دلّ شعرهن على رقيّ المرأة وذكائها وحريتها، كما أحدث الإسلام نقلة نوعية مست كل جوانب الحياة العربية، وقد تمخضت عن الحضارة الإسلامية ثقافة واسعة وكونت جيلا من النساء الشاعرات؛ ومن أشهر هؤلاء النساء: الخنساء، عاتكة بنت نفيل، ميمونة بنت عبد الله، خديجة العامرية، حفصة بنت الحاج الركونية وولادة بنت المستكفى وغيرهن كثير.

# 1/ إشكالية مصطلح الأدب النسوي:

يتأرجح مصطلح الكتابة النسائية (écriture feminine) أو الأدب النسائي/النسوي بين القبول (إدوارد سعيد، إليزابيث روبنز ودوروتي ريتشاردسن وغيرهم) والرفض (خالدة سعيد، يمنى العيد، غادة السمان وخناثة بنونة وغيرهن)؛ أو القبول المشروط، وجل الآراء ترفض هذا التصنيف بحجة أن لا جنس للكتابة، ويطرح تساؤلا/إشكالا جوهريا باعتباره يحمل معنيين: أحدهما يشكّل الأدب الذي أبدعته المرأة، أما ثانيهما فيحيلنا إلى الأدب الذي تيمته/موضوعته المرأة، ورغم ذلك ظل هذا المصطلح ينوس بين الغموض والالتباس.

ويبدو؛ أن تعدد المصطلحات واختلافها في ضبط مصطلح موحد مرجعه بالأساس إلى أصله الغربي، وقصور الترجمة في نقله من اللغة الأم/الأصل إلى اللغة الهدف، لذلك يمكن أن نقصر هذا المصطلح على ما كتبته المرأة.

<sup>17</sup>. مي يوسف خليف، الشعر النسائي في أدبنا القديم، مكتبة غريب، القاهرة، مصر، ص17.

# 2/ جماليات الشعر النسائى القديم:

لم تختلف المجتمعات الإنسانية في نظرتها الدونية إلى المرأة؛ منذ العصور القديمة، وقد أجاد القرآن الكريم وصف ذلك المشهد، ورسم تلك الصورة، حين قال: ﴿وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُمْ بِالْأُنثَى ظَلَ وَجُهُهُ مُسْوَدًا وَهُوَ كَظِيمٌ يَتَوَارَى مِنَ الْقَوْمِ مِنْ سُوءِ مَا بُشِرَ بِهِ أَيُمْسِكُهُ عَلَى هُونٍ أَمْ يَدُسُهُ فِي التُرَابِ أَلاَ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ أ، كما سقطوا أو كادوا يسقطون في ميزان النقد، وأهمل أصحاب المختارات الشعرية جمع شعر النساء، أو الاكتفاء بإدراجه ضمن هذه المختارات، وقد أحصى بعض الدارسين عدد الشاعرات وحصروه في ما بلغ المائتين واثنين وأربعين شاعرة من الخنساء إلى ولادة بنت المستكفى 2.

وكثيراً ما انعكست صورة المرأة -الأم- في الشعر العربي، ففي لوحة مالك بن الرّيب النفسية الرائعة، تجسيد لوضع الإناث في الأسرة: الأم والزوج والبنت، وبيان للارتباط العاطفي الكبير الذي يشعر به المرء تجاه هذه الأقطاب في الأسرة<sup>3</sup>، ربما لأن الأم أو المرأة عامة، حاضنة العاطفة والحياة، ومخزن الحب والحنان، فكان تذكره لهن وهو في موضعه ذاك يرثي نفسه ي عُد مشهداً للعواطف الإنسانية النبيلة، وبياناً لحب الأم؛ خاصة لأبنائها وحرصها على توفير الرعاية والحنان لهم، إنه يحدد هؤلاء النسوة اللواتي يعز عليهن ما يشعر به من الألم والوحدة والأسى، وذلك عندما يقول:

ولكن بأكناف السَّمينة نسوةٌ \*\* عزيزٌ عليهنَّ العشية مابيا فيا ليت شعري هل بكت أُمُّ مالكٍ \*\* كما كنتُ لو عالوا نَعيَّكِ باكيا إذا متُّ فاعتادي القبورَ وسلِّمي \*\* على الرمس أُسْقيتِ السّحابَ الغواديا<sup>4</sup>

وفي زحام الحركة الشعرية ترتقي مكانة المرأة موضوعا للشعر، أكثر من ارتقاء مكانتها كشاعرة، وسنحاول تتبع آثار بعض المظاهر الجمالية والحركة الإبداعية في الشعر النسوي القديم.

3/ موضوعات الشعر النسائى القديم:

# 1-3/ شعر الحروب والثأر:

تذكر بعض المصادر العربية كثيرا من أسماء الشاعرات في العصر الجاهلي وغيره من العصور الموالية له، غير أنما تغفل عن ذكر شعرهن إلا في حالات قليلة؛ أو ربما نادرة، بحجة عدم وصوله إليها، ومن ذلك الشعر القليل ما نظمته "زرقاء اليمامة" حين حذّرت قومها مما يبيّته لهم أعداؤهم، فقالت<sup>5</sup>:

خذوا حِذاركم يا قوم ينفعكم \*\* فليس ما أرى بالأمر يُحتقر إلى أرى شجرا من خلفها بشرٌ \*\* وكيف تجتمع الأشجار والبشرُ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- النحل، الآيتان 58- 59.

<sup>.183:</sup> صنى العيد، الرواية العربية المتخيل وبنيته الفنية، ط1، دار الفارايي، 2011، بيروت، لبنان، ص $^{2}$ 

<sup>12:</sup> عناطمة تجور، المرأة في الشعر الأموي، منشورات اتحاد الكتب العرب، 1999، دمشق، سوريا، ص $^{-3}$ 

<sup>4-</sup> شعراء أمويون، ص:44-47.

<sup>.139:</sup> قطر، ص $^{-5}$  عبد البديع صقر، شاعرات العرب، ط $^{1}$ ، المكتب الإسلامي، 1967، قطر، ص $^{-5}$ 

وقريب من هذا الصرخة التحذيرية ماكان في قصة حرب البسوس، وتفاصيلها لا تخفى على أحد حول ما أصاب ناقتها، لتكون أبيات "البسوس" بمثابة نذير لإشعال فتيل حرب ضروس دامت أربعين سنة على أرجح الأقوال، حتى انتهت إلى قولها1:

لعمرك لو أصبحت في دار منقذ \*\* لما ضيم سعد وهو جار لأبياتي ولكنني أصبحت في دار غربة \*\* متى يعدُ فيها الذئب يعد على شاتي فيا سعد لا تغرر بنفسك وارتحل \*\* فإنك في قوم عن الجار أموات ودونك أذوادي فإني عنهم \*\* لراحلة لا يفقدون بنياتي

وتزداد هذه الصورة الثأرية وضوحا حين نقرأ المناقضات تنشب بين الشاعرات المسلمات والمخالفات لهن في الاعتقاد، ولعل "هند بنت عتبة" واحدة من اللواتي خاطبن المسلمين وهي جذلانة ببَقْر بطن حمزة بن عبد المطلب (رضي الله عنه)، فتقول<sup>2</sup>:

نحن جزيناكم بيوم بدر \*\* والحرب بعد الحرب ذات سُعْر شفيت نفسي وقضيت نذري \*\* شفيت وَحْشِيٌّ غليل صدري فشكر وحشى علىَّ عمري \*\* حتى ترمَ أعظمى في قبري

فإذا "هند بنت أثاثة بن عباد بن عبد المطلب" تثير مشاعرها وتحيّج أحاسيسها هذه الشماتة في أهلها وذويها من بنى هاشم، فتنبري للرد على هند بنت عتبة في قصيدة، تقول فيها3:

خزيت في بدر وبعد بدر \*\* يا بنت وقّاع عظيم الكفر صبحك الله غداة الفجر \*\* من الهاشميين طوال الدهر بكل قطّاع حسامٍ يفْري \*\* حمزةٌ ليثي وعليٌّ صقري

# 2-3/ التجربة الرثائية:

تفاعلت المرأة مع البيئات المختلفة التي نشأت فيها، كما عكست الشاعرة ما يحيط بما من تلك الظروف المتباينة على المستوى البيئي من ناحية ثانية، ومن الطبيعي أن تتميز التجارب النسائية لدى الشاعرات عن نظائرها لدى الشعراء بحكم الطبيعة النوعية للمرأة وأسلوب تعاملها مع الظروف التي تعيشها، الأمر الذي ينعكس بالضرورة على إبداعها الشعري من خلال ما نراه لديها من طبيعة العاطفة التي تعبّر عنها، ثم طبيعة الثقافة التي تعكسها ثم أسلوب التعبير عن تلك العاطفة.

تعدّ "الخرنق بنت بدر" أخت الشاعر طرفة بن العبد لأمه من أبلغ الشاعرات العربيات جزالة وأسلوبا، ومن شعرها ترثي أخاها حين قُتل بأمر من عمرو بن هند<sup>4</sup>:

 $^{-3}$  عبد الحليم حنفي، الشعراء المخرمون، ص $^{-3}$ 

<sup>15</sup>. مى يوسف خليف، الشعر النسائى في أدبنا القديم، ص-1

<sup>2-</sup> المرجع السابق، ص:65.

<sup>4-</sup> بشير يموت، شاعرات العرب في الجاهلية والإسلام، ط1، المكتبة الأهلية، 1934، بيروت، لبنان، ص:32.

# عددنا له خمسًا وعشرين حِجَّة \*\* فلما توفاها استوى سيِّدًا ضخما فُجِعنا به لمَّا انتظرنا إيّابه على \*\* خير حالٍ لا وليدا ولا قحما

لعل "بابا من أبواب الشعر التقليدية لم يكن أكثر اتساعا أمام تجارب صدق النساء كما كان باب الرّثاء الذي فتح أمامهن على مصراعيه، وتنوعت مجالاته" أن وخير مثال لتلك التجربة الشاعرة "تماضر بنت عمرو"، التي بكت شقيقيها معاوية ثم صخرا، ففاضت أشعارها حزنا، وروحها ألما، ومن عيون شعرها في رثاء أخيها صخرا، قولها أك

يذَكِّرِني طلوع الشمس صخرًا \*\* وأذكره لكل غروب شمس ولولا كثرة الباكين حولي \*\* على إخواهم لقتلت نفسي فلا والله لا أنساك حتى \*\* أفارقَ مُهجتي ويُشقَ رمسي

وقولها:

أعيناي جودا ولا تجمدا \*\* ألا تبكيان لصخر الندى ألا تبكيان الجريء الجميل \*\* ألا تبكيان الفتى السيّدا رفيع العماد طويل النجاد \*\* ساد عشيرته أمردا

وتقول الخنساء لما نهاها أمير المؤمنين عمر بن الخطاب (رضي الله عنه) عن لطم خديها، فقال: "إن الإسلام قد نهى عن ذلك، وإنّ في الناس من هو أعظم مرزأة منك" فانتهت عما كانت تأتي من سلوك يتنافى والشريعة الإسلامية، وقالت<sup>3</sup>:

هريقي من دموعك أو أفيقي \*\* وصبرا إن أطقت ولن تطيقي وإني والبكاء من بعد صخر \*\* كسالكة سوى قصد الطريق ولكنى وجدت الصبر خيرا \*\* من النعلين والرأس الحليق

وتتعدد صور اللغة في النموذج الرثائي، حين تبكي الزوج الشاعرة أزواجها حين تتكرر المأساة بفقدهم، ومن هذه الصورة "عاتكة بنت زيد بن عمرو بن نفيل" القرشيّة العدوية، حين ترثي أزواجها الواحد تلوى الآخر، ومع زوجها الأول عبد الله بن أبي بكر الصديق (رضي الله عنهما) لما رمي بسهم أبي محجن الثقفي في موقعة الطائف، فاستشهد سنة 11 للهجرة، فنظمت فيه قولها 4 من بحر (الطويل):

رُزِئْتُ بِخَيرِ النَّاسِ بَعْدَ نَبِيهِم \*\* وَبَعْدَ أَبِي بَكْرٍ وَمَا كَانَ قَصَّرا فلله عينا من رأى مثله فتَى \*\* أكرَّ وأحْمى في الهيَاجِ وأصْبَرَا إذا شرعت فيه الأسنة خاضها \*\* إلى الموت حتى يترك الموت أحمرا فآليت لا تنفك عيني سخينةً \*\* عليك ولا ينفكُ جلدي أغبرا

<sup>1-</sup> مي يوسف خليف، الشعر النسائي في أدبنا القديم، ص:94.

<sup>.50:</sup> الخنساء، الديوان، دار التراث، 1968، بيروت، لبنان، ص $^{-2}$ 

<sup>3-</sup> الخنساء، الديوان، ص:110.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- الحماسة البصرية، ج 1، ص:202-204.

# مدى الدهر ما غنت حمامة أيكة \*\* وما طرد الليل النهار المنورا

وهذه لوحتها الثانية التي رثت فيها زوجها الثاني وابن عمّها عمر بن الخطاب (رضي الله عنه) (يجتمعان في نفيل)، فتقول  $^1$  (من الخفيف):

عينُ جودِي بعبرة ونحيب \*\* لا تَمُّلِي على الإمام النَّجيبِ فجعتنا المنون بالفارس المع \*\* لم يوم الهياج والتلبيب عصمة الله والمعين على الده \*\* ر غياث المنتاب والمحروب

وتستمر الشاعرة المكلومة في رسم لوحة جديدة لمأساة تتكرر مع كل زوج، مقابل عجزها عن فعل أي شيء سوى الصبر والدعاء، وتروح ترثى زوجها الثالث وهو الزبير بن العوام (رضى الله عنه)، فتنشد قائلة $^2$ :

غدر ابن جرموز بفارسِ جُمْمَة \*\* يوم اللقاء وكان غَيْرَ مُعَرَّدِ شَلَّت يداك أن قتلتَ لَمُسلِمَا \*\* حلَّتْ علَيْكَ عقوبةَ المُتَعَمُّدِ إِن الزبير لذو بلاء صادق \*\* سمح سجيته كريم المحتد

وقد عكست أبياتها السابقة شدة ألمها وحزنها على زوجها الشهيد من خلال موقفها ممن غدر به، وكشفت عن خوفه وفزعه من الزبير (رضي الله عنه)، لأن الغادر لو كان شجاعا ومقداما لواجه الزبير صاحب القوة والبأس الشديدين، ثم تواصل الشاعرة الثكلى رسم لوحتها الرثائية بألوان الألم والحزن ورثاء الحسين بن علي (رضي الله عنهما)، وبه تنهي لوحة مأساتها، فتقول<sup>3</sup>:

وحسينا فلا عدمت حسينا \*\* أقصدته أسنة الأعداء غادرته بكربلاء صريعا \*\* جادت المزن في ذرى كربلاء

ولا يفوتنا في هذا الباب أن نذكر إحدى الشاعرات المشهورات، وهي ترثي زوجها "توبة بن الحمير"، وقد حوّلت حرارة العاطفة إلى رؤية لفلسفة الموت حين تقول ليلى الأخيلية<sup>4</sup>:

لعمرك ما بالموت عار على الفتى \*\* إذا لم تصبه في الحياة المعاير وليس لذي عيش من الموت مهرب \*\* وليس على الأيام والدهر غابر وكل جديد أو شباب إلى بلى \*\* وكل امرئ يوم إلى الله صائر وكل قريني ألفة لتفرُّق \*\* شتاتا وإن عاشا وطال التعاشر

ولنا أن نتصور مدى الصدق الانفعالي والتوهج العاطفي و تأمل حدود تلك التجارب الإنسانية، وكيف انعكست في مصراعيه معربة مختلفة نظمت فيها المرأة قصائدها ومقطوعاتها، وكان باب الرثاء الذي فتح أمامها على مصراعيه

<sup>1-</sup> عز الدين ابن الأثير أبي الحسن على بن محمد الجزري، أسد الغابة في معرفة الصحابة، تحقيق: على محمد معوض وعادل أحمد عبد الموجود، ج7، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ص:182.

<sup>2-</sup> مي يوسف خليف، الشعر النسائي في أدبنا القديم، ص:95.

<sup>.96.</sup> مى يوسف خليف، الشعر النسائى في أدبنا القديم، ص $^{-3}$ 

<sup>4-</sup> الحماسة البصرية، ج 1، ص:220.

لتعبّر بصدق عن شكوى النفس وأنين الروح وحجم الحزن الذي يعتصرها إزاء فقيد عزيز عليها، بعيدا عن روح التزلف والنفاق.

# خصائص الرثاء النسائي ومقوماته:

- العاطفة النسائية بعيدة عن الزيف قريبة إلى الأصالة التعبير وتلقائية النظم.
- تحوّل العاطفة المتوهجة إلى رؤية لفلسفة الموت (تتحول من إطارها الشخصي الذي يرتبط بمرثي بعينه إلى إطار أكثر شمولا واتساعا هو إطار إنساني عام يتوقف الراثي متأملا ومفلسفا الأشياء لقضية الحتمية في أمر الموت والرحيل عن عالم الدنيا.
- مشهد الراثية وما يصيبها من حزن ولوعة وجزع أو حتى ذلك القدر من الصبر والتصبر والتجلد عاكسا ألم الحزن واليأس.
- ترجمة هذا الحزن في مشاهد حسيّة يعكسها الإيقاع الباكي وربما صحبه لطم للخدود ونحيب وشق للجيوب بما يعبر عن حالة اليأس والانميار النفسى بسبب الفقد.

# 3-3/ النموذج الهجائي النسائي:

أصرت المرأة الشاعرة العربية على اقتحام مشهد الكلمة العنيفة وولوج باب الهجاء لتسلِّط لسانها وتوظّفه في الانتقام لمن حولها -ذويها وعشيرتها- من خصومهم وأعدائهم، بل وربما وظفته في الانتقام لنفسها من خصمها الذي قد يكون واحدة من بنات جنسها أيضا، ولم تتورع أن تلقى بشعرها في أخطر موضوعات الشعر العربي.

وسنقف عند خصوصيات الهجائية النسائية التي "تتراوح -على المستوى الاجتماعي- بين موقفين: فقد تبدأ الهاجية بالعدوان وهذا نادر في شعر النساء؛ إذ الأصل في الهجاء النسائي أن ترد العدوان عن نفسها لتأخذ التجربة هذه الأبعاد الدفاعية التي بدت أكثر اتساقا مع الطبيعة النوعية للمرأة، ولكن هذه الطبيعة الهجومية قد تتوارى خلف حجاب كثيف من الحياء والخجل، فلا تلبث أن تتكشف، وتعبّر عن نفسها في مواقف الحمية ومقارعة الأبطال "1، وها هي "ميمونة بنت عبد الله" تعيب على "كعب بن الأشرف" بكاءه ونحيبه على قتلى المشركين، فتقول 2:

تَحَنَّنَ هذا العبد كُلَّ تَحَنُّن \*\* يبكي على قتلى وليس بناصب بكتْ عينُ مَنْ يَبْكِي لَبَدْر وَأَهْلِهِ \*\* وَعُلَّتْ بِمِثْلَيهَا لُؤي بن غَالِب

ولما بلغت هذه الأبيات مسامع كعب ضاقت به نفسه وشعر بموانحا؛ خاصة وأن الهجاء صادر من امرأة، فأجابحا هاجيا ومدافعا عن نفسه؛ ومبررا سبب وقوفه في صف الكفرة، فقال:

أَلا فَازْجُرُوا مِنْكُمْ سَفِيهًا لِتَسْلَمُوا \*\* عَنِ القَوْلِ يَأْيُّ مِنْهُ غَيْرُ مُقَارِب أَتَشْتُمُنِي أَنْ كُنْتُ أَبْكِي بِعَبْرةٍ \*\* لِقَوْمٍ أَتَانِي وُدُّهُم غَيْرُ كَاذِب فَإِنِّي لَبَاكٍ مَا بَقَيْتُ وَذَاكِرٌ \*\* مَآثِرَ قَوْمٍ مَجْدُهُم بِالجَبَاحِب

<sup>.</sup> 106:مى يوسف خليف، الشعر النسائي في أدبنا القديم، ص $^{-1}$ 

يبدو أن الشاعرة الهاجية في استطاعتها الكشف عن حالات تذمر المرأة على ما يحيط بما من أوضاع مختلفة؛ إذ تتخذ من الكلمة العنيفة مسلكا للتعبير عن انفعالاتها المتباينة أحيانا، وإفراغ تلك الشحنة التي تحدد مسار طبيعتها تجاه الآخرين/الخصوم.

# 3-4/ اللوحة الشعرية الغزلية:

استقطب هذا اللون الشعري اهتمام المرأة الشاعرة؛ إذ سجل براعتها في عالم الشعر وحضورها في دنيا الناس، وتميزها، وتحررها من أسر الأعراف الاجتماعية، فقد أوقف صاحب "نفح الطيب" فصلا كاملا على شاعرات الأندلس المجيدات في هذا المجال، ومن بينهن ولادة بنت المستكفي وحفصة بنت الحاج الركونية، مع ما يمكن تسجيله من بعض التحفظات حول التجربة النسائية -خاصة المرأة العربية- بما يساير حياء ها وأنوثتها؛ وبما لا يخدش عفتها ويصون شرفها.

كشفت الشاعرة الحكيمة أم الضحاك المحاربية -وهي تصف الغزل وتجارب المحبين، وتشخص الدواء من غير أن تقصر تلك التجارب على أفراد بعينهم- فلسفة الحب بوساطة إبداعها لحوارٍ شعريّ أضفت عليه جمالية الخيال، فأنشأت من بحر الطويل، تقول 1:

سَأَلْتُ الحَبِّينِ الَّذِي تَحَمِّلُوا \*\* تَبارِيحَ هَذَا الحَبِّ فِي سَالُفِ الدَّهُوِ
فَقُلْتُ هَم مَا يُذَهِبِ الحَبِّ بعدما \*\* تَبَوَّا مَا بِينَ الْجَوَانِحِ والصَّدُو
فَقَالُوا شَفَاء الحَبِّ حَبُّ يُزِيلُهُ \*\* مِن آخر أو نأيٌ طويلٌ علَى هجرِ
أَو اليأس حتى تذهل النفسُ بَعدما \*\* رَجت طَمعاً واليأس عونٌ على الصبرِ

جاء في "مصارع العشاق" روايات كثيرة من حكايات الغزل الصريح الذي نظمته المرأة، على نحو ما سرده عن ذلك الشاب الذي عاده قومه وهو على فراش المرض، وهو يقول<sup>2</sup>:

أَمَا لِلْحَبِيبَةِ لَا تَعُودُ \*\* أَكُنْلُ بِالْحَبِيبَةِ أَم صُدُود مَرضْتُ فَعَادَنِي عُوَادُ قَوْمِي \*\* فَمَالَكِ لَمْ تُرَيْ في مَن يَعودُ

قال: ثم أغمي عليه، فمات. فوقعت الصيحة في الحي، فخرج من آخر الماء جارية كأنها فلقة قمر، فتخطت رقاب الحاضرين حتى وقفت عليه فقبّلته ونظمت تقول:

عداني أَنْ أَعُودَكَ يَا حَبِيبِي \*\* مَعَاشِر فِيهِم الوَاشِي الحَسُودُ أَذَاعُوا مَا عَلِمْتَ مِن الدَّوَاهِي \*\* وَعَابُونَا وَمَا فِيهِمْ رَشِيدُ

ومن أثر البيئة الأندلسية المتحررة تتراءى لنا الشاعرة المتمردة والعاشقة الجريئة حفصة بنت الحاج التي تقول:

أَزُورُكَ أَمْ تَزُورُ فَإِنَّ قَلْبِي \*\* إِلَى مَا تَشْتَهِي أَبَدًا يَمِيلُ فَعَجِّلْ بِالْجَوَابِ فَمَا جَمِيلُ \*\* إِبَاؤُكَ عَنْ بُثَينَةَ يَا جَمِيلُ فَعَجِّلْ بِالْجَوَابِ فَمَا جَمِيلُ

تثبت تلك التجارب الغزلية الصدق الفني والاجتماعي لدى الشاعرات؛ إذ لم يكن بوسع المرأة أن تخفي مكنون أحاسيسها ومشاعرها الدفينة، وتظهر بعض التجارب تمرد بعض الشاعرات من النساء على أعراف المجتمع العربي

<sup>-1</sup> بشير يموت، شاعرات العرب في الجاهلية والإسلام، ط1، المكتبة الأهلية، 1934، بيروت، لبنان، ص-1

<sup>2-</sup> جعفر بن أحمد بن الحسين السرَّاج القاري، مصارع العشاق، ج1، دار صادر، بيروت، لبنان، ص:110.

والإسلامي، حين تتجاوز حدود الحشمة والعفة، ربما لكثرة الجواري والقينات وكذا تأثير الثقافات الوافدة إلى الحضارة العربية.

# 3-5/ تجارب الزهد:

خاضت بعض الشاعرات تجارب الزهد والتصوف، واتخذته سبيلا يخلّصها من أدران الحضارة المادية الماجنة، وتستعيد حياة روحها من فتن تلك الحضارة الفانية، كرد فعل لموجة المجون والعبث التي عرفتها الحياة الإسلامية منذ تلك الفترات، أو أن هذا السلوك يترجم حياة المرأة الشاعرة التي تكون قد مرّت بمرحلتين في حياتها جمعت فيهما بين المسلكين: كأن تكون ماجنة متحللة في مرحلتها الأولى ثم تستدرك بتوبتها أما فاتها من نقاء وتقوى وعبادة في شطر حياتها الثاني بعد التوبة والرجوع إلى الله.

وعلى الخط نفسه سارت الشاعرة الزاهدة ريحانة التي ملاً الإيمان قلبها، وفاض بها الشوق والحب الإلهي للتعلق بالآخرة والزهد في الدنيا؛ إذ تصوّر التشبث بها مدعاة إلى الهلاك، فتقول:

# وَمَا عَاشِقُ الدُّنْيَا بِنَاجٍ مِن الرَّدى \*\* وَلَا خَارِجٍ مِنِهَا بِغَيْرِ غَلِيل فَكُم مَلِكٍ صَفَّرَ المَوْتُ بَيْتَهُ \*\* وَأُخْرِجَ مِن ظلِّ عَلَيهِ ظَلِيل

لذلك يبدو جليا ارتباط هذا التيار بظاهرة التدين الذي يُظهر فيه حرص الزاهدة على طاعة الخالق وإتباع شرعه واقتفاء أثر الأنبياء والرسل والصالحين من أمة الإسلام، وتستنكر سلوك العصاة والغافلين، من ذلك قول الرابعة العدوية<sup>2</sup>:

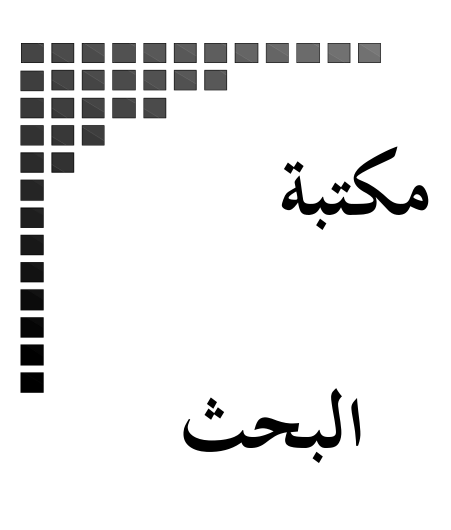
# تَعْصِي الإِله وَأَنْتَ تُظْهِرُ حُبَّهُ \*\* هذا محالٌ في القياسِ بديعُ لَوْ كَانَ حُبُّكَ صَادِقاً لأَطَعْتَهُ \*\* نَّ الْمُحِبَّ لِمَنْ يُحِبُّ مُطِيعُ

وعلى هذا النحو رسمت الشاعرات الزاهدات مسلك العبور، واقتحمت سبيل الزهد وخاضت معترك التصوف والحديث عن مدارج السالكين إلى الله والعارفين به في مقابل ما ارتطمت به الحضارة المادية العابثة، وبذا سجلت حضورها في هذا الجال بكثير من التجارب الرائدة.

وفي خاتمة القول يمكننا أن نقول: إن الحياة الأدبية التي مرت بما الشعر العربي لم تخل من وجود المرأة العربية الشاعرة المجيدة التي بلغت شأوا بعيدا، بل إن منهن من فاقت الشعراء المحترفين، فسجلت خزانة الشعر اسمها، وحفلت المكتبات بأشعارها، وقد خاضت كل فنون الشعر بإجادة وإتقان؛ وظهرت في المجالس الأدبية ومنتديات الشعراء، فكانت الشاعرة والناقدة في الآن ذاته، وتمكنت من فرض وجودها رغم ما طالها من تجاهل ونكران.

<sup>.</sup> 144: مى يوسف خليف، الشعر النسائى في أدبنا القديم، ص $^{-1}$ 

<sup>-</sup>2- أبو الوفا الغنيمي التفتازاني، مدخل إلى التصوف الإسلامي، ط3، دار الثقافة للنشر والتوزيع، 1979، القاهرة، مصر، ص:87.



### قائمة المصادر والمراجع

#### المصادر:

- 1- ابن الأبار، الديوان، قراءة وتعليق: عبد السلام الهراس، الدار التونسية للنشر، 1985، تونس.
- 2-ابن الرومي، الديوان، ج1 + ج2، شرح: أحمد حسن بَسَج، ط3، دار الكتب العلمية، 2002، بيروت، لبنان.
  - 3-ابن المعتز، الديوان، دار صادر، بيروت، لبنان.
  - 4- ابن دراج القسطلي، الديوان، تحقيق: محمد على مكي، ط1، منشورات المكتب الإسلامي، دمشق، سوريا.
    - 5- ابن رزيك، ديوان الوزير المصري طلائع بن رزيك، تحقيق: أحمد أحمد بدوي، مكتبة نحضة مصر، القاهرة.
  - 6- ابن سهل الإسرائيلي، الديوان، تقديم: أحمد حسنين القربي، ط1، المكتبة العصرية، 1926، القاهرة، مصر.
    - 7- ابن رشيق، الديوان، جمع وترتيب: عبد الرحمن باغي، دار الثقافة، 1989، بيروت، لبنان.
    - 8- ابن شهيد، الديوان، جمع وتحقيق: يعقوب زكي، دار الكاتب العربي للطباعة والنشر، القاهرة، مصر.
      - 9- ابن منقذ، الديوان، تحقيق: أحمد أحمد بدوي، ط2، عالم الكتب، 1983، بيروت، لبنان.
        - 10- ابن هانئ الأندلسي، الديوان، دار بيروت للطباعة والنشر، 1980، بيروت، لبنان.
- 11- أبو العلاء المعري، رسالة الغفران، تحقيق: كامل كيلاني، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، مدينة نصر، القاهرة، مصر.
  - 12- أبو تمام، شرح: الخطيب التبريري، تحقيق: محمد عبده عزام، ج1، ط3، دار المعارف، القاهرة، مصر.
  - 13- أبو طالب، الديوان، جمع وشرح: محمد التّونجي، ط1، دار الكتاب العربي، 1994، بيروت، لبنان.
  - 14- أبو نواس، الديوان، تحقيق: محمود أفندي واصف، ط1، المطبعة العمومية، 1898، القاهرة، مصر.
    - 15- امرؤ القيس، الديوان، شرح: عبد الرحمن المصطاوي، ط2، دار المعرفة، 2004، بيروت، لبنان.
      - 16- البحتري، الديوان، تحقيق: حسن كامل الصيرفي، المجلد 4، ط3، دار المعارف، القاهرة، مصر،
  - 17- بشار بن برد، ، الديوان، ج 4، تحقيق: محمد الطاهر بن عاشور، وزارة الثقافة الجزائرية، 2007، الجزائر.
    - 18- البوصيري، الديوان، تحقيق: محمد سعيد الكيلاني، ط2، 1973، القاهرة، مصر.
- 19- بكر بن حماد، الدر الوقاد من شعر بكر بن حماد التاهرتي، جمع: محمد بن رمضان شاوش، المطبعة العلوية، ط1، 1966، مستغانم، الجزائر.
- 20- الثغري التلمساني، الديوان، تحقيق: نوار بوحلاسة، منشورات مخبر الدراسات التراثية، جامعة منتوري، 2004، قسنطينة، الجزائر.
  - 21- جميل بن معمر، الديوان، دار بيروت للطباعة والنشر، 1982، بيروت، لبنان.
- 22- حسان بن ثابت الأنصاري، ديوان حسان بن ثابت الأنصاري، تحقيق: علي مهنا، ط2، دار الكتب العلمية، 1994، بيروت، لبنان.
  - 23- الحطيئة، الديوان، اعتناء: حمدو طماس، ط2، دار المعرفة، 2005، بيروت، لبنان.

- 24- الخنساء، الديوان، دار التراث، بيروت، لبنان، 1968.
- 25 صفى الدين الحلى، الديوان، تحقيق: كرم البستاني، د ت، دار صادر، بيروت، لبنان
- 26- الصنوبري، الديوان، تحقيق:إحسان عباس، ط1، دار صادر، بيروت، لبنان، 1998.
  - 27- طرفة بن العبد، الديوان، دار صادر، بيروت، لبنان.
- 28- الطرماح بن حكيم الطائي، الديوان، تحقيقي: عِزّة حسن، دار الشرق العربي، ط2، حلب، سوريا، 1994.
  - 29- عبيد الله بن قيس الرقيات، الديوان، تحقيق وشرح: محمد يوسف نجم، دار صادر، بيروت، لبنان.
  - 30- عمر بن أبي ربيعة، الديوان، تحقيق: بشير يموت، ط1، المطبعة الوطنية، بيروت، لبنان، 1934.
  - 31- عنترة بن شداد، الديوان، تحقيق وشرح: خليل شرف الدين، دار ومكتبة الهلال، بيروت، لبنان،
  - 32- كعب بن زهير، الديوان، تقديم: محمد يوسف نجم، ط 1، دار صادر، بيروت، لبنان، 1995.
  - 33- الكميت بن زيد الأسدي، الديوان، تحقيق: نبيل طريفي، ط 1، دار صادر، بيروت، لبنان، 2000.
- 34- لسان الدين بن الخطيب، الديوان، تحقيق: محمد مفتاح، المجلد الأول، ط1، دار الثقافة، الدار البيضاء، المغرب، 1989.
  - 35- المتنبي، الديوان، دار بيروت للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، 1983.
    - 36- مسلم بن الوليد، الديوان، دار المعارف، القاهرة، مصر.
- 37- المعتمد بن عباد، الديوان، تحقيق: حامد عبد المجيد وأحمد أحمد بدوي، ط3، دار الكتب المصرية، القاهرة، مصر، 2000.

# المراجع:

- 1- الأعلم الشنتمري، شرح ديوان علقمة بن عبدة الفحل، تقديم: حنا ناصر الحتي، ط1، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، 1993.
  - 2- إبراهيم شحادة، عروة بن الورد حياته وشعره، ط2، مطبعة نصر التجارية، نابلس، لبنان،1987.
  - 3- إبراهيم عبد الرحمن يوسف، تاريخ الأدب والنصوص الأدبية، مكتبة الوحدة العربية، د ت، دار البيضاء، المغرب،
- 4- ابن أبي الأصبع المصري، تحرير التحبير في صناعة الشعر والنثر وبيان إعجاز القرآن، تحقيق: حنفي محمد شرف، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، دط، الجمهورية العربية المتحدة.
  - 5- ابن خلدون، المقدمة، ج2، تحقيق: عبد الله محمد درويش، ط1، دار البلخي، دمشق، سوريا، 2004.
- 6 ابن رشيق، العمدة في صناعة الشعر ونقده، تحقيق: النبوي عبد الواحد شعلان، ج1، ج2، مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر، 2000.
- 7- محمد بن سلام الجمحي، طبقات فحول الشعراء، تحقيق: محمود محمد شاكر، دار المدني، جدة، المملكة العربية السعودية
  - 8- ابن عبد البر، الاستيعاب في معرفة الأصحاب، ج1، تحقيق: محمد على البجاوي، دار الجيل، 1992.
    - 9- ابن قتيبة، الشعر والشعراء، تحقيق: أحمد محمد شاكر، ج1، دار المعارف، مصر.

- أدب الكاتب، تحقيق: محمد الدالي، ط 2، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، 1406هـ.
  - عيون الأخبار، المؤسسة المصرية العامة، د ت، القاهرة، مصر
  - 10- ابن المعتز، طبقات الشعراء، تحقيق: عبد الستار أحمد فراج، دار المعارف، القاهرة، مصر.
- 11- أبو الحسن على بن بسّام الشنتريني، الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، تحقيق:إحسان عباس، ج1 + ج3، ط1، دار الثقافة، بيروت، لبنان، 1997.
  - 12- أبو العلا عفيفي، التصوف الثورة الروحية في الإسلام، مؤسسة هنداوي، المملكة المتحدة، 2020.
- 13- أبو بكر أحمد بن الحسين البيهقي، الزهد الكبير، تحقيق: عامر أحمد حيدر، دار الجنان مؤسسة الكتب الثقافية، ط1، بيروت، لبنان، 1987.
- 14- أبو حامد الغزالي، الإحياء في علوم الدين، ج4، دار المنهاج للنشر والتوزيع، ط1، جدة، المملكة العربية السعودية، 2011.
  - 15- أبو حمو موسى الزياني، واسطة السلوك في سياسة الملوك، مطبعة الدولة التونسية، تونس، 1279هـ.
    - 1952 أبو فرج الأصفهاني، الأغاني، ج1، مطبعة دار الكتب المصرية، ط2، القاهرة، مصر، 1952.
      - الأغاني، ج3، تحقيق: سمير جابر، ط2، دار الفكر، بيروت، لبنان.
- 17- أبو الوفا الغنيمي التفتازاني، مدخل إلى التصوف الإسلامي، ط3، دار الثقافة للنشر والتوزيع، القاهرة، مصر، 1979.
- 18- أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ، الحيوان، ج7، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، ط2، جمهورية مصر العربية، 1968.
  - البيان والتبيين، تحقيق: عبد السلام هارون، ط4، ج3، ج4، د ت، بيروت، لبنان.
- 19- إحسان سركيس، الظاهرة الأدبية في صدر الإسلام والدولة الأموية، دار الطليعة للطباعة والنشر، ط1، بيروت، لبنان، 1981.
  - 20- إحسان عباس، تاريخ الأدب الأندلسي (عصر ملوك الطوائف والمرابطين)، دار الثقافة، بيروت، لبنان.
    - 21- أحمد أبو حاقة، أبو فراس الحمداني ، ط1، دار الشروق الجديد، بيروت، لبنان، 1960.
- 22- أحمد أحمد بدوي، الحياة الأدبية في عصر الحروب الصليبية في مصر والشام، ط1، مكتبة نحضة مصر، القاهرة، مصر.
  - 23- أحمد الشايب، تاريخ النقائض في الشعر القديم، ط2، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، 1999.
    - 24- أحمد أمين، ظهر الإسلام، مج2، ط3، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، 1969.
      - ضحى الإسلام، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة.
    - 25- أحمد البحتري، الجديد في أدب الجريد، دط، نشر الشركة التونسية للتوزيع، دت، تونس.
  - 26- أحمد بدوي، أسس النقد الأدبي عند العرب، دار نمضة مصر للطباعة والنشر، القاهرة، مصر، 1996.

- 27- أحمد بن إبراهيم القيسي، شرح هاشميات الكميت بن زيد، تحقيق: داود سلّوم ونوري حمودي القيسي، ط2، مكتبة النهضة العربية، بيروت، لبنان، 1986.
- 28- أحمد بن إبراهيم الهاشمي، جواهر الأدب في أدبيات وإنشاء لغة العرب، تحقيق: لجنة من الجامعيين، ج2، مؤسسة المعارف، بيروت، لبنان.
- 29- أحمد بن حمدان الرازي، كتاب الزينة في الكلمات الإسلامية العربية، ج 1، مركز الدراسات والبحوث اليمني، ط1، صنعاء، اليمن، 1994.
- 30- أحمد بن محمد البرنسي المغربي المشهور ب(زروق)، قواعد التصوف على وجه يجمع بين الشريعة والحقيقة، دار مكتبة البيروتي.
  - 31- البخاري، صحيح البخاري، ج2، دار الأصالة الجزائر، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، 2005.
    - 32- بشير يموت، شاعرات العرب في الجاهلية والإسلام، ط1، المكتبة الأهلية، 1934، بيروت، لبنان.
      - 33- جعفر بن أحمد بن الحسين السرَّاج القاري، مصارع العشاق، ج1، دار صادر، بيروت، لبنان.
      - 34- جليل حسن محمد، قراءات نصية في الشعر الجاهلي، ط1، 2012، دار جرير، عمان، الأردن.
  - 35- جميل حمداوي، شعر المديح النبوي في الأدب العربي، ط1، منشورات المكتبة العصرية، 2007، صيدا، لبنان.
    - 36- جواد على، المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، ج5، ط2، ساعدت جامعة بغداد على نشره، 1993.
      - 37- جودت الركابي، في الأدب الأندلسي، ط4، دار المعارف، 1960، القاهرة، مصر.
      - 38- جولد تسيهر، العقيدة والشريعة في الإسلام، ط1، دار الكاتب المصري، 1946، القاهرة، مصر.
  - 39- الجواليقي، شرح أدب الكاتب، تحقيق: طيبة حمد بودي، ط1، مطبوعات جامعة الكويت، 1995، الكويت.
- 40- حافظ المغربي، التشكيل بالصورة في الخطاب الرومانسي شعر عبد القادر القط نموذجا، النادي الأدبي في منطقة الباحة، ط1، 2011، السعودية.
  - 41- حسين عطوان، مقدمة القصيدة العربية في العباسي الثاني، دار الجيل، القاهرة، جمهورية مصر العربية.
  - مقدمة القصيدة الجاهلية العربية في الشعر الجاهلي، دار المعارف، القاهرة، جمهورية مصر العربية.
    - 42- حنا الفاخوري، تاريخ الأدب العربي، دار اليوسف للطباعة والنشر والتوزيع، د ت، بيروت، لبنان.
    - 43- زكي مبارك، المدائح النبوية في الأدب العربي، ط2، منشورات المكتبة العصرية، 1957، صيدا، لبنان.
  - 44- الزمخشري، أساس البلاغة، تصحيح وتعليق: محمد رشيد رضا، مادة (س ج ن)، دار المعرفة، بيروت، لبنان.
- 45- الزوزني، أبو عبد الله الحسين بن أحمد، شرح المعلقات السبع، تقديم: عبد الرحمان المصطاوي، ط2، دار المعرفة، 2004، بيروت، لبنان.
  - 46- سامي مكي العاني، الإسلام والشعر، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، 1996، الكويت.
    - 47- سراج الدين محمد، الزهد في الشعر العربي، دار راتب الجامعية، د ت، بيروت، لبنان.
  - 48- سعاد عبد الوهاب، النص الأدبي بين التشكيل والرؤيا، ط1، دار جرير للنشر والتوزيع، 2011، عمان، الأردن.
    - 49- سعيد إسماعيل شلبي، الأصول الفنية للشعر الجاهلي، ط2، مكتبة غريب، القاهرة، مصر.

- 50- سهير القلماوي، أدب الخوارج في العصر الأموي، مطبعة لجنة التأليف والترجمة، 1945، مصر.
  - 51- شوقى ضيف، تاريخ الأدب العربي (العصر الجاهلي)، دار المعارف، ط11، القاهرة، مصر.
- تاريخ الأدب العربي (العصر العباسي الأول)، ط8، دار المعارف، القاهرة، مصر.
  - تاريخ الأدب العربي (العصر الإسلامي)، دار المعارف، ط7، القاهرة، مصر.
    - التطور والتجديد في الشعر الأموي، ط7، دار المعارف، القاهرة، مصر.
- تاريخ الأدب العربي عصر الدول والإمارات (الجزائر، المغرب الأقصى، موريتانيا والسودان)، ط1، دار
  - المعارف، 1990، القاهرة، مصر.
  - 52- صابر عبد الدايم، موسيقي الشعر العربي بين الثبات والتطور، ط3، مكتبة الخانجي، 1993، القاهرة، مصر.
  - 53- الطاهر أحمد مكي، دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، ط3، دار المعارف، 1987، القاهرة، مصر.
    - 54 عائشة عبد الرحمن، قيم جديدة للأدب العربي القديم والمعاصر، ط2، دار المعارف، القاهرة، مصر.
    - 55 عاصى ميشال، الشعر والبيئة في الأندلس، ط1، المكتب التجاري للطباعة والنشر، 1970، بيروت، لبنان،
      - . قطر، شاعرات العرب، ط1، المكتب الإسلامي، 1967، قطر.
    - 57- عبد الحميد حاجيات، أبو حمو موسى الزياني حياته وآثاره، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، 1994، الجزائر.
  - 58 عبد الحليم حنفي، شعر الصعاليك منهجه خصائصه، شعر الصعاليك منهجه خصائصه، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1987، القاهرة، مصر.
    - 59- عبد الرحمن بدوي، شهيدة العشق الإلهي، ط2، دار النهضة المصرية، 1962، القاهرة، مصر.
  - -60 عز الدين ابن الأثير أبي الحسن على بن محمد الجزري، أسد الغابة في معرفة الصحابة، تحقيق: على محمد معوض وعادل أحمد عبد الموجود، -7، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.
  - 61- عبد الستار محمد ضيف، شعر الزهد في العصر العباسي من قيام دولة بني بويه سنة 334هـ حتى سقوط بغداد سنة 656هـ، جامعة القاهرة، 1987، القاهرة، مصر.
    - 62- عبد العزيز عتيق، الأدب العربي في الأندلس، ط2، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، 1976، بيروت، لبنان.
      - 63 عبد العزيز نبوي، دراسات في الشعر الجاهلي، مؤسسة الممتاز، 2003، القاهرة، مصر.
      - 64- عبد العزيز نبوي، محاضرات في الشعر المغربي القديم، ديوان المطبوعات الجامعية، 1983، الجزائر.
      - 65- عبد الفتاح أحمد يوسف، لسانيات الخطاب وأنساق الثقافة، منشورات الاختلاف، ط1، 2010، الجزائر.
      - -66 عبد القادر القط، في الشعر الإسلامي والأموي، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، 1987، بيروت، لبنان.
  - 67 عبد الكريم النهشلي، اختيار الممتع في علم الشعر وعمله، الجزءان الأول والثاني، تحقيق: محمد شاكر القطان، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط2، 2006، القاهرة، مصر.
    - 68- عز الدين إسماعيل، الشعر العباسي الرؤية والفن، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، 1975، بيروت، لبنان.
  - 69- على سامي النشار، نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام (الزهد والتصوف في القرنين الأول والثاني الهجريين)، ج3،
    - ط8، دار المعارف، القاهرة، مصر.

- 70- على عشيري زايد، بناء القصيدة العربية الحديثة، مكتبة دار العلوم، ط2، 1979، القاهرة، مصر.
  - 71- عمر الدقاق، معركة الزلاقة، دار الشروق العربي، بيروت، لبنان.
  - 72- فاطمة تجور، المرأة في الشعر الأموي، منشورات اتحاد الكتب العرب، 1999، دمشق، سوريا.
- 73- فوزي سعد عيسى، الشعر الأندلسي في عهد الموحدين، دار الوفاء للطباعة والنشر، ط1، 2007، الإسكندرية، مص.
  - 74- قدامة بن جعفر، نقد الشعر، تحقيق: محمد عبد المنعم خفاجي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.
- 75- كريم زكي حسام الدين، القرابة (دراسة أنثرو لغوية لألفاظ وعلاقات القرابة في الثقافة العربية)، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط3، القاهرة، جمهورية مصر العربية.
- 76- لسان الدين بن الخطيب، أعمال الأعلام، تحقيق: ليفي بروفتسال، ط 2، دار المكشوف، 1956، بيروت، لبنان.
- 78- مبارك بن محمد الميلي، تاريخ الجزائر في القديم والحديث، ج2، تقديم وتصحيح: محمد الميلي، المؤسسة الوطنية للكتاب، بيروت، لبنان.
  - 79- محمد أحمد ربيع، في تاريخ الأدب العربي القديم، دار الفكر للنشر والتوزيع، 1990، عمان، الأردن،
- 80- محمد البلاجي، شعر الأسر في العصر العباسي، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة الحسن الثاني، 1991، الدار البيضاء، المغرب.
  - 81- محمد الصادق عفيفي ومحمد بن تاويت، الأدب المغربي، ط2، دار الكتاب اللبناني، 1969، بيروت، لبنان.
    - 82- محمد النويهي، نفسية أبي نواس، مكتبة النهضة المصرية، 1953، القاهرة، مصر.
    - 83- محمد بديع شريف، الصراع بين الموالي والعرب، دار الكتاب العربي، 1954، القاهرة، مصر.
- 84- محمد بن جرير الطبري، تاريخ الطبري (تاريخ الملوك والأمم)، ج5، ط1، دار الكتب العلمية، 1407هـ، بيروت، لبنان.
- 85- محمد رزق سليم، الأدب العربي وتاريخه في عصر المماليك والعثمانيين والعصر الحديث، مطابع دار الكتاب العربي، 1957، مصر.
  - -86 محمد سهيل طقوش، تاريخ العرب قبل الإسلام، ط1، دار النفائس، بيروت، لبنان، 2009.
- 87- محمد عابد الجابري، فكر ابن خلدون العصبية والدولة معالم نظرية خلدونية في التاريخ الإسلامي، مركز 88-
  - 88- دراسات الوحدة العربية، ط6، بيروت، لبنان، 1994.
- 89- محمد عبدو فلفل، في التشكيل اللغوي للشعر (مقاربات في النظرية والتطبيق)، الهيئة العامة السورية للكتاب، 2013، دمشق، سوريا.
  - 90- محمد مسعود جبران، دراسة تحليلية في أخباره وآثاره، المجمع الثقافي، أبو ظبي، الإمارات العربية المتحدة، 2005.
    - 91- محمد مصطفى هدارة، دراسات في الشعر العربي، 1970، الإسكندرية، مصر.
    - اتجاهات الشعر العربي في القرن الثاني الهجري، دار المعارف، 1963، القاهرة، مصر.

- 92- المرزباني، الموشح في مآخذ العلماء على الشعراء، تحقيق وتقديم: محمد حسين شمس الدين، ط1، دار الكتب العلمية، 1995، بيروت، لبنان.
  - معجم الشعراء، تحقيق: فاروق اسليم، ط1، دار صادر، 1425هـ/2005م، بيروت، لبنان.
- 93- مصطفى الشكعة، الأدب في موكب الحضارة الإسلامية (كتاب الشعر)، دار الكتاب اللبناني، 1994، بيروت، لبنان.
  - الشعر في العصر العباسي، ط6، دار العلم للملايين، 1986، بيروت، لبنان.
  - 94- مصطفى عبد الرحمن، في النقد الأدبي القديم عند العرب، مكة للطباعة، 1998، مكة المكرمة، السعودية.
- 95- المقري التلمساني، نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، تحقيق: إحسان عباس، ج4+7، 410 القاهرة، مصر.
  - 96- مي يوسف خليف، الشعر النسائي في أدبنا القديم، مكتبة غريب، القاهرة، مصر.
  - 97 نبيل خالد أبو على، الأدب العربي بين عصرين المملوكي والعثماني، ج1، دار المقداد للطباعة، غزة، فلسطين.
    - 98- نجوى صابر، النقد الأخلاقي أصوله وتطبيقاته، دار العلوم العربية، ط1، بيروت، لبنان، 1990.
    - 99- نواف قوقزة، نظرية التشكيل الاستعاري في البلاغة والنقد، وزارة الثقافة، ط1، 2000، عمان، الأردن.
- 100- واضح عبد الصمد، السجون وأثرها في الآداب العربية في العصر الجاهلي حتى نهاية العصر الأموي، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، 1995.
  - 101- يحي الجبوري، شعر المخضرمين وأثر الإسلام فيه، ط5، مؤسسة الرسالة، 1998، بيروت، لبنان.
    - 102- يمني العيد، الرواية العربية المتخيل وبنيته الفنية، ط1، دار الفارابي، بيروت، لبنان، 2011.
- 103- يوسف خليف، حياة الشعر في الكوفة إلى نهاية القرن الثاني للهجرة، ط2، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، مصر الشعراء الصعاليك في العصر الجاهلي، ط3، دار المعارف، القاهرة، جمهورية مصر العربية.

#### الرسائل الجامعية:

- 1- رشا فخري النحال، فن الرسائل في العصر المملوكي (دراسة تحليلية)، قسم اللغة العربية، كلية الآداب، رسالة ماجستير، الجامعة الإسلامية، غزة، فلسطين، 2013-2014.
  - 2- سهير محمد يوسف قاسم، الطرق الصوفية وتراثها في فلسطين، رسالة ماجستير، جامعة بير زيت، فلسطين.
- 3- عامر عبد الله عامر عبد الله، تجربة السجن في شعر أبي فراس الحمداني والمعتمد بن عباد، رسالة ماجستير، جامعة النجاح الوطنية، نابلس، فلسطين، 2004.
- 4- عبد الستار السيد متولي، أدب الزهد في العصر العباسي نشأته وتطوره وأشهر رجاله، رسالة دكتوراه (مخطوط)، كلية اللغة العربية، القاهرة، مصر، 1972.
- 5- محمد أحمد العزب، ظواهر التمرد في الشعر المعاصر، كلية اللغة العربية، رسالة دكتوراه (مخطوط)، جامعة الأزهر، القاهرة، مصر.

6- مجدي عايش عودة أبو لحية، جماليات التشكيل البلاغي في المقامات العثمانية، (رسالة دكتوراه)، كلية الآداب، الجامعة الإسلامية، غزة، 2017.

### المجلات والدوريات:

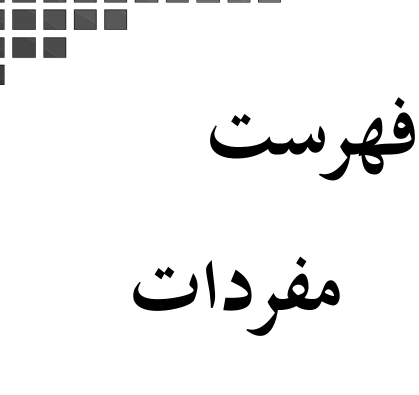
- 1- حبيب مونسي، آليات التصوير في المشهد القرآني، مجلة التراث العربي، العدد 91، أيلول 2003، دمشق، سوريا.
- 2- سعيد عبد الفتاح عاشور، الحياة الاجتماعية في المدينة الإسلامية، مجلة عالم الفكر، العدد 1، المجلد 11، 1980
- 3- الطرايس أحمد أعراب، الأصوات النضالية والانحزامية في الشعر الأندلسي، عالم الفكر، المجلد 11، العدد 4 سنة 1981،
- 4- فاطمة الزهراء عطية، أدوات التشكيل الفني في النص الشعر العربي القديم (نماذج مختارة من العصرين؛ المملوكي والعثماني)، مجلة أمارت في اللغة والأدب والنقد، المجلد 5، العدد 2، 2021.

#### المعاجم العربية:

- 1- ابن دريد أبو بكر محمد بن الحسن، جمهرة اللغة، مكتبة المتنبي، ط1، العراق، 1345هـ،
- 2- ابن منظور أبو الفضل جمال الدين، لسان العرب، ج8، دار صادر، ط6، بيروت، لبنان، 2008.
  - 3- الجوهري، تاج اللغة وصحاح العربية، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.
- 4- مجد الدين الفيروز آبادي، القاموس المحيط، تحقيق: محمد نعيم العرقسوسي، ط 8، القاهرة، مصر، 2005.
- 5- محمد مرتضى الحسيني الزبيدي، تاج العروس من جواهر القاموس، مج 2، تحقيق:حسين نصار، مطبعة حكومة الكويت، الكويت، الكويت، 1974.

# المواقع الإلكترونية:

Rawafed.edu.ps/portail/.../ -1





| الصفحة | العنوان                                        | رقم المحاضرة          |
|--------|------------------------------------------------|-----------------------|
| Í      | مقدمة                                          |                       |
| 01     | النزعة القبليّة في الشعر الجاهلي               | المحاضرة الأولى       |
| 09     | نزعة التمرّد في شعر الصعاليك                   | المحاضرة الثانية      |
| 18     | أثر الإسلام في الشعر العربي القديم             | المحاضرة الثالثة      |
| 27     | الشعر السياسي في العصر الأموي                  | المحاضرة الرابعة      |
| 35     | قضية التقليد والتجديد في الشعر العباسي         | المحاضرة الخامسة      |
| 49     | الزهد والتصوف في الشعر العباسي                 | المحاضرة السادسة      |
| 61     | قصيدة المديح في الشعر العربي القديم            | المحاضرة السابعة      |
| 72     | رثاء المدن والممالك في الشعر الأندلسي والمغربي | المحاضرة الثامنة      |
| 84     | المدائح النبوية والمولديات في الشعر المغربي    | المحاضرة التاسعة      |
| 94     | شعر المعارضات بين المشرق والمغرب               | المحاضرة العاشرة      |
| 102    | شعر الاستغاثة والاستصراخ في الأندلس            | المحاضرة الحادية عشرة |
| 110    | التشكيل في النص الشعري في العصرين المملوكي     | المحاضرة الثانية عشرة |
|        | والعثماني                                      |                       |
| 119    | السجنيات في النص الشعري القديم                 | المحاضرة الثالثة عشرة |
| 128    | الشعر النسائي القديم                           | المحاضرة الرابعة عشرة |
| 139    | المصادر والمراجع                               | خزانة البحث           |
| 148    | فهرست مفردات المادة                            |                       |