جامعة ابسن خلدون - تيارت-كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية هسم اللغابت والأداب

### الرؤية والبناء فيي روايات عز الدين جلاو

( -1 + 1 ) الرماد الذي غسل الماء( -1 + 1 ) الرماد الذي غسل الماء

مذكرة مقدمة لنيل درجة الماجستير في إطار مشروع الرواية العربية بين الكلاسيكية و الحداثة في الجز ائر

إعدد الطالبة:

طعام شامخة

إش\_\_\_\_\_\_ اف:

أ. د. بشير بويجرة محمد

مشرفا و مقررا جامعة وهران

عضوا مناقشا جامعة وهران

جامعة و هر ان

جامعة تبار ت

#### أعضاء اللجنة المناقشة

أ.د شرشار عبد القادر أ.د. بشير بويجرة محمد

د. داو د محمد

د. هيمة عبد الحميد

د. محمودی بشیر

أستاذ التعليم العالى أستاذ التعليم العالي أستاذ محاضر أستاذ محاضر أستاذ مكلف بالدروس

عضوا مناقشا جامعة ورقلة عضوا مناقشا

ر ئیسا

السنـــة الجامعية 2006م-2007م/ 1428هـــ 1428هـــ

الإهداء الذي منحني دفئ تشجيعاته وبث في روح البحث وصدق وأخلاق الباحث وحفزني دائما على التحدي لمواجهة الحياة لبلوغ أسمى الدرجات العلمية والعملية الحياة إلى أستاذي العزيز الدكتور" عبد الحميد هيمه" أهدي هذا العمل المتواضع صداقة وتقديرا

حفيظة



#### مقدمة

تشكلت فكرة موضوع هذه الدراسة بداية من انشغال شخصي ببعض البحوث المصغرة و المقالات الخاصة الكنها تبلورت كموضوع للدراسة وكعنوان للمذكرة بعد اختيار الفكرة ورصدها مع عدد من الأساتذة وعلى رأسهم السيد المشرف الأستاذ الدكتور "بشير بويجرة محمد"،الذي شجعني و حفزني على التمسك بالموضوع مع التأكيد على أن اختيار موضوع للبحث والدراسة لن يكون عشوائيا و لا يأتي عبثا، بل انطلاقا من كونه يشع بدلالات ومعاني جديرة بالكشف عنها وفق مقتضيات الراهن.

و من ثم فارتباط الموضوع بالراهن الجزائري هو سبب آخر لاختيار الموضوع، راهن الرواية الجزائرية الجديدة باعتبارها رواية تسير نحو أفق قد يبتعد عن الالتزام الاجتماعي و الهم الإيديولوجي الكلاسيكي، متوجهة نحو الذات لترصد أحوالها، كاشفة عن معاناتها و آهاتها و اغترابها و تموجاتها بين مد الجواني وجزر البراني.

إنها رواية تبحث عن الخلاص في غياهب المجهول و اللامعقول معتمدة اللامألوف و المعقد. أوليس التعقيد سمة هذه الحياة؟ أو ليس الإنسان عقدة مركبة يستحيل فكها بسهولة؟ ثم أليس هناك علاقة تواجد وكينونة بين الرواية والإنسان؟من ثم فالرواية هي الإنسان مادامت تتطلق من تفاصيله المعقدة.

من هذا المنطلق أحاول فتح سؤال نقدي على خطاب روائي واكب فجيعة الراهن الجزائري في عالمه الدلالي، كما نبض بظاهرة التجديد على مستوى الشكل و اللغة، و ينفتح سؤالنا هذا بدوره على سؤال آخر، هو إلى أي حد استطاعت الرواية الجديدة الجمع بين رؤية فكرية و شكل فني قائم بذاته و أيهما الثابت وأيهما المتغير الرؤية أم الشكل؟

وتتحوصل مجموع تلك الأسئلة، تحت عنوان بحثي الذي صيغ على النحو التالى "الرؤية والبناء في روايات عز الدين جلاوجي"

و بما أن القراءة النقدية تختار نصها الملائم، فقد قررت اختيار نصوص الروائي الجزائري عز الدين جلاوجي وقد وجدت فيها أجوبة على أسئلتي المطروحة وحقولا خصبة و مناسبة لما يجول في ذهني من أفكار جديدة، كما أنها نماذج تمثل مشروع تطور الرواية الجزائرية العربية بين الكلاسيكية و الحداثة أصدق تمثيل، راصدة بذلك ملامح الكتابة الجديدة استكمالا لما اسماه إدوارد الخراط: "الحساسية الجديدة" و سيكتشف معي القارئ هذه الملامح عبر تمفصلات البحث. و الواقع أن عز الدين جلاوجي بصفته نموذجا لكتاب الجيل الجديد لم يحظ بما يستحقه من اهتمام نقدي، رغم أنه حقق مستوى معينا من التراكم و الحضور في الساحة الأدبية، قصة و رواية و مسرحا و دراسات نقدية. وحين ظلت رغبة جامحة تدعوني إلى ضرورة الالتفات إلى أدبنا الجزائري، تحت إغراءات وتوجيهات، أستاذنا الفاضل الأستاذ الدكتور "محمودي البشير "فرصة الدكتور "بشير بو يجرة محمد"حتى كان مشروع الأستاذ الدكتور "محمودي البشير افرصة كبيرة لإنجاز بحث حول الرواية التي فرضت نفسها كحقل أشد خصوبة وأغنى

كما تجب الإشارة إلى أن نيتي كانت في البداية تتجه نحو دراسة كل أعمال الروائي، بداية من أول رواية له "الفراشات و الغيلان" إلى آخر نص له. لكنني سرعان ما اكتفيت بالروايات الثلاث.توضيحا لشمولية الدراسة ومتانة التأطير وفعالية المنهج والرؤية.

وبما أن "الرؤية" هي مرتكز بحثي، فقد يسأل سائل أي رؤية يقصد الباحث؟ أجيبه بقولي أنني لا اقصد بها الرؤية التقنية المستعملة في الكتابة أو ما يصطلح عليها بالمنظور أو وجهة النظر. إنني أقصد بها رؤية أخرى تلك التي تطرق لها الكاتب المغربي محمد معتصم في كتابه الرؤية الفجائعية. وهو مرجع اعتمدته بصورة مكثفة وهو يؤكد أن الرواية الجزائرية حقل خصب لنمو هذا النوع من الرؤية ، وسأتطرق لمفهومها وحيثياتها في الفصل الثالث من البحث.

وأنا ألج عوالم جلاوجي الروائية اختلطت أمامي المناهج، أيها مناسب و أيها اختار. إلى أن استقر رأيي عند المنهج التحليلي الوصفي، اتخذته سبيلا يعينني على تفكيك شفرات النص مستعينة ببعض آليات المنهج البنيوي والسيميائي مادام النص

كما وصفه بارت: "جسدا حيا" لأكشف وأحل ألغازه و لن تتاح لي هذه الفرصة ما لم أواجه النصوص بقراءة واعية و نقد إجرائي، باعتبار النصوص الجديدة نصوصا معقدة و غامضة و مستعصية. مما فرض علي التعامل معها بكثير من اليقظة، من أجل المساهمة في إنتاج نص آخر حتى يكون النص الواحد الآلاف من النصوص التي تتتج بدورها دلالات مفتوحة... تلك هي ميزة النصوص الإبداعية الراقية التي تترك في نفس المتلقي أثرا تجعله يستحضرها في كل مرة تتلاقى فيها موحياته مع مواقف من حياته و مشاعره.

و إذا أدركت أن "الباحث و الموضوع يسيران معا نحو المعرفة" ندرك أكثر و نؤمن بأن الموضوع لم يكن سهلا مطلقا. و لعل الصعوبة الأساسية كانت مطروحة على مستوى ضبط المفاهيم كمفهوم "الرؤية الفجائعية" مثلا فهو مفهوم جديد و إن تحكمت في معانيه في ذهني فقد واجهتني صعوبة توصيله للقارئ بسبب قلة المراجع في هذا المجال. إضافة إلى مشكلة المصطلحات الفرنسية و ترجمتها أمر أبعدني في كثير من الأحيان عن العدول أصلا عن فكرة المراجع الفرنسية. و إن واجهتني هذه الصعوبات فقد تواجه القارئ بعض النقائص و الثغرات و بعض الأخطاء الإملائية و اللغوية المهملة دون قصد .

وقد قسمت البحث إلى ثلاثة فصول، مسبوقة بمقدمة و مدخل عرضت فيه راهن الرواية الجزائرية الجديدة مركزة بذلك على مسار الكاتب عز الدين جلاوجي الروائي.

أما الفصل الأول فناقشت فيه البناء الروائي، حيث تطرقت لمكونات الخطاب الروائي: الشخصية وكيفية بنائها في النصوص الروائية الجلاوجية، والزمن وكيف تم مساره، ثم الفضاء وكيف انبني وتجلى من خلال النصوص دائما.

كما ناقشت في الفصل الثاني، تحولات الكتابة السردية عند جلاوجي، حسب المياحث التالية:

- 1 خصوصية التجريب السردي.
  - 2- مظاهر التجريب السردي.
- 3- فاعلية الذاكرة في الكتابة الروائية الجلاوجية.

من خلال هذا الفصل أردت الخوض في تحول مسار الكتابة عند الكاتب، وضبط مظاهر التجريب عنده على مستويات عدة، يكتشفها القارئ من خلال البحث. ثم كشفت مدى تأثير مخزون الكاتب الثقافي على كتاباته، وكيف يسمو بها إلى مستوى فني معين .

وخصصت الفصل الثالث لمفهوم الرؤية الفجائعية، فقسمته إلى ثلاثة مباحث هي على التوالي:

1-مفهوم الرؤية الفجائعية.

2-النموذج الروائي الجلاوجي.

3-قضية الإرهاب.

4-رؤية الكاتب الفجائعية.

وحاولت من خلال هذا التقسيم تقديم تصور حول الرؤية الفجائعية وضبط مفهومها مع إدراج نموذج ثنائية "الموت والحياة" الذي أطر كل أعمال الكاتب.

ثم تطرقت إلى قضايا كبيرة تعرف بقضايا الراهن كقضية الإرهاب وتأثيرها على المجتمع وكيف تصورها الكاتب؟ وما هو موقفه منها؟ ثم كشفت عن الرؤية الفجائعية من خلال مكونات الخطاب.

أما خاتمة هذا البحث فجاءت في شكل نقاط هي خلاصة أو عصارة هذا البحث.

يبقى أن أؤكد في الأخير، أن هذه الدراسة مدينة للكثيرين، أولهم الأستاذ الدكتور بشير بويجرة محمد المشرف على هذا البحث ثم الدكتور محمودي بشير رئيس مشروع "الرواية العربية و الجزائرية بين الكلاسيكية و الحداثة في الجزائر" لولا مساعدتهم لما تمّت هذه الدراسة لا بناء و لا رؤية.

ثم الحمد لله أولا و أخيرا.

حفيظة

بتاريخ: 2007/04/02

تيارت

### المدخل

راهن الكتابة الروائية الجديدة في الجزائر

### المدخل الجديدة في الجزائر

إن حاجة الإنسان للحكى حاجة قديمة جدا، لعلها مرتبطة بالبدايات الأولى لتشكل النواة المجتمعية عند اكتشاف الإنسان للغة و ولادة رغبة الكلام داخل جسده الجديد، فقد حاول إشباع هذه النزوة بالحكي معتمدا اللغة المرتكز الأساسي لتوصيل و سرد الحكايات. و لما انتقلت الحكاية إلى طور جديد متجاوزة حقل الشفاهية واستطاعت النهوض و الثبات و تلمس مكوناتها و طرائق التعبير فيها ،أصبحت عنصرا من عناصر البناء الفني القصصي بكل أنواعه المعروفة و الشائعة منها القصة و الرواية ولما انتقلت الرواية من مرحلة عرفت فيها بالرواية الكلاسيكية، أضحت في مرحلة لاحقة تعرف بالرواية الجديدة.

و قد عرفت الرواية في الجزائر تجارب روائية ، تندرج ضمن الرواية الجديدة التي تتميز بالخطاب اللغوي المزدوج و تعددية الأصوات، و نظراً للمرجعية التاريخية التي ميزت و لازالت تميز الجزائر، تدعمت كتابات روائية تبنت الفرنسية والعربية، لإسقاط ما يعبث داخل الفرد من رؤى و مواقف.

فمن الجيل الأول من الروائيين الجز ائريين أمثال محمد ديب، كاتب ياسين، بن هدوقة الطاهر وطار، مولود معمري، رشيد بوجدرة، مالك حداد، واسيني الأعرج...وصولا إلى الجيل المنتفض بداية التسعينات أين نعثر على إنتاج روائي متميز يترنح بين الهم الاجتماعي و السياسي من خلال كتابة نجدها كلاسيكية من حيثُ البناءُ الروائي. في حين نجدها متمردة عند صنف آخر فالرواية تبدلت في المواقع و في لبوس عديدة، و هي تلتقي بواقع جديد واقع التحولات. فقد شهدت الجزائر موجة من الآمال تلتها هزات متوالية ومطردة جعلت الذات تدخل في حالة من التردد و شبه التوقف، من أجل فهم ما يجري من تبدلات سريعة في الحياة السياسية و العلاقات الاجتماعية، لقد عرفت الذات حالة من الشك و الريبة بعد سقوط كثير من الأحلام.

ومع حلول فترة التسعينيات وجدت الرواية الجزائرية نفسها تحت طائل من الاختبارات و الاختيارات، و أتيحت لها الفرصة في إمكانية تجريب كل التقنيات الممكنة و المتداولة في النظرية النقدية، من خلال السير نحو اقتحام أفاق واسعة للإبداع و بناء فني يتميز بالتجريب على مستويات اللغة، و طرائق السرد و حضور الموروث الشعبي، من ــ حكايات خرافية، تستنطق الماضي و تعيد بعثه للحياة من جديد، خصوصا بعد تأثر مبدعي هذه المرحلة بأحداث العشرية السوداء. فلهذه الفترة الزمنية تأثير ها على الرواية الجزائرية، ذلك أنها عرفت فيها حيوية جديدة، أضحت ملامحها العامة تطبع مشهدنا الروائي العربي والجزائري ، سواء على مستوى ظهور أسماء جديدة تكتب الرواية وتساهم بالتالَّى في ضبخ دماء جديدة في المسار العام المميز لتطور الرواية العربية الجديدة ،وتزايد في النصوص الصادرة وأيضا على مستوى إضافات الكيفية المرتبطة خصوصا بتجدد أسئلة الرواية وطرائق كتابتها وتغير مستويات وزوايا استيحائها للواقع، وقد ازداد بدوره شساعة وتشابكا وتحولا وامتدادا واتسع فضاء التخييل وتنوعت مستويات تمثله واستثماره الفني والدلالي إلى جانب تزايد كشوفات الرواية وحضورها الواعد داخل فضاء التلقى والنقد واتساع افقها الرحب ،المفتوح دوما على البحث والتجدد يحدث هذا من منطلق كون الرواية العربية عامة والجزائرية خاصة ،أصبحت لها أهمية جو هرية ومؤثرة في زمننا الإبداعي ومشهدنا الثقافي وفي مجتمعاتنا أيضا ،من حيث قدرتها الفائقة على ملاحقة التطورات واستيعاب التبدلات والتغيرات في مختلف المجالات والمناطق والأزمنة، المعقدة والمتحولة باستمرار. لذلك فالرواية الجديدة «ترفض الشكل التقليدي، الذي يهدف إلى إعادة التوازن في الحياة. لا يعني هذا أن هذه الأعمال ترفض الشكل التمثيلي كلية. فهي على أي حال لا تستطيع الفكاك من هذا الواقع الذي تنبع منه أصلا ولكنها إذ ترتبط به على نحو ما تمليه القدرة على أن يكون انعكاسا للحياة، في الوقت الذي تؤكد فيه إمكانات النص بوصفه نتاجا للفكر ومولدا له، إنها انعتمد إرخاء العلاقة التقليدية بين الشكل و الواقع و عندئذ تبدو الهوة -لأول وهلة- عميقة بين النص الروائي والحياة بل إن المسافة قد تكون في بعض الأحيان من الاتساع بحيث يصعب على القارئ العادي اجتيازها» (1) ذلك أنها تجمع بين متفرقات عدة وهي قادرة على «دمج ما لا يندمج من الأشياء و على الجمع بين المتنافرات» (2) و «لعل أهمية ما ستتميز به الرواية الجديدة على التقليدية أنها تثور على كل القواعد، و تتنكر لكل الأصول و ترفض كل القيم والجماليات التي كانت سائدة في كتابة الرواية التي أصبحت توصف بالتقليدية» (3). فالأدب و والجماليات التي كانت سائدة في كتابة الرواية التي أصبحت توصف بالتقليدية» في قادرة المؤوم والجماليات التي كانت سائدة في كتابة الرواية التي أصبحت توصف بالتقليدية، في فالأدب و الجماليات التي كانت سائدة في كتابة الرواية التي أصبحت توصف بالتقليدية معينة. تجاوزه إلى مفهوم عميق، يشع بالأسرار و يفوح بعطر الحلم والتهديد معاله).

هكذا هي الرواية الآن في مجتمع مثل الجزائر، جسد مباح و اغتسال بالحلم، جسد أبيح بلغة التأويل والرمز والأساطير ليسجل حضوره القوي على يد مجموعة من الروائيين في هذه المرحلة أمثال: أحلام مستغانمي، مفتي بشير، الحبيب السايح و عز الدين جلاوجي و غير هم.

و إن نال بعضهم حظه من الدراسة و النقد فان بعضهم الآخر ظلت تضاريس عديدة من نصوصهم الراقية بحاجة إلى الكشف و البحث و نقصد بذلك الروائي عز الدين جلاوجي الذي نقف عنده في هذه الدراسة. فمن يكون عز الدين جلاوجي؟

هو $^{(5)}$  روائي جزائري من مواليد فجر الاستقلال يوم: 1962/02/24م بإحدى قرى مدينة سطيف، أين عاش طفولته في كنف جده الذي كان ملهمه الأول في الكتابة من خلال ما كان يروي له من قصص و حكايات شعبية، كما كان لوالده دور كبير في صقل مواهبه.

مارس تدريس اللغة العربية و آدابها بالتعليم العام و الجامعي كما شارك في الحركة الثقافية و الإبداعية فهو:

- عضو مؤسس لرابطة إبداع الثقافية الوطنية و عضو مكتبها الوطني منذ 1990.
  - عضو مؤسس و رئيس رابطة أهل القلم الولائية بسطيف منذ 2000.
    - عضوفي إتحاد الكتاب الجزائريين..

كما أشرف و شارك في عشرات الملتقيات الوطنية و العربية.

تميزت كتاباته الروائية خاصة بمسحة رمزية ذات لغة شعرية فهي تركز على الجانب الفني قبل الموضوعاتي أو كما وصفها الناقد حسين فيلالي بقوله: «إن المتتبع لتجربة عز الدين جلاوجي بدءا من الفراشات و الغيلان و مرورا بسرادق الحلم و الفجيعة و رأس المحنة و إنتهاءا بالرماد الذي غسل الماء يقف على ذلك الاهتمام باللغة الفنية كمكون رئيس

<sup>1 -</sup> نبيلة إبر اهيم، فن القص بين النظرية و التطبيق، سلسلة الدر اسات النقدية، مكتبة غريب، صص: 167-168.

<sup>. 125</sup> صنال أبو ديب، في الشعرية، مؤسسة الأبحاث العربية، بيروت، ط1، 1987، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  - عبد الملك مرتاض، في نظرية الرواية، بحث في تقنية السرد، الكويت، مطابع الرسالة، د.ط، 1998، ص:  $^{5}$ 

Roland Barthe , le degré zéro de l'écriture , Paris , 1972 P:80، ينظر -4

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - رسالة من الكاتب يوم8/5/6006.

من مكونات السرد الروائي»<sup>(6)</sup> فهو وصف يلخص فنية و جمالية كل أعمال الكاتب الروائية التي نجد أنها عوالم غامضة غير مستقرة، تطرح على القارئ الدخول في حالات التأويل و الخروج من دائرة التقليد، فالكاتب في رواية الفراشات والغيلان، يتبع مسارا خطيا واحدا، بينما ينعرج و هو يكتب سرادق الحلم و الفجيعة نحو الغرائبية و يلج اللامعقول و يغير المسار في رأس المحنة التي وصفها الكاتب عز الدين ميهوبي في قوله: « رأس المحنة ليست رواية فقط إنما حالة إبداعية متفردة تنبئ عن اجتهاد صادق في كتابة نص مختلف»<sup>(7)</sup>هي تنتج بهاءها المثير عبر خليط مكثف من مكونات السرد فهي «تمهل المثقف النخبوي والمثقف المجتمعي والعامي في تشريح منطقة الانكسار من وجهة نظر مختلفة فتنوع الشخوص وتحولات المكان، شغف المتلقي على تذوق هذه المتعة»<sup>(8)</sup> و لعل سر هذه المتعة هو خروجها عن المألوف «و نزوعها نحو التجريب و تحطيم الشكل التقليدي للرواية ثم تناولها العميق لموضوع المأساة الوطنية» وهذه سمة نجدها في نص الرماد الذي غسل الماء و نخلص أنها سمة ميزت كل أعمال جلاوجي الروائية.

نشير إلى أن الكاتب درس في مجموعة من الكتب منها:

- o علامات في الإبداع الجزائري/ عبد الحميد هيمة.
- مكونات السرد في النص القصصى الجزائري الجديد/ عبد القادر بن سالم.
  - السيما و النص السردي/ حسين فيلالي.
  - سيميولوجيا النص السردي. مقاربة سيميائية لرواية الفراشات و الغيلان/ زبير ذويبي.
    - بين ضفتين/ محمد صالح خرفي.

إضافة إلى الجرائد و المجلات و في مجموعة من المقالات «لنقاد من الجزائر أمثال الأستاذ الدكتور بشير بو يجرة محمد في "أزمة الهوية أم عبثية الراهن في رأس المحنة" أو من خارج الجزائر "بلاغة السخرية في رأس المحنة" للدكتور بوشعيب الساوري من المغرب و غيرها من الدراسات.

وسيكتشف معنا القارئ، الكاتب و مساره الإبداعي الروائى أكثر عبر تمفصلات هذا البحث.

<sup>6 -</sup> حسين فيلالي، التوازي و لعبة المرآة في "الرماد الذي غسل الماء"، محاضرة مخطوطة ملتقى الرواية حول" راهن الرواية و رواية الراهن"، سطيف أيام (3،2،1) مايو ، 2006.

 $<sup>^{7}</sup>$  – عز الدين ميهوبي، من غلاف رواية رأس المحنة.

 $<sup>^{8}</sup>$  – عبد الحفيظ جلولي، من غلاف رواية رأس المحنة.

## الفصل الأول

# البناء الروائي

- 1. بناء الشخصيات
- 2. بناء النزمين
  - 3. بناء الفخاء

١

### الفصل الأول

#### البناء الروائي

#### 1. بناء الشخصيات:

كيف يمكن لنا تصور عمل أدبى دون شخصيات...؟ كيف يمكن لنا تصور حياة داخل الرواية دون شخصيات، تفعل و تتفاعل و تحرك الأحداث؟ إننا بذلك نعدم الوجود داخل العالم الفنى فالشخصية أحد الأركان الأساسية التي لا يتم العمل الأدبي إلا بها فهي «تحتل موقعا هاما في بنية الشكل الروائي، و هي أحد المكونات الأساسية للرواية إلى جانب السرد و البيئة و تأتى للشخصية أهميتها كعنصر أساسى فى الرواية بتصوير المجتمع الإنساني الذي يشكل فيه الشخص العمود الفقرى و القوة الواعية التي يدور في فلكها كل شيء في الوجود.إذن، لا رواية من دون شخصية تقود الأحداث و تنظم الأفعال و تعطي القصة بعدها الحكائي ... ثم إن الشخصية الروائية فوق ذلك تعتبر العنصر الوحيد الله تتقاطع عبره كافة العناصر الشكلية الأخرى بما فيها الإحداثيات الزمنية الضرورية لنمو الخطاب الروائي و إطراده»(9). ورغم محاولات المدارس النقدية الحديثة قتل الشخصية إلا أن هذه الأخيرة أبت إلا أن تحيا في عمق كل أديب و عمل أدبي «فلم تستطع أية قوة أن تسقطها من على المنصة التي وضعها القرن التاسع عشر عليها، بل إن النقد لا يعترف بالروائي الحقيقي إلا بها، فالروائي الحقيقي هو ذلك الذي يخلق الشخصيات»(10) و من ثم فالروائي أمام تحد كبير مادام ينفخ من روحه ليخلق شخوصا تدير شؤون أحداث روايته و تحمل رسالته كاملة ليدفع بالقارئ «للاقتساع بالعالم الذي يقدمه و الشخصيات التي يصنعها $(^{(11)}$  وتلك هي مهمة الروائك كما بؤكدها فورسته.

و يمكن أن نتحدث أكثر عن هذه الأهمية باختراق عوالم جلاوجي الروائية من خلال الروايات الثلاث، التي تجلت فيها بوضوح تلك الأطروحة النقدية القائلة أن«الشخصية الحكاية بمثابة دليل signe لــه وجهان أحدهما دال Signifiant

<sup>9 -</sup> محمد رياض وتار، شخصية المثقف في الرواية العربية، منشورات إتحاد الكتاب العرب، سوريا، 1999، ص:152.

 $<sup>^{-10}</sup>$  آلان روب جربيه، نحو رواية جديدة، ترجمة، مصطفى إير اهيم مصطفى، دار المعارف، مصر، ص:  $^{-34}$ 

<sup>11 -</sup> نضال صالح، النزوع الأسطوري في الرواية العربية المعاصرة، اتحاد دار الكتاب العرب، دمشق، ص: 112.

والآخر مدلول signifié. دال من حيث أنها تتخذ عدة أسماء أو صفات تلخص هويتها -و هذا ما سنتطرق إليه لاحقا- أما الشخصية كمدلول فهي مجموع ما يقال عنها بواسطة جمل متفرقة في النص أو بواسطة تصريحاتها و أقوالها و سلوكها»(12)، تتجلى في وسائل بناء جلاوجي لمجمل شخصياته الرئيسية والثانويــة والتي «تتسم في مجملها أنها دينامية dynamique فالروائي يتيح لكل شخصية من هذه الشخصيات فرصة وجودها المستقل عنه من جهة، و يدعها تعبر عن نفسها من جهة ثانية، و ينوع في طرائق هذا التعبير و موقعه من جهة ثالثة، كما يربط علاقات انسجام معها مؤكدا ما ذهب إليه سمر روحي الفيصل من أن القارئ لا يجد في الرواية جزئية واحدة لا تخدم سير الحدث في حاضره أو مستقبله، مما دل على وعيى الروائي بان أهمية النص لا تكمن في محتواه بل في كيفية بنائه لهذا المحتوى $^{(13)}$ . من هذا المنطلق و من منطلق أن الروائي الحقيقي هو الذي يخلق الشخصيات، استمدت النصوص الروائية الجلاوجية جاذبيتها و رونقها فأنتجت بذلك خليطا شخوصاتيا مثيرا فنجد المثقف النخبوي و المجتمعي و نجد الصالح و الفاسد، الغني و الفقير، من خلال محاورة الكاتب للراهن الاجتماعي المأساوي لمختلف الطبقات الاجتماعية، بذلك تعددت الأصوات السردية و توحدت الرؤيا، كل ذلك ضمن بنية سردية تتتقل من شخصية لأخرى ومن موقف لآخر، دون إشعار المتلقى أو إبلاغه.

في دراستنا هذه نختار بعض الشخصيات التي نجدها حمالة للإيديولوجية السردانية في كل نص و نجدها موافقة للمحاور التي سندرجها باعتبارها خيوطا تحكم نسيج الروايات الثلاث و سترتكز عليها دراستنا و هي كالتالي:

- الشخصية كمرتكز للحفاظ على الهوية.
  - الشخصية و عبث الآخر بهويتها.
- الرؤية البرجوازية، و تأثيراتها على الشخصية.
  - شخصية المرأة، زوجة، حبيبة، ....و مومسا.
    - شخصية المثقف، صوت بلا صدى.

<sup>112 -</sup> المرجع نفسه، ص: 112.

 $<sup>^{13}</sup>$  – نضال صالح، النزوع الأسطوري في الرواية العربية المعاصرة، ص: 18.

#### 1- الشخصية كمرتكز للحفاظ على الهوية:

و يتجلى مظهر الحفاظ على الهوية «من خلال ذلك الفعل المقاوم و المستعمر الذي كان همه الأول و الأخير هو إسقاط هوية الذات الوطنية، ذلك الهم الذي سخر له كل السبل و المناهج طيلة مكوثه في هذه الربوع، مع الإلماح إلى ذلك العزم على تشويه الهوية رافعة بالضرورة فعلا مضادا تبنته الشخصية في إثبات عناصر هذه الهوية»(14)، يقول الكاتب: «الأحذية ليست أحذيتنا، لا نعبد ما تعبد و لا تعبد ما نعبد، و لا هى عابدة ما نعبد و لا نحن عابدون ما تعبد لها دينها و لنا ديننا. »(15). إن هذا الرفض للآخر بنبئ عن نية الشخصية في الحفاظ على هويتها المتضمنة للدين و العادات و التقاليد، وحق امتلاك الوطن وحبه المتواصل في المنقطع التالي يقول عمى صالح إحدى شخصيات الرواية «لم أعد أحس بالتعب و أنا أمارس طقوس العمل في هذه الأرض، أكره الليل حين يلقى علينا برنسه الأسود شفقة على»(16)، «إن إسناد "طقوسية" إلى العمل في الأرض هو ملمح يفضي إلى تلك العلاقة الحميمة و الأبدية بين الدات و بين الموطن، فضاء الكينونة. كما أن النفور من الليل في صورته الفلكية، بل الأصــح و الأصوب هو انزياح الدلالة عن المقاصد إلى سرقة هوية الذات و تربتها» (17) لتتكرر نفس مشاعر الحفاظ على الهوية مع شخصية خليفة الفلاح، الذي يصفه الكاتب بقوله: «لم يعرف خليفة مهنة غير الفلاحة، ورثها أبا عن جد، حتى عندما اغتصبت فرنسا منهم أراضيهم فضل أبوه أن يستصلح البور و السفح ليزرع فيه الحياة و حصل بعد الاستقلال على قطعة كبيرة مع بعض زملائه لخدمتها ضمن شعار الأرض لمن يخدمها، و مع ذهاب ريح الاشتراكية تنازلت له الدولة عن هذه القطعة التي مازال يبذر في رحمها ما بقي من سنوات عمره»(18). فخليفة من خلال هذه البطاقة الفنية التي وضعها له الكاتب، يبدو أنه يربط علاقة حب ذات جذور عميقة و عريقة بالأرض ، مرجعها أن الاستعمار أول ما اغتصب منه أرضه، هادفا من ذلك تجويعه بما أنها كانت المصدر الوحيد

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> -بشير بويجرة محمد،" أزمة الهوية أم عبثية الراهن"، في رأس المحنة، مقاربة حول تعالق راهنية الهوية، محاضرة مخطوطة،ملتقى" حول راهن الرواية و رواية الراهن"، سطيف أيام (3،2،1)مايو، 2006.

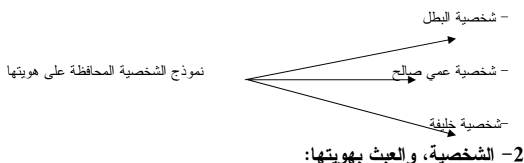
<sup>15 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، دار هومة للطبع و النشر، ط.01، 2000، الجزائر، ص: 67.

<sup>16 -</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة ، دار هومة للطبع ، ط.02، 2004، الجزائر، ص: 19.

<sup>17 -</sup> بشير بويجرة محمد، أزمة الهوية أم عبثية الراهن، في رأس المحنة.

 $<sup>^{18}</sup>$  – عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، دار هومة للطبع ، ط.01، 2007، الجزائر، ص:  $^{18}$ 

لإعالتهو لازالت، فبتجويعه سلب منه هويته و اغتصبها كما اغتصب الأرض، هذه الأخيرة التي أبى إلا أن يفارقها مبرهنا رفضه اغتصاب هويته. و يعبر خليفة عن هذه العلاقة التي تربطه بالأرض قائلا: «و لا فرق بين الأرض و الإسان، هو الأرض الصغرى و هي الإنسان الأكبر... و حين يسأله الناس...من علمه هذه الفلسفة؟ يقول ملء فيه الأرض... حيعلق الكاتب و بمثل ما يسعد و هو عليها يتلذذ عبقها و ينتشي كبرياءها... حين يقلبها رضيعا بين يديه... و حين يزرع في رحمها الحياة و حين يعفر جبهته عليها ساجدا لله. بمثل ما يسعد بذلك يحس بالاختناق و هو يغادرها إلى البيت...» (19). إذن فتعلق الشخصية بأرضها يعكس تعلق الفلاح الجزائري و المواطن الجزائري بها و هي مستعمرة، فهي هويته، و هي كبرياؤه و مثلما سجد لله على خروج المستعمر منها ذات يوم، فهاهو اليوم يعفر جبهته عليها ساجدا لله شاكرا له. فحب الشخصية للأرض نابع من حب هذا الوطن لتلتقي الشخصيات الثلاث في هذا الحب السرمدي خدمة لأرض هذا الوطن الذي وهبها يوما هوية وجب حفاظها عليها.



تعيش الشخصية أزمة حادة و هي تتأرجح بين مد الهوية و جزر الآخر، الذي طالما عمل على تشويه الهوية و طمسها و العبث بها، متجاوزا بذلك كل الأعراف الدينية التي تمجد الإنسان و هو بذلك مُصر على «قصد يته العبثية في الهوية» (20) تقول الشخصية «هناك أمر يقع الساعة دون أن أدري، لابد أن أعرف لمجرد إشباع الفضول طبعا، فأنا شاهد سلبي على الأحداث لا أقدر على تغييرها ربما لأن القدر قد رسم هذا و جف القلم و طويت الصحف و أنا قشة لا يمكن أن أصمد أمام التيار الجارف...ألم يرو أن حكماء هذه المدينة المومس قد قالوا و قولهم الحق:

<sup>19 -</sup> المصدر نفسه، ص: 69.

 $<sup>^{20}</sup>$  - بشير بويجرة محمد، أزمة الهوية أم عبثية الراهن في رأس المحنة.

إذا رأيت السيل هادرا فابق بعيدا عنه، و انعم برؤيته. و سواء أنعمت أم لم أنعم و سواء أباليت أم لم أبال تماما... المهم أني لا أقدر على تغيير الواقع و شتّان بين ما أحلم به أنا و ما يريده هؤلاء» (21) المشكل ليس في القدر، المشكل في السلطة التي همشت الشخصية و أطرت حريتها و قتلت هويتها "شاهد سلبي" لأنها مهددة من قبل «إن أردت أن تعيش بيننا سليما معافى في جسمك. و جسدك...و بدنك...و.. يأتيك رزقك ما يسد رمقك...و يستر عورتك...فاسكت» (22).فأن تكتفي بالصمت و المشاهدة، مقابل أن تلبي حاجاتك و ليس كلها... فذاك قتل لذاتك و ضرب لهويتك من جذورها.

لقد فقدت الشخصية شخصيتها، فتكون لديها إحساس بالجبن والخوف والألم، من كل من يقف طرف النقيض في الأفكار، كل من يستهزئ بالهوية الجزائرية و يعمل على إفسادها و قتلها... و قد تمثل هذا الطرف، شخصية صلاح الدين قائد الجماعة الإرهابية و "امحمد لملمد" قائد السماسرة و المفسدين بسي سليمان الوزير، فهذه الأطراف الثلاثة تشترك في نقطة و احدة هي "إفساد الهوية" معتمدة طرقا عدة و متعددة:



1- صلاح الدين: شاب في مقتبل العمر تقاذفته قسوة الحياة و صعوبتها فجعلت منه «فريسة سهلة للتيارات المفسدة للهوية، -فعمل هو الآخر-حتى كانوا حقلا لزرع نبتة التطرف نحو المغالاة في الدين حين اعتبروا كل إطارات الدولة الجزائرية مثل الدين واللغة وثورة التحريروغيرها من عناصر الهوية ودلالات شموخها. كما قد تمثل هذه الشخصية الفئة الشابة المنحدرة من الريف.» (23).

هذه الأسباب مجتمعة جعلت من شخصية صلاح الدين شخصية حقودة، مريضة، مسلوبة الإرادة ، ملوثة الأفكار، فانعكست حالتها النفسية والاجتماعية عليها

<sup>21 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، صص: 87، 88.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> – المصدر نفسه ، ص: 68.

 $<sup>^{23}</sup>$  – بشير بويجرة محمد، أزمة الهوية أم عبثية الراهن، في رأس المحنة..

بطريقة سلبية فأرادت الانتقام لذاتها بالثورة على الآخرين وضربهم في هويتهم بممارسة فعل الإرهاب ،ولعل ما فعله مع عبد الرحيم كاف لتأكيد شخصيته المريضة والمنتقمة ،هو لم يبال به رغم توسلاته «أنا أخوكم...أقسم أنني بريئ...أقسم أنني لم أظلم أحدا...أنا فقير...ارحموني يرحكم الله»(24) و لكن قلب صلاح الدين لا يعرف الرحمة ولم يرحم منذ امتهن الإرهاب سلوكا وعملا...مبررا جواز قسوته على الطواغيت.

#### -2

تمثل هذه الشخصية بؤرة الفساد و مركز إفساد الهوية، فهو في نظرنا شخصية ناقصة في مرحلة الإثبات، أراد شراء الجميع بنقوده، الفقراء، السلطة، الدولة، الأمن، الكل غدا في حضرته مساوما بأثمان بخسة. اغتصاب فهو يرى في نفسه الحاكم، الآمر و الناهي «أنا ما خلقت لأملك المال فحسب...؟ بل خلقت لأقود الناس و أتزعمهم و هذه سنة الله و لا تبديل لسنته... وظيفة الفقراء العمل عند أسيادهم و التصفيق لهم و الائتمار بأمرهم لا غير» (25).

و هذا تشويه آخر رهيب من نوعه للشخصية و مقصود، فكيف نتصور حاكما ينوي مسبقا حكم الناس من أجل إذلالهم من أجل التباهي و هو سجله حافل بأضخم الجرائم، ففي اغتصابه الحلوة اغتصاب للهوية و في سجن منير خنق للثقافة ومن ثمة لهوية المثقف. و في محاولته الزواج من الجازية ذلك حلم ظل يراوده لأنها الهوية ذاتها.

3- سي سليمان: مدير المشفى الذي أصبح فيما بعد وزيرا للصحة مارس هو الآخر لعبة تشويه الهوية قبل أن ينصب وزيرا يقول عمي صالح في وصفه «مديرنا وطني ضرب الرقم القياسي في احترام وقت عمله ... يدخل لمكتبه بعد العاشرة يتصفح الجرائد التي تشترى على حساب المشفى ... يوقع الوثائق ... يطلع على المراسلات ... يرشف قهوة ... في الباب يلتف حوله العمال المخلصون كالكلاب المدربة يرقصون بلا إيقاع ... يملؤن له السيارة بخيرات المشفى ... لحوم ..... أما المساكين ... » (26)

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> – عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 152.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> – المصدر نفسه ، ص: 196.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> – عز الدين جلاوجي، رأس المحنة ، ص: 37.

من خلال هذه الصورة التي قدمها عمي صالح لسي سليمان ، ندرك أنه شخصية لا تعمل إلا لحسابها الخاص دون الالتفات للآخرين، الذين ظلوا خدما لها ممزقي الهوية في ظلمتها والمشكلة أنها حضيت بمنصب وزير للصحة فكيف سيكون موقفها اتجاه الآخرين و هي تتقلد المسؤولية...؟ سنترك المجال لهذا الخطاب الذي ألقاه على الرعية يجيب على هذا السؤال «أمامنا عمل بزاف و مشاكل قد لجبال الذي ألقاه على الرعية يجيب على هذا السؤال «أمامنا عمل بزاف و مشاكل قد لجبال بش نقضي على مشكل السكن الخطير ونسهل البسطاء السكن ولو بالأديان...»(27).

يمثل هذا الخطاب «قمة العبثية »(28) فسي سليمان وهو مدير أفسد الهوية...أما وهو وزير فقد شوهها ومزقها.

فمن خلال هذه النماذج الثلاثة، لاحظنا كيف عملت على العبث بهوية الـذات، فقيرة كانت أم لا مبدعة كانت أم غير ذلك، امرأة كانت أم رجلا، فراهن الهوية راهن مشوه ذلك الذي زج بـكريم السامعي خلف سرادق السجن يتجرع آلام براءته، آلام ظلم القانون له، آلام جريمة لم يرتكبها، آلام نظرات الناس إليه صارخين في وجهه (مجرم، مجرم،..) وحده كان يصدق براءته «يؤكد لصاحبه الجديد أنه بـريء و أن العدالة لا معنى لها إذا كانت تتهم الأبرياء لمجرد دلائل لا يـدري كيف دست لـه»(29) و الوحيدة المسؤولة هي عزيزة قطب النفوذ، المال، السلطة جعلـت القضية في صالحها متهمة كريم بما ارتكبه المجرم الحقيقي فواز ولدها. و في ذلك تشويه لهويته و سمعته.

#### 3- الرؤية البرجوازية، و تأثيراتها على الشخصية:

دون إشكال يمكن أن نطرح انتماء شخصية عزيزة إلى الطبقة البرجوازية، ذلك أنها ورثت ثروة ضخمة عن عمتها «و ما كادت تبلغ الثامنة عشر حتى ورثت عن عمتها كل ما ورثت عن زوجها الثري من أراضي و أموال، فتحولت عزيزة فجأة من مضغة للشفقة إلى إعصار للرفض و التحدي، و خاضت في لجة الحياة حتى استوت سيدة للمجتمع، و

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> – المصدر نفسه، ص: 171.

<sup>28 -</sup>محمد بشير بويجرة، أزمة الهوية أم عبثية الراهن في رأس المحنة.

<sup>29 -</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 215.

خصوصا بعد اقترانها بسالم بوطويل و ضمها الثروتين معا في قبضتها» (30) فهي بذلك تمثل الطبقة البرجوازية في مجتمع عين الرماد، و قد كانت الرواية النوع الأدبي النموذجي للمجتمع البرجوازي، ذلك كونها كما يرى (لوكاتش) «استطاعت أن تصور تناقضات المجتمع البرجوازي النوعية أصدق تصوير و أكثر نموذجية» (31).

لقد عمل الكاتب على تعرية واقع هذه الطبقة، فشخصية كشخصية عزيزة المركبة من تناقضات عدة لا غرابة في «أن نجدها تختار لنفسها الانتماء الأشدع عفونة على الإطلاق و هو الانتماء البرجوازي الموغل في الجشع و الاستغلال، و ابتزاز كل شيء يدر عليه بفائدة مادية أو لذة عابرة حتى و لو كان هذا الشيء جريمة في حق الأخلاق-كحبها للرجل المفترض أن تتزوجه ابنتها أو القانون التستر على جريمة القتل التي ارتكبها فواز ابنها أو الوطن باستغلال خيرات لصالحها و نهبه و الاحتيال عليه - (32) فهي تمارس البرجوازية فعلا، من خلال إيمانها بالانقسام الطبقي في المجتمع و عدم تعاطفها مع الآخر (الطبقة الفقيرة) فكل مساعدتها كانت للآخر (الغرب) من خلال إعادة ترميم مقبرة النصارى.

و يمكن رصد جميع ردود فعلها على مجموعة كبيرة من القضايا لكشف توجهها و إحساسها و انتمائها البرجوازي الملخص في شكل توجهين:

أولا تحقيق الحلم: إنها عزيزة بحصولها على المال حصلت على القوة و امتلكت الجميع في قبضتها خصوصا (الرجل) فلطالما حلمت أن تتحدى هذا الأخير الذي كان يوما أبا قاسيا لم يرحم والدتها «فقدت عزيزة أمها في مأساة رهيبة حين تجرأ أبوها فقتلها شر قتلة...» (33) فبانتمائها البرجوازي حققت حلم ثأرها من الرجل، و البداية كانت من زوجها سالم الذي مارست عليه كل عقدها النفسية و أذلته و احتقرته و لعنت معشر الرجال من خلاله «اللعنة على كل الرجال» (34).

<sup>30 –</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء ، ص: 46.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> - بشير بو يجرة محمد، الشخصية في الرواية الجزائرية(1970-1983)ديوان المطبوعات الجامعية، ص: 27.

<sup>.31</sup>: سند ، ص-32

<sup>.46 -</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص:  $^{33}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> -- المصدر نفسه، ص: 163.

- تحقيق حلمها من خلال الانتماء البرجوازي: فتح لها المجال بالظهور أمام الناس في كامل لياقتها أصغر سنا و أكثر تألقا، لذلك فهي حريصة كل الحرص على اقتتاء أفخر الملابس وأرقى مواد التجميل كما تحرص على الذهاب إلى قاعات الحلاقة و ممارسة الرياضة.

-تحقيق حلمها من خلال استعادة كرامتها التي فقدتها وهي طفلة تتقاذفها الدور، هاهي اليوم بانتمائها هذا تجلب اهتمام الجميع حولها « قطعت عزيزة الأشرطة معلنة عن نهاية ترميم المقبرة، و ألقت كلمات ذكرت فيها بمجهوداتها الجبارة و بآمالها المستقبلية و شكرت الجميع .. و ما كادت تنهي كلمتها حتى اهتزت المقبرة بالتصفيق (35) «و كم تسعد عزيزة لهذه الجلسات فكوثر تكثر من الحديث عنها، و عن مواقفها و ذكائها و خضوع الناس لها و خوفهم منها و تحس عزيزة نشوة كبرى و هي تسمع ذلك (36).

تأنيا: ممارسة السلطة: تفصح السلطة عن وجهها لأول وهلة من خلال لقب عزيزة الجنرال فلقب الجنسرال يوحي بالدكتاتورية و ممارسة فعل النسلط، و قد أسبغ عليها رهبة و سلوكا عنيفين لطالما شعر به من هم حولها، إضافة إلى امتلاكها المال الذي يشتري السلطة و المقطع التالي يعبر عن ذلك «إذا أردت قضاء مآربك فعليك بعزيزة الجنرال... هكذا يردد الجميع ... و هكذا يعتقدون أيضا... كلما ضاقت الدنيا بأحدهم هرع إليها، و هي تعرف الجميع، تمد خيوطها السحرية فإذا الحق باطل و الباطل حق، و قد سماها الناس الجنرال لقوتها و لعلاقتها بالجنرال... و الجميع يعرف أيضا أنها وراء وصول مختار الدابة و نصير الجان إلى كرسي البلدية لتسهل على نفسها تحقيق ما تريد هي أيضا كانت وراء سجن فاتح اليحياوي الذي حرض الناس ضدها و ضد مختار الدابة بعد استيلائها على قطعة أرض وسط المدينة و على جزء من حديقة الأمير و على مدرسة ابتدائية صرح كذبا و زورا أنها مهددة بالسقوط» (37)، من خلال هذا المقطع تتكشف خط وط عزيزة كذبا و زورا أنها مهددة بالسقوط» و كمان، و كلما أحست بخطر أحدهم عمدت على الإيقاع به و بشتى الوسائل، و كأن بالكاتب يشرح لنا طبيعة هذا الانتماء البرجوازي، بصفته فئة اجتماعية يجب الحذر منها، و فعلا كانت عزيزة كذلك «كان فاتح اليحياوي

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> – المصدر نفسه، ص: 225.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> – المصدر نفسه، ص:219.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> – المصدر نفسه ، ص: 75.

في سنواته الأولى و قد عين أستاذا لعلم الاجتماع بالجامعة يفيض حماسا و يتدفق حيوية، فألهب العقول و القلوب.. و كانت (عزيزة)العقبة الكؤود التي تحدته و اعتبرته خطرا عليها و مازالت خلفه حتى زجت به في السجن» (38) وكان تصرفها مع كريم السامعي حقيرا عندما اتهمته بالقتل زورا بدلا من ابنها فواز وسرعان ما شعرت بخطر السلطة على ولدها أرسلت خيوطها السحرية ليتغير كل شيء «لقد أطلق سراح فواز معززا مكرما و وصل الضابط سعدون أمر بالانتقال إلى الصحراء، بعيدا عن مدينته بمئات الأميال ...وأدرك سعدون أن يد عزيزة أطول مما يتوقع و أن القانون فعلا تحت بعض الناس» (1) و المقطع يعبر عن نفسه.

و قد تكرر هوس الانتماء البرجوازي عند شخصية امحمد المامد عندما استغل كل ما يملك من أموال و نفوذ لضرب الآخرين و امتلاكهم و الظهور بشخصية الحاكم، الآمر و الناهي.فهو يصف دنيا البرجوازية بقوله «هذه هي الدنيا... المال يشتري كل شيء و تحول الأسياد عبيدا... محافظ الشرطة هذا حينما عين كان لا يملك حتى ثمن ثيابه التي يرتديها... و من خير غدا من أعيان البلد، يمكنه أن يجلس مع الأسياد و ينادمهم... أنت وسيلتي لتحقيق الكثير» (39) هكذا هوا لمال وسيلة لأجل تحقيق غايات عدة تحت غطاء البرجوازية القائمة على «التحايل، رشاوى بالملايين، مخدرات...» (40).

إلا أن البرجوازية أخذت منحى آخر في شخصية سالم فرغم انتمائها إلا أنها متمردة ،تمردا فرديا ، و في بعض جوانبها نجد لديها تعاطفا مع الآخر (الطبقة الفقيرة) لفقدها الحب و الاستقرار، فسالم يشعر بالآخرين ويثبت شعوره فعلا ،كوقوفه مع بدرة زوجة ابنه و هي في مرحلة المخاض، حنينه للأرض و الطبيعة وحبه للجمال.

و يمكن رصد جميع ردود فعل هذه الشخصية على مجموعة كبيرة من القضايا لكشف توجهها و إحساسها، و انتمائها البرجوازي، أمام هذه القيم. لقد اكتفت الشخصية بردود الفعل التالية:

 $<sup>^{38}</sup>$  – عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء ، ص: 43.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> - عز الدين جلاوجي، رأس المحنة ، ص: 198.

<sup>40 –</sup>المصدر نفسه، ص:255.

#### أ -إنكسار الحلم (41):

سالم شخصية مسالمة، حساسة، محبة، فأيام كان في أسرته «لم تكن عنده دارة و لا سيارة و لا تنفزيون، و لم يكونوا يأكلون على الطاولات و الكراسي، و لا ينامون على الأسرة، و لكن كان للحياة طعم و مذاق و كان الحب الذي يحملونه في مخازن قلوبهم هو رصيدهم الأكبر...ورث أبوه عن جده الأراضي الشاسعة، قطعان الغنم، و البقر، و بقدر ما كان جده يحب التوسع في المال كان خيرا يفتح بيته و قلبه للجميع...الفقراء و المساكين و أبناء القبيلة... و كان يلقب بأبى الفقراء»(42).

في هذا الجو المشع بالحب عاش سالم معززا مكرما، إلى أن قرر والداه تزويجه من عزيزة التي لم تتزوج إلا ثروته، فانكسر كل حلم جميل في حياته، رغم امتلاكه المال، فالمال و البرجوازية لم يعنيا له شيئا في ظل غياب الحب، حبه القديم في هبية بنت الطاهر التي أضحت مجرد حلم يسترجعه من دنيا عزيزة و مضايقاتها له ليتلاشى كلما اصطدم بواقع عزيزة الحقيقي حيث لا يستطيع التعبير عن رأيه و لا التحكم في زمام الأمور، هو مجرد تابع، خاضع لها. إذن هو يرفض هذا الانتماء البرجوازي الذي لم يجن عليه إلا سوء الحظ و وحدة و حزنا «تمنى لو كان مجرد فلا عقير يرعى شويهات، ويأكل كسرة شعير تصنعها أنامل زوجته ...تمنى لو لم يكن أصلا في هذا الوجود...ما معنى أن تملك المال والعقار والمزارع ثم أنت لا تملك نفسك؟ ما معنى أن تأكل كل ما لذ وطاب، وتلبس أجمل الثياب و تركب أفخر السيارات ثم أنت مضطرب الروح و النفس؟» (43).

#### ب-الإغتراب:

كل هذه الأسباب مجتمعة ،أوصلت سالم لحالة من الاغتراب الداخلي، سببه حرمانه من الحب الذي ذاب بين طيات البرجوازية و حب المظاهر «فقطع كل علاقة له بالعالم الخارجي بل و قطع كل علاقة له بعزيزة و بأسرته و بكل ماضيه» (44) و ظل يعيش حالما إلى أن مات الحلم الذي كان يعيش من أجله «انطفأ القلب الذي طالما نبض

<sup>41 -</sup> سليمان حسين، الطريق إلى النص، مقالات في الرواية العربية، منشورات إتحاد الكتاب العرب، دمشق، 1997 ، ص:14

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> – عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص:45.

<sup>.63 -</sup> المصدر نفسه ، ص $^{43}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> – المصدر نفسه، ص:244.

له حبا، مات القلب الذي طالما منحه الحياة» (45)، بذلك فالانتماء البرجوازي لم يعن لسالم شبئا طالما فقد أشباء.

#### 4- شخصية المرأة، زوجة، حبيبة، .... و مومسا:

يتجلى موضوع الصراع القيمي من خلال أعمال جلاوجي فتتسع و تتضح فكرة المرأة وكأن بالكاتب يبدي اهتماما خاصا بها فهي تتكرر في أعماله و هي ملهمت، إنه يقدم الأوجه المختلفة لها حتى لا يكون حكم القارئ عليها اعتباطيا و مجحفا وإن كانت «محفزا سرديا نحو التحول السالب و الانقلاب ألقيمي و السلوكي» (46) يقول الكاتب: «إلى متى تفتحين، ذراعيك للبلهاء...؟؟...إلى متى ترضعين الحمقى و الأغبياء...؟؟ إلى متى أيتها (...)تمارسين العهر جهارا دون حياء...؟» (47).

قد أخذت المدينة هنا صورة المرأة المومس و قد تمثلتها، كما تمثلت في شخصية الحلوة التي هامت «على وجهها تبيع جسدها مومس على قارعات الطرق» (48) و هي لعلوعة الراقصة التي «ملكت على الجميع نفوسهم و قلوبهم، و شخلتهم بجمالها، فصارت حديث مجالسهم و سمرهم... و صارت محج الولاة و الوزراء و الجنرالات و الأثرياء» (49).

إلا أن لكل شخصية مبررات جعلت منها امرأة مومسا، و قلبت موازين الأخلاق، جعلت منها امرأة ضحية. أنظمة حكم فاسدة استغلتها لخدمة أغراضها الشخصية ، و انقسامات و تكتلات حزبية «و لكن لماذا سمح الغراب و السيد نعل أقصد لعن بهذه الجريمة النكراء؟ لقد كان و أتباعهما فارحين... و هم يقدمون شرف المدينة دون خوف أو وجل» (50). ضحية انقسامات طبقية و ظروف معيشية قاهرة «و تدكر لعلوعة ذلك الصباح الذي كانت برفقة أمها في السوق، تجمعان فضلات الخضر و الفواكه...» (51) أو ضحية عدم رقابة أبوية أو فقدان أحد الوالدين «لكن إبراهيم لم يستطيع

<sup>45 –</sup>المصدر نفسه، ص: 244.

<sup>46 -</sup> محمد معتصم، الرؤية الفجائعية، الأدب العربي في نهاية القرن و بداية الألفية الثالثة، منشورات الإختلاف، الجزائر، ط.01، 2003، ص: 148.

<sup>47 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 09.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> – عز الدين جلاوجي، رأس المحنة ، ص: 249.

<sup>49 -</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص:13.

<sup>50 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 67.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> –المصدر السابق، ص:

فرض سيطرته على الحلوة إذ ما فتئت أن كسرت ذلك الطوق عليها و أصبحت تأخذ زينتها و تخرج متى شاءت متنقلة بين الحمامات و الحلاقات و الأعراس... و كثر الحديث عليها حقا و باطلا ... بل و رآها البعض تركب السيارات الفخمة مع الغرباء» $^{(52)}$ .

فكل هذه الظروف مجتمعة كانت بمثابة تمهيد لطريق غير سوي سرعان ما يدفع بالمرأة نحو الانحراف. ولأن (المرأة) مؤشر الخطيئة ليست النوع الغالب، مادامت الحبيبة الوفية الطاهرة النقية التي تسمو إلى درجة الحلم، فتبدد بلمسة منها كل ظلمة، و تمسح كل دمعة «كفكفي مني دموعي» (53) و تشفي كل جرح «بلسمي مني المجروح» (54) و تضمد كل قلب «ضمدي من قلبي القروح» (55) وهي الأرض المحبوبة عندما تسمو بحبها و تتحد دلالاتها بالوطن و بكل غال ممثلة بشخصية الجازية. فلجازية في ذهن كل واحد منا جسدا وروحا مادامت تمثل التراث المحلي (الجازية الهلالية) في بعده الإستراتيجي الشعبي المتأصل، و هي المخلصة في حبها من خلال النص لخطيبها نياب الذي ظلت تذكره في غيابه، رافضة زواجها بمحمد لمامد رغم كل الإغراءات، هي مثال المرأة الصبورة رغم توالي الأزمات:

أنت يا الجازية في هذه الحارة كل شيء...قد تجف البحار ...قد ترتخي الجبال...قد تجبن الريح...لكن الجازية يجب أن تبقى أبدا كبرياء (56)

و هي الأخت المساندة «ما أسعدني و الأقدار تمنحيني هذه الأخت الرائعة» (57) و زادت مكانتها الأخوية في قلب منير عندما وقفت معه موقفا مساندا، مواجهة لأعدائه «حين كسروا الباب و رحت أصرخ...» (58) بحدسها و ذكاءها أدركت أن أعداء منير كثر و لابد من الحذر منهم «كان ظني في محله ... قصدت بيتك مساءا و أخذت ما اعتقدت أنه مهم لديك... حوائج ناتا كراريسك صورك...رسائك...و بعض كتبك المفضلة.. » (59) و منير بصفته مثقف لا يهمه شيء سوى ما حملته الجازية و أنقذته من النيران،

 $<sup>^{52}</sup>$  – عز الدين جلاوجي، رأس المحنة ، ص: 110–111.

<sup>.112</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص:  $^{53}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> – المصدر نفسه، ص: 112.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> – المصدر نفسه، ص: 112.

 $<sup>^{56}</sup>$  – عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 277.

<sup>-57</sup> المصدر السابق، ص: 127.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> – المصدر نفسه ، ص: 251.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> – المصدر نفسه ، ص: 11.

فهذا موقف جليل من طرفها ظل منير يذكره. و تتبادل الأدوار ليقدم الكاتب نموذج المرأة (الزوجة) ممثلا في شخص عزيزة الجنرال وهي تخوض صراع هامشيا ضد الآخر (الرجل) و في الرواية زوجها سالم من هنا يتولد الإحساس بالفاجعة من الطرفين، فاحتقار الزوجة لزوجها رمز لقتل تلك القيم السلطوية التي طالما تمثلها الرجل، فتتسع الهوة بين الطرفين. وعكس الأخريات فنعزيزة الزوجة صورة واحد جلية، إنها صورة معكوسة على مرآة النفس، جسد خالى من الإحساس أو يكاد بلا رائحة بلا طعم، لا حب ينمو في قلبها، إنه دافع للاستغراب و الدهشة، هذا ما يمكن استخلاصه من مواقف كثيرة جمعت عزيزة مع زوجها سالم علاقة فاترة و حوارات جارحة، إذلال متواصل و أشياء أخرى عبرت عنها المقاطع التالية «كانت عزيزة قد خرجت من السيارة بالمرآب... و كان زوجها و هو يجلس بجانبها كالتابع الأمين...» (60) وهو المجروح في رجولته عندما تفضل عليه الطبيب فيصل «ركب سالم بوطويل فيي سيارة الإسعاف في حين ركب الطبيب مع عزيزة $^{(61)}$ و هو المهمش «أنت لا دخل لك $^{(62)}$ . فعزيزة زوجة أو غلت في احتقار زوجها و الحط من شأنه أمام مرأى أو لاده و هي تعيره بالجبن من خلال ولدها «يجب أن أقطع من قلبك عرق أبيك... أنت جبان مثله إما أن تكون مثلى أو أقتلكم جميعا...» (63) فهي ترى في نفسها الرجل و المرأة معا، و تسوء العلاقة أكثر و تتشوه صورة الزوجة و تتسع الهوة عندما تطلب منه الاعتراف للشرطة بدل ابنها المجرم «لا تضيع شباب ابنك يجب أن تعترف مكانه، أنت أنهيت عمرك و هو مازال في ربيع عمره»(64)، عندها يدرك الزوج أن زوجته انتهازية، أنانية، فعزيزة مثلت نموذج الزوجة المتسلطة المحتقرة، المتكبرة، أحسن تمثيل و غيرت من وظيفة الأنثى التي طالما صودرت أنوثتها من جهة، و من جهـة ثانيـة المـرأة الحنـون المعطاء.

<sup>- 3</sup> الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل، ص- 60

<sup>61 –</sup> المصدر نفسه ، ص:16.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> - المصدر نفسه ، ص: 89.

<sup>-91-90</sup>: سندر نفسه ، ص-63

<sup>64 -</sup> المصدر نفسه، ص:56.

ليعود الكاتب ويختار نموذجا آخر للزوجة الصالحة المساندة لزوجها الواقفة معه في أصعب الظروف حتى لا يأخذ القارئ في ذهنه صورة وحيدة و مشوهة في نفس الوقت للمرأة الزوجة، ذلك النموذج هو نوارة زوجة كريم، تلك القلقة في غيابه وهو في مركز الشرطة و لم يلتحق بمنزله في الوقت المعتاد «وأعادت نوارة زوجة كريم الاتصال للمرة الثالثة دون جدوى» (65) و يقودها قلقها لدرجة التفكير بالخروج للبحث عنه ليلا «و دار في خلد نواره أن تضرج للبحث عنه .... (66) و هي السعيدة برجوعه «ما كاد كريم يلج الباب حتى ارتمت على صدره و قد سبقتها الدموع لتمنعها عن الكلام و يبادلها الزوج نفس الشيء و وقف هو يضمها إلى صدره .... (67)، مشكلان بذلك أسمى آيات العلاقة الزوجية المبنية على أساس الحب، و يعلق الكاتب تعليقا يؤكد فيه على ضرورة توفر شرط الحب في الزواج «ما أصعب فراق دفء الحبيب و لو ليلة (86) وتمتن العلاقة أكثر و يزداد عنف الحب عند اشتداد المحن، فمحنة الزوج كبيرة و هو المتهم البريء الذي يدخل السجن ظلما لكن وقوف زوجته إلى جانبه بدد كل الصعاب «اهتم بنفسك لا تشتغل بنا، لا شيء ينقصنا» (69) و يعظم الحب بجملة «و أنا مستعدة المخلصة أروع تمثيل.

و هكذا نجد أن المرأة قد تقمصت أدوارا عدة تراوحت بيت السلبية و الإيجابية أوردها الكاتب بكل تفاصيلها، مركزا في ذلك على تراكم عوامل عدة تدخل في بناء شخصية المرأة و تكوينها، مؤكدا بذلك أن الإنسان ينتمي إلى بيئته و يرتبط بها، و بالتالى فهى مصدر قيامه يؤثر فيها و تؤثر فيه.

65 - المصدر نفسه ، ص: 19.

<sup>66 -</sup> المصدر نفسه ، ص:20.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> – المصدر نفسه، ص:20.

<sup>68 –</sup> المصدر نفسه ، ص:20.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> – عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل، ص:<sup>69</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> – المصدر نفسه، ص:229

أما الجدول اللاحق فنحصي من خلاله أسماء كل الشخصيات النسوية التي وردت في كل الروايات و دور كل واحدة منهن، مشيرين في نفس الوقت انه يمكن لمرأة واحدة أن تتمثل أدوارا عدة:

| المرأة المومس  | المرأة البنت                                              | المرأة الأخت                           | المرأة الحبيبة                 | المرأة الزوجة                                                                                      | المرأة الأم                                                                                                      | رواية                    |
|----------------|-----------------------------------------------------------|----------------------------------------|--------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| المرأة المدينة |                                                           |                                        | شخصية نون                      |                                                                                                    |                                                                                                                  | سرادق الحلم<br>و الفجيعة |
| عبلة الحلوة    | -عبلة ابنة<br>ابراهيم<br>-الجازية ابنة<br>عمي صالح        | –الجازية أخت<br>لمنير و عبد<br>الرحمان | -الجازية<br>-حسناء             | -هجيرة زوج<br>عبد الرحمان<br>-عرجونة زوج<br>عمي صالح.                                              | -عرجونة أم<br>(عبد الرحمان<br>و الجازية).<br>-علجية(أم<br>الجميع)                                                | رأس اخنة                 |
| لعلوعة         | -العطرة ابنة<br>عبد الله.<br>-فريدة و نورة<br>ابنتا عزيزة | نورة و فريدة<br>أختي فواز              | —نوارة<br>—ذهبية بنت<br>الطاهر | -سليمة زوج<br>عبد الله<br>-عزيزة زوج<br>سالم.<br>-نوارة زوج<br>كريم السامعي.<br>-عطرة زوج<br>فواز. | -سليمة(أم سمير و العطرة) -نوارة أم (ياسر سلسبيل) -بدرة(أم وردة)أم سالم. و اختيه)عرجونة (أم عزيزة)فتيحة الزينة(أم | الرماد الذي غسل الماء    |

#### 5- شخصية المثقف، صوت بلا صدى:

إن تشطّي الهوية و تمزق الوحدة الوطنية، يؤديان بالــذات إلــى السـقوط و الاختلال و يقويان لديها الشعور بالعراء و الغربة و الضآلة «و أنا الغريب ... أجرع الفزع المرير ...» (71) «كن الغريب دائما عن نفسك» (72) «أنا في أمــة تــداركها الله غريب

<sup>71 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 10.

كصالح في ثمود» (73) ففي ظل الصراعات الطبقية المحتدمة و صراعات الأنظمة الحاكمة و فسادها و النزاعات العقائدية ضد كل الشرائح الاجتماعية عاش المثقف. وفي أعمال جلاوجي يمثل المثقف الرأي الآخر المغايرو المشاكس و صوت العقل و منظار الأفكار لذلك سيلاقى المتاعب يشرد و يضطهد، ويسجن و يهمل و يحقر ... و يترك في عزلته التي اختارها إما مجبرا أو مخيرا.مما يدعونا للتساؤل أين المثقف الذي « يحيا في البرج العاجي، و يسبح خياله حرا في الفضاءات الواسعة الرحبة، و يتوسد ندف الغيوم البيضاء. لم يعد قادرا على العثور على موطئ قدم يلاحق من الداخل أو لا لأن الداخل هو الجحيم الأكبر ، هكذا يعرف (فوكو) الاضطهاد، إنه في الداخل. المضطهد لم يعد كائنا اجتماعيا لأنه انفصل عن المجتمع بل فصله المجتمع و همشه و أهمله و استأصله كالزائدة الدودية. المثقف لا دور له في العالم الجديد العالم الجديد يتربع على عرشه (أفلاطونات) جدد»(74)، لذلك فشخصيات جلاوجي المثقفة تشعر بالخواء الداخلي، فهي مستلبة الإرادة و الحقوق و المشاعر و بالتالي فهي خاضعة و منصاعة، مستسلمة استسلاما يشل حركة الجسد و يخدر الروح «و المشكلة أننى لم أفعل شيئا حتى الآن... و في الوقت ذاته لم أغير سير الأحداث أنا مجرد متفرج سلبي تسخر منه حتى الفئران»(75) ومع ذلك فهي مكافحة و مسايرة لكل الظروف على الأقل هي لم تغادر وطنها و بقيت محافظة على إنسانيتها من كل مسخ قد يصيبها، و هي الموجهة المتحدية الصابرة رغم حدة الأعاصير متمثلة في شخصية منير، هذا الذي ظل يصرخ دون أن يجد من يلبي نداءه و نداء الثقافة، هو مثقف طالما حاول الدفاع عن فكرة مفادها ضرورة مسايرة الثقافي بالاجتماعي و السياسي، هذا ما تبلور في ذهنه و هو المثقف الملم بمختلف الثقافات العربية و الغربية، عرف برأيه السديد، في صوته العادي نبرة مثقف، لطالما أدرك نظرة الناس إليه و التي توحى بالكثير من السخرية من أحلام المثقفين «يا منير متى

 $^{72}$  – عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 177.

<sup>.86</sup> - عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: .86

<sup>74 –</sup> محمد معتصم، الرؤية الفجائعية، ص: 180.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> –عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 76.

تفطن لحالك، الناس يعيشون الواقع و أنت تحلم بحياة وسط الأوراق» (76) و لا يجلب إلا التعاسة و لا يمتهن غير ذلك «هؤلاء الناس يلهثون خلف ما يملأ بطونهم ... لا ما يملأ عقولهم حول مكتبتك إلى محل لبيع المواد الغذائية و سترى كيف تتغير حالك أو أخرج من هذه الأرض الملعونة »(77) فلا المثقف و لا ثقافته و لا كتبه يحتاجها الناس، خصوصا إذا كان فقير الا يملك حتى مهر زواجه، و هموم الآخرين تقف حائلا بينه و بين تحقيق حلمه إضافة إلى افتقاده الأمن و الأمان في وطن يعيش مافيا الإرهاب، مافيا السلطة و ذوي النفوذ و المال «إلى متى و نحن لا نحس في أرضنا في أعشاشنا بالأمان؟ لقد صرت أتلقى كل يوم رسالة أنهض صباحا و أنا على يقين أن رسالة تنتظرني بفارغ الصبر تحت الباب يتهمني أصحابها بالوقوف مع الطاغوت و مرة يتهمني كاتبوها بأنني إرهابي مناهض للسلطة و الوطن و الديمقراطية و يجب عليه أن أتوب»(78)، وسط هذه النيران الملتهبة بقف المثقف تائها...

#### ماذا لو طرت مثل الحلاج

أمسك بطرف منديلي فقط ثم أطير الأفر من هذا الجحيم الذي أعيش فيه (79)

إضافة إلى حالة نفسية متأزمة نترك لـمنير فرصة التعبير عنها «حالتي النفسية تكاد تنهار كانت أسناني تتساقط بشكل عجيب» (80) و لا يتوقف الأمر عند هذا الحـد فـي النعامل مع هذا المثقف الذي يسجن ظلما «تكومت في مكاني على البلاط البارد و سـرحت بفكري ... ما معنى أن تنتهك حرمة إنسان ليلا، و يجر ليلا من بيته إلى الحجز و يرمى فـوق بلاط بارد ...» (81) و نقل حدة المعاناة كلما فكر المثقف «أن الكثير من السجون العربية تئن بآلاف المثقفين لعشرات السنوات... دول عربية عربقة بحجم بابل أفرغت من كـل مثقفيها لأنهم أبوا أن يسبحوا للآمر الناهي فيها بكرة و أصيلا.. نطفة الحجاج التي زرعها مازالـت معطاء ولودا و سيوفه يأبى أن يلثم..» (82).

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> – عز الدين جلاوجي، رأس المحنة ، ص: 80.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> – المصدر نفسه ، ص: 79.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> -عز الدين جلاوجي، رأس المحنة ، ص: 134.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> – المصدر نفسه ، ص: 134.

<sup>80 -</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة ، ص: 172.

<sup>81 -</sup> المصدر نفسه، ص: 177.

<sup>82 -</sup> المصدر نفسه ، ص: 178.

إذن رغم المواجهات و التحديات، مازال المثقف لم يتجاوز الإطار المرسوم له من طرف السلطة. ليبقى منير شخصية سلبية من جانب اكتفائها برصد «السلوكات و الظواهر و عدم المباشرة و المساهمة في اقتراح حلول لها، و هي ميزة رسمت بها كل الشخصيات المثقفة في متوننا السردية»(83).

و نمثل للنموذج الثالث للمثقف بشخصية فاتح اليحياوي المثقف الذي يقف منعز لا في مكان بعيد متحاشيا العالم الخارجي، بعدما اصطدم و انهزم بواقع مر «فالانعزال يشمل الذات المزدراة الذات المهزوزة و قد مورس عليها أعنف فعل ممكن، إنه الإهمال و الإقصاء و تحسيسها بالدونية و اللاجدوى» (84) و فعلا هذا ما حدث مع فاتح الشاب المثقف الذي كان «يفيض حماسا و يتدفق حيوية فألهب العقول و القلوب» (85) وحده كان يدرك زيف القانون و ظلم السلطة «كان يدرك جيدا أن سكان عين الرماد هم ضحية مؤامرة بين من يملكون الدينار و من يملكون القانون» والشيء الإيجابي الدي يسجل عليه أنه حاول إصلاح واقعه و تغييره بثورته على عزيزة لكن حدث ما لم يكن بتوقعه «لقد تدخلت القوات العمومية و فرقت المتظاهرين ليحاكم فاتح و يشهد بعض المتضررين على صحة ما وجه إليه من تهم» (87) و يسجن فاتح ويعتزل الناس معلنا

« أن هذه الأمة قد قضى عليها القدر بالذل و الهوان» (88) لكنه خرج بشخصية أخرى بعد تجربة الاعتقال بشخصية « مفرغة من الداخل، بلا إيمان، بلا هدف فتحصد الجسد الضئيل في غرفة منزوية كتب على بابها غار حراء» (89) عندها لزم « غرفته لا يبرحها» (90) حتى الوظائف الاجتماعية تصبح عبئا يثقل كاهل الذات (الزوجة، الرفيق) «ظل فاتح اليحياوي يرفض الزواج مخيبا آمال والديه ... مؤكدا مقولة أمه: فاتح تزوج الكتب» (91).

 $<sup>^{83}</sup>$  – بشير بويجرة محمد، أزمة الهوية أم عبثية الراهن في رأس المحنة.

<sup>84 -</sup>محمد معتصم، الرؤية الفجائعية ، ص: 184.

<sup>85 –</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 43.

<sup>86 –</sup> المصدر نفسه ، ص:43.

<sup>87 -</sup> المصدر نفسه، ص: 43.

<sup>88 -</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء ، ص: 44.

<sup>89 -</sup> محمد معتصم، الرؤية الفجائعية، ص: 185.

<sup>90 -</sup> المصدر نفسه ، ص: 85.

<sup>91 -</sup> المصدر نفسه ، ص: 21.

هكذا هي حال المثقف في الاعتزال و قد تخلى عنه العالم و رفضه المجتمع، و قد تخلى هو عن هذا العالم و عن هذه الأمة، التي لا يجد سبيلا في خلاصها فهي لا تفهمه و لا تستحق أن يعاني من أجلها، بذلك فهروبه و اعتزاله في نظرنا كان ليجابيين و هو مثقف إيجابي حتى و إن لم يسمع صدى لصوته، فيبقى فراره مبررا إلى أحضان الطبيعة «هذا مكانك الطبيعي يا فاتح، يجب أن تفر من تلك الكتل البشرية المريضة و من مدنهم الموبوءة، و من شعائرهم و طقوسهم الزائفة لست أنت الأول و لن تكون الأخير لقد فر أبو العلاء إلى عماه و إلى غرفته الضيقة، و فر حي ابن يقظان، و فر محمد ابن عبد الله، كل الفلاسفة و المفكرين و الأنبياء، و.. ما يهمك أنت إن صلحوا أو فسدوا لا سبيل إلى إصلاحهم و تقويهم ... لقد قلت كلماتك في أدانهم و لم يسمعوا: الساكت عن الحق شيطان أخرس، و أنتم جميعا ساكتون عليكم اللعنة أيتها الشياطين الخرساء...» (92).

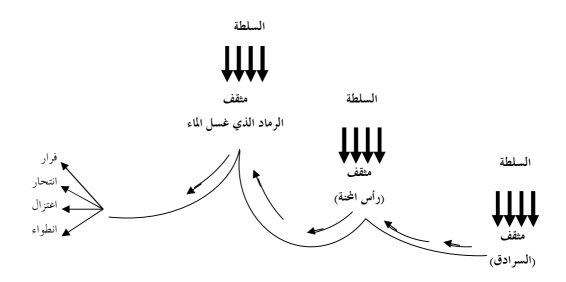
أخيرا، و من خلال نصوص جلاوجي نكتشف أنه قدم لنا صورة للمثقف، تبدي ملامحها شدة الأزمة التي يمر بها و لازال يعاني الاضطهاد و الظلم المسلط عليه من كل الجهات.

- لاز الت السلطة تقف في الطرف النقيض للمثقف، و تعاكسه في كل مبادئه و تكذبه في كل أفكاره، و تعلن جنونه في كثير من المواقف لتكون نهايته سجنا مريرا، قتلا مفجعا، منفى طويل خلف سرادق الفجيعة.

- لازال المثقف مجرد صوت بلا صدى، و لازال المجتمع يمارس عليه لعبة التهميش و الاحتقار.

- يقدم لنا الكاتب رسما بيانيا نتابع فيه مسار تطور المثقف، عبر الروايات الثلاث، فهو المتفرج المنصاع للأوامر و لكنه الصابر على المحن و هو صاحب الأفكار النابغة الحالمة بغد أفضل و هو المطبق لهذه الأفكار و المنفذ لها لكنه سرعان ما يصطدم بصخرة السلطة و سوط القانون و ذوي النفوذ و المال، و يمكن أن نمثل بهذا الرسم البياني لتقريب الفكرة أكثر:

 $<sup>^{92}</sup>$  – المصدر نفسه ، ص: 88.



من خلال هذه الأعمال يتضح أن الكاتب ينئ عن رؤية استشرافية لحالة أمة لا تقدر مثقفيها، فهي أمة لن تنعم بطيب العيش و هي تقطع الصلة بينه و بينها، إنه الكاتب—يخاطب فينا عقولنا محذرا باقتراب لحظات الانهيار مادمنا أمام عالم آيل للسقوط في أي لحظة، إنه يتوقع الكارثة قبل حضورها و يستشعر أزمة المثقف انطلاقا من كونه المثقف في حد ذاته، و في نفس الوقت يطرح أسئلة تراوده وهي: متى سينعم المثقف بالراحة و الاطمئنان في وطنه؟ متى تعود له هيبته و رهبته؟ ومتى يحق له القيام بدوره على أحسن وجه بعيدا عن التقرب زلفي إلى الحكام؟ متى يسقط قناع التصنع و التهريج ... ؟؟؟.

خلاصة: نخلص في الأخير أن تحليانا لنماذج الشخصيات حسب ترتيبها في الروايات ناتج عن فهمنا الخاص للنص من خلال العلاقة التي نشأت بيننا و بينه، و بالتالي فهذا التحليل ليس نهائيا، لأن الاختلاف في فهم النص يعود بالدرجة الأولى الحتلاف العلاقة التي تربطه بالقارئ «فكل قارئ ينفعل انفعالا خاصا به مع أنه يسلك عين سبل القراءة التي يفترضها النص على جميع القراء و عليه فإن القراء يطلون على الأحداث الروائية من خلال وجهة نظر الشخصية و يتباهون معها و لكن ردود أفعال هؤلاء القراء أمام هذا التماهي الآلي الذي تثيره المعرفة المشتركة، تختلف اختلافا قد يكون كبيرا فمنهم من يرى في كل ذلك إثراء في معرفة الشخصيات و خبايا نفوسها و يوافق بالنتيجة على سلوكها أو يقبل بعض الشيء و

لكن بعضهم يرى في ذلك مبررا لإدانة الشخصية أخلاقيا»(93)، مـثلا شخصية عزيزة ، شخصية امحمد لملمد، شخصية الغراب و مع ذلك فشخصيات جلاوجي تعيش صراعا نفسيا و اجتماعيا و سياسيا و ثقافيا، تعيش أزماتا و محنا و تركن خلف سرادق الفجيعة، عبر عنها الكاتب بكل واقعية تمس كل الفئات و شرائح المجتمع و هذا أمر طبيعي، لأن الكاتب ابن مجتمعه و أمته و لا يكتب خارج إطار هما و بالتالي فالرواية ليس بمقدور ها «قط أن تعرض كونا يختلف الاختلاف كله عن العالم الذي نعيش فيه» (94)، «فالنص الروائي يعجز عجز اكاملا عن إبداع شخصيات تختلف اختلافا كاملا عن الشخصيات الحية التي يحتك بها القارئ في حياته اليومية»(<sup>95)</sup> و نحن نصادف الآلاف من شخصية **عزيزة** في حياتنا اليوميـــة و الآلاف من الشخصيات المضطهدة و المغمورة حقوقها، كشخصية عمى صالح وكذا العديد من الأشخاص الذين يقضون حياتهم مطاردين باحثين عن الراحة كالشخصية الرئيسية في السرادق، وغيرها من الشخصيات التي ما هي في الحقيقة إلا نماذج مصغرة الشخصيات موجودة حقيقة في حياتنا، بل إن أكثر المخلوقات غرابة كما ألفينا ذلك في رواية (س.ح.ف)حاكم المدينة السيد غراب، و نائبه السيد لعن إضافة إلى (الفئران، النخلة سنان الرمح...) فهي «تظل تحتفظ بصفات و خصائص يستعيرها المؤلف من تجربة العالم الحقيقي الواقعي»(96) و ليست هذه المخلوقات في نهاية المطاف إلا كائنات بشرية مشوهة و لنتأمل النص التالي عندما يصف الكاتب الغراب قائلا «كنت حدثتكم عن الغراب و هو طويل نحيل أطرافه ضعف جذعه المتكور ككرة مطاطية كبيرة...الامتداد فيها إلى الأمام و الخلف أكبر بكثير من امتداده و عرضه، يرتدى في العادة لباسا أسودا صنع خصيصا من ريش الغربان، يظهر في بعض الأحيان جناحان يستطيع أن يطير بهما حيث يشاء و يريد كما يتحول فمه و ذلك أمر نادر إلى منقار أبيض حاد خاصة في عيد الغربان... و يقال أن أظافر قدميه مخالب و لولا الحذاء ينتعلم معكوسا لأنكشف

<sup>- 17</sup> 

<sup>94 -</sup> المرجع نفسه، ص: 44.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> - المرجع نفسه ، ص: 57.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> -المرجع نفسه، ص: 57.

أمره»(97)«هذه كلها صفات بشرية اكتفى الكاتب بتضخيمها مستعيرا من عالم الإنسان و الحيوان و سبب ذلك أنه يستحيل على المؤلف أن يصف وصفا كاملا إنسانا حقيقيا»(98) حتى في توظيفه-الكاتب-في الشخصيات التاريخية (حي بن يقظان) لم يتوغل في وصفها أو لشخصيات شاركت في ثورة التحرير يشير «أنها شخصيات حقيقية نالت شرف الشهادة في سبيل الله أثناء ثورة التحرير المباركة و يضيف قائلا: أن الجميع يشهد بشجاعتهم الأسطورية»(99)، فالكاتب يترك المجال مفتوحا للقارئ لأنه يدرك أن «هؤ لاء الأشخاص التاريخيون يستمدون كثافتهم و قوامهم من ثقافة كل قارئ عربي والتحامه بتاريخيه و هم يعيشون بكليتهم في ضميره و بما أن الرواية تعجز عن الإحاطة الشاملة بهم (فإن كل رواية من الروايات الثلاث) تسكن إلى معرفة قارئها في تاريخه ليكمل ما لا يذكره النص الأدبي»(100)، إنها دعوة لضرورة توفر قارئ متشعب الثقافة، وحتى في وصفه الكاتب-«الشخصيات الروائية أو إطارها الجغرافي أو الموقف الروائي وصفا كاملا فإن القارئ يكمل السرد من خياله إطارها الجغرافي أو الموقف الروائي وصفا كاملا فإن القارئ يكمل السرد من خياله المنه مفتوحة من خلال عدم إفصاحه على النهاية التي آلت إليها كل مدينة.

#### دلالة الشخصية:

تختلف أسماء الشخصيات من رواية لأخرى ،ومن راو لآخر و «يترجع استخدام الروائيين لأسماء شخصياتهم الحكائية بين مستويين تعبيريين دائما، مستوى اعتباطي يخلو الاسم معه من أي دلالة و آخر رمزي يبدو الاسم معه موحيا و زاخرا بالدلالات المعبرة عن السيمات المميزة لهذه الشخصية المادية و المعنوية» (102). و لما كانت الشخصية محورا تدور حوله كل الأحداث و الاسم فيها يأخذ غالبا طابع الاختيار المدروس الذي تتطلبه الشخصية الروائية لأنه تمثل لقيمة محدودة نشير على مسماها من دون مطالبة مسبقة لها بأن تدل عليه بقوة وجودها

<sup>.84 -</sup>عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص:  $^{97}$ 

<sup>.57</sup> مصطفى حسن سحلول، نظرية القراءة و التأويل ، ص:  $^{98}$ 

<sup>99 -</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 264.

<sup>100 -</sup> مصطفى حسن سحلول، نظرية القراءة والتأويل ، ص: 58-59.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> - المرجع نفسه ، ص: 59.

<sup>.113 -</sup> نضال الصالح، النزوع الأسطوري في الرواية العربية المعاصر، ص $^{102}$ 

... « لذا فإن الاسم توكيد لخصوصية ذات طابع مترسخ من الدلالة المتواترة، لما اختير له من دال ينطق بمدلول ، و في الرواية العربية نقرأ أمثلة كثيرة على نجاح الروائيين في اختيار أسماء شخصياتهم، و لعل نجيب محفوظ من أبرع هؤلاء إذ أن له طريقة في اختيار الأسماء سواء تلك التي تمثل العزة و الرفعة، أم تلك التي تمثل الخسة فبعض أسماء الشخصيات كانت تحمل معان النبل أو السخرية»(103) و قد وعى جلاوجي هذا الدور في روايته و جعل اسم الشخصية متلائما و مكملا لجملة التقنيات الفنية التي يتبعها الروائي و هو يقدم شخصيته ليتطابق الاسم مع المسمى، نظرا لاعتماد الروائي على الاسم الذي يبرز الشخصية و يحمل ملامحها النفسية و الاجتماعية، كما يحمل العديد من المعانى و الدلالات التي تهدف الرواية للتعبير عنها فهو -الكاتب- قد درس شخصياته في مختبره الإبداعي قبل و لادته على الورق «لتكون متناسبة و منسجمة حيث تحقق للنص مقروئيته، و للشخصية احتماليتها و وجودها و من هنا مصدر ذلك التنوع و الاختلاف الذي يطبع أسماء الشخصيات الروائية»(104). و السؤال الذي يطرح نفسه هنا من أين تتبع أهمية الاسم؟ هل تتبع من اسم العالم الأول؟ و هل يكتفي به الروائي أم يقرنه بكنية أو نسبة أو لقب؟ هل لذلك علاقة بالمعلومات المقدمة على الشخصية ؟ ما الحوافر التي دفعت الروائي إلى استعمال هذه الأسماء ...؟. مؤكد أننا بالإجابة على هذه الأسئلة سنساهم أكثر في تحليل بناء الشخصية سواء كان الاختيار مقصودا أم لم يكن. إنسا بغزونا عوالم جلاوجي الروائية من خلال نصوصه رأينا اختياره الدقيق لشخصياته و من ثمة لأسمائها المبررة من خلال ما يقدمه للقارئ من تفسيرات توضح لم سميت الشخصية الفلانية بالاسم الفلاني ؟ مثبتا بذلك عدم اعتباطية في اختياره أسماء شخصياته، هذا الاختيار الذي ارتبط بمستويين اثنين، أما الأول فيرتبط بالأسماء التراثية السائدة في المجتمعات الشعبية، و الثاني يرتبط بالأسماء الأكثر انتشار في الأوساط الاجتماعية

103 - محمد قرانيا، السنائر المخملية، الملامح الأنثوية في الرواية السورية حتى عام 2000، دراسة منشورات إتحاد الكتاب العرب،

دمشق2004، ص: 07.

<sup>104 -</sup> محمد قرانيا، الستائر المخملية، ص: 07.

عامة، و لاسيما في الأوساط المتوسطة و البرجوازية لتفصح عن رؤيته من خلالهاو تتكثف دلالتها في سياق الروايات و أحداثها و نبدأ بأول رواية:

## رمزية الأسماء في سرادق الحلم و الفجيعة:

يقدم نص (س.ح.ف) أشكالا متعددة للاغتراب الذي مس جميع المجالات الفكرية و السياسية والاجتماعية، فجاءت الشخصيات بذلك غريبة بداية من أسمائها التي اختارها الكاتب مناسبة و هذا الاغتراب ذات دلالات رمزية إيحائية، ممثلة بذلك المستوى التراثي، فقد حملت كل شخصية رمزا لا اسما عاديا كما اتخذت هذا الأخير اسما لها، فقد ربط الاسم «علاقة مع دلالته الروائية من خلال معناه المعجمي أو تركيبه الصوتي أو من خلال رصيده التاريخي، كما يوحي بجزء من صفات الشخصية النفسية أو الجسدية أو دورها و وظيفتها» (105) و نبدأ باسم الشخصية الأكثر محورية و حركة و هي شخصية:

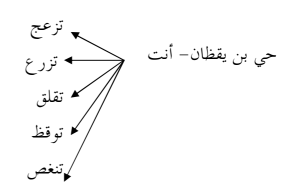
- السيد الغراب: إن اختيار الكاتب هنا لاسم الغراب جاء مطابقا للحدث، و قد حمل هذا الاسم دلالات عدة معجمية و جسدية و صوتية، كلها توحي بالغرابة، موضحة في قول الكاتب: «هو مخلوق متميز فريد من نوعه، نحيف طويل، صغير السرأس، معروق الأصابع ركبت فيه كل أشكال و أنواع الدمامات... كل من يراه يعترف أن لا عين رأت و لا أنن سمعت و لا خطر مثله على بال ينتعل حذاءه معكوسا و ينكمش فتغوص رقبته في صدره حتى تتلاشى و يظهر رأسه صوانا بكماء وضعت دون مبالاة على كومة من عظام» (106)، فالاسم هنا من خلال هذه الفقرة، يوحي بالغرابة التي يثيرها كل عنصر مكون لهذه الشخصية و يدخل في تركيبتها الغريبة، إضافة إلى أنه يتوافق و الشخصية التي مثلت دور الحاكم السياسي للمدينة التي استغلها و مارس عليها كل مظاهر الغرابة جهارا من خراب و سيطرة وانتهاك للحرمات متنكرا بزي الحاكم.

- اسم حي بن يقظان: بمجرد سماع هذا الاسم، تتبادر إلى ذهن القارئ القصة الشهيرة حي ابن يقظان لابن طفيل، و يتأكد أنه لا يمكن أن يكون استحضار هذا الاسم اعتباطيا ذلك أنه يحمل زخما تراثيا عميقا «يجرد الشخصية من ماديتها و يضفي

<sup>105 –</sup> محمد قر انيا، الستائر المخملية، ص: 09.

 $<sup>^{106}</sup>$  – عز الدين جلاوحي، سر ادق الحلم و الفجيعة، ص: 31.

عليها حلة أو حللا تصبح داخلها رمزا يشع بدلالات مختلفة، و متعددة لكنها تصبب في اتجاه واحد و يتعلق الأمر بالترميز للحالات و الأحداث المعاصرة عن طريق إيجاد معادل موضوعي في الموروث العربي» (107)، فقد اختار الكاتب هذا الاسم لبلوغ دلالة عميقة مفادها أن اسم حي يبعث على الحياة و الوعي بها، و يمكن إطلاقه على كل شخص يدعو للتغيير من اجل بعث الحياة في النفوس المريضة الغافلة عن الحقيقة، تماما كما فعل حي بن يقظان الشخصية الأصل في التراث العربي و في الرواية ما يثبت تطابق الاسم مع المسمى من خلال الفقرة التالية «خلنك كتلة تسعى تدفعها الريح فوق تحت فإذا بك حي بن يقظان تريد أن تزعج موتانا فتزرع فيهم الحياة...؟ و تريد أن تقلق المدينة فتوقضها من سباتها العميق و تنغص عليها أحلامها الجميلة» (108)، فإذا تأملنا ما قام به حي بن يقظان من خلال الفقرة نكتشف ما يلي:



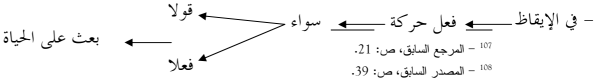
\* نلاحظ أن كل الأفعال تتطابق مع اسم الشخصية (حي ابن يقظان) .

\* الفعل يتطابق مع الاسم إذا أحدنا الأفعال بأبعادها الإيجابية الدافعة للحركة من أجل الحياة .

\* كل الأفعال دالة على الحركة، و في الحركة حياة، يقظة عكس السكون الذي يدل على الموت

- ففي الإزعاج \_\_\_ حركة \_\_\_ تؤدي إلى \_\_ القلق \_ و من ثم الانفعال (و في الانفعال حركة)

- في الزرع \_\_\_\_ نماء \_\_\_ حركة من الأسفل إلى الأعلى \_\_\_ و هو يتحرك يحيا



فقولنا: أنغص على فلان عيشه أي أشوش عليه نمط حياته، أعكر مزاجه، أغير من حياته التي هي في نظره صائبة، فبمحاولتنا إصلاحه و إصلاح أفكاره، وإيقاظه بطرق مختلفة، هدفنا في ذلك و من ذلك دفع الحركة في السكون و ضرورة رؤية الحياة و الأشياء بمنظار آخر، و منه ففعل التنغيص فعل إيجابي هدفه بعث الحياة.

من خلال ما سبق يتضح للقارئ أن اختيار الكاتب لاسم حي بن يقظان ليس عبثا بل إدراكا منه أن في تراثه العربي هناك «ما يمكنه من استحضار شخصية يستطيع شحذها بمأساة عصره أو زيفه» (109).

- اسم نون: نون، هو اسم المرأة التي أحبتها الشخصية و تعلقت بها، و أمضت رحلة طويلة و شاقة للبحث عنها و إدراكها، فالاسم جاء هنا على هيئة حرف، و الحرف يحمل من الدلالات مالا يعد و لا يحصى، دليلنا في ذلك بداية عدد كبير من الصور القرآنية بحروف، و ربما اختار الكاتب هذا الاسم من هذا الباب دلالة على السمو و الطهر، بما أن (نون) كان اسما للحبيبة كما أنه صورة لحلم جميل في ذهن الكاتب يحمله للمدينة . و يمكن أن يكون اسم هذه المرأة التي أحبها يبتدئ بحرف النون، و الكاتب اختار الحرف الأول من الاسم للإشارة إليها دون الإجهار و الإعلان به و يبقى لهذا الحرف تفسير لا نجده إلا في ذهن الكاتب. كما لم تفسر معظم الحروف التي ابتدأت بها السور القرآنية و تفسيرها يعلمه الله عيز و جل، و هذا تحفيز للقارئ و المفسر معا للتساؤل و البحث أكثر.

نشير في الأخير، أن كل أسماء الشخصيات في رواية (س.ح.ف) جاءت مشفرة، رمزية مستسخة، ذات دلالات تأويلية عميقة تتوافق مع إيحاءاتها و معانيها في الرواية، كما تتوافق مع الشخصية ووضعها في الحدث، فهي بذلك أسماء مدروسة و منتقاة بعناية لا تعرف الاعتباطية طريقا إليها كما نشير أن الأسماء

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> – محمد قرانيا، الستائر المخملية ، ص: 21.

المدروسة ليست كل ما ورد في الرواية، لقد اخترنا ما رأيناه محوريا و ذا أبعاد أكثر دلالة.

## رمزية الأسماء في رأس المحنة:

غدت الشخصية في روايات جلاوجي بؤرة مشعة تتلقى و تتجمع حولها و عندها خيوط كل الأحداث، لذلك أو لاها أهمية كبيرة بداية من اختياره ما يناسبها من أسماء، غايته في ذلك تقريبها من ذهن القارئ و من الواقع و من ثم جعلها متميزة بالوضوح و التفرد، و الرواية مليئة بالنماذج التي تثبت ما نقوله فمــثلا لــو أخــذنا أسماء شخصياته الأنثوية على سبيل المثال الجازية فنجده يحلق بالقارئ بعيدا عبر تخوم الذاكرة الشعبية و التراث العربي، فالجازية في ذهن كل قارئ و هي مرتبطة بسيرة بنى هلال (الجازية الهلالية) التي روى عنها الكثير في صفة الجمال، فتعدت بذلك كونها شخصية محددة الملامح إلى رمز فالاسم هنا ذو دلالات رمزية ضاربة في أعماق التراث و جذور الوطن يقول الكاتب: «لا تخافي يا الجازية، يا أمل الجميع»(110). فهنا تعدت دلالة الاسم الشخصية إلى الوطن، و الوطن أمل الجميع و ترد هذه الدلالة مصرحا بها في قوله: «ما علاقة الجازية بهذه الأرض؟ الجازية هي هذه الأرض»(111)، فبتحميل الشخصية اسما ذا دلالة، جعلها شخصية بارزة في الرواية يتطابق اسمها معها، و نمثل أكثر السم هذه الشخصية و لباقي الأسماء التي اخترناها بالجدول التالى، و قبل ذلك لابد من الإشارة إلى أن العلاقة بين الاسم و معناه قد تقوم «على التضاد و التنافر، إذ يلجأ الكاتب إلى منح الشخصية اسما يتناقض مع ماهيتها بغية إظهار المفارقة التي من شأنها التركيز على الشخصية و توضيحها و إظهار خصوصيتها أو فرديتها»(112)، كما أنها قد تقوم على الاتفاق و التواؤم «عندما يختار الكاتب اسما مطابقا لوضع الشخصية في الحدث كما ينسجم مع أبعادها النفسية و الثقافية و لتتماشى مع الشخصيات النمطية ذات الحضور الواسع

<sup>110 -</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 15.

<sup>111 -</sup> المصدر نفسه ، ص: 33.

<sup>112 -</sup> محمد قرانيا، الستائر المخملية، ص: 19.

# اجتماعيا نظرا لأهميتها في تشكيل الخطاب و لما لها من حضور ثقافي و مكانة اجتماعية، إذ تدل الشخصية على وضعها و مكانتها»(113)

## جدول توضيحي لأسماء الشخصيات في الرواية و علاقة الاسم بمعناه

| علاقة الاسم بمعناه                                                                                         | ص   | أمثلة من الرواية                                                                                                                                                                                                                                                                        | الدلالة السيميائية للاسم                                                                                                                                                         | اسم       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|                                                                                                            |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                  | الشخصية   |
| نلاحظ من خلال هذه الدلالات مدى                                                                             | 107 | «كانت سيدة النساء جميعا و سيدة الحسن و الجمال».  *«عيناها الجوهرتانو صفحة وجهها                                                                                                                                                                                                         | <ol> <li>اسم يحمل كل معاني الجمال</li> <li>الجسدي و الروحي</li> </ol>                                                                                                            |           |
| توافقها مع اسم الشخصية و منه<br>فالعلاقة بين الاسم و معناه علاقة<br>توافقية، و الجازية في الرواية قد تمثلت | 127 |                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۰                                                                                                                                                                                |           |
| كل هذه المعاني.                                                                                            | 107 | * «و في عينيهـــا كبريـــاء صـــالح<br>العلواني»                                                                                                                                                                                                                                        | 2. اسم يرمز إلى الكبرياء                                                                                                                                                         | 1.الجازية |
|                                                                                                            |     | *«دخلت علي المتجر مبتسمة فأشرقت                                                                                                                                                                                                                                                         | 3.يحمل معان الحياة و                                                                                                                                                             |           |
| - توجد علاقة صوتية بين،الجازيةو<br>الجزائر فالجازية هي الجزائر ذاتما.                                      | 127 | جنباته، و رحلت كل همومي »                                                                                                                                                                                                                                                               | الإحساس بالراحة .                                                                                                                                                                |           |
|                                                                                                            | 33  | *«الجازية هي هذه الأرض »                                                                                                                                                                                                                                                                | 1.4جازية رمز للوطن                                                                                                                                                               |           |
|                                                                                                            | 110 | على عرش العشق»                                                                                                                                                                                                                                                                          | حلاوته                                                                                                                                                                           |           |
| علاقة توافق بين الاسم و معناه                                                                              | 109 | * «و هم يتحدثون عن جمالها يصفون كل جزء فيها وجهها شمس شعرها حرير و فمها خاتم أصابعها ذهب، ساقها جوهر»   * «لكن ابراهيم لم يستطع ان يواصل فرض سيطرته على الحلوة إذا ما فتئت أن كسرت ذلك الطوق عليها و أصبحت تأخذ زينتها و تخرج متى أصبحت تأخذ زينتها و تخرج متى شاءت متنقلة بين الحمامات | 2.اسم يحمل دلالات توحي بسوء الأخلاق و الترف و المجون، فغالبا ما يختار الكاتب لاسم ذات السير اللأخلاقية أسماء كهذه، للدلالة على الحالة الإجتماعية للشخصية او على ألها امرأة مومس. | 1.2 لحلوة |

113 – المرجع نفسه، ص:19.

| علاقة توافق بين الاسم و معناه فاسم<br>منير يتوافق و شخصية المثقف في<br>الرواية. | 117        | و الحلاقات و الأعراس و كثر الحديث عنها حقا و باطلا بـل و رآها البعض تركب السيارات الفخمة مـع الغرباء »  *«ثم هامت على وجهها تبيع جسدها مومسا على قارعات الطرق » |                                                                                               | 3.منير          |
|---------------------------------------------------------------------------------|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
|                                                                                 | 111        | 1.«منير مثقف»                                                                                                                                                   | 1.اسم يدل صاحب العقل المنير، و                                                                |                 |
|                                                                                 | 249<br>196 | 2. «ترامت الكتب العديدة التي كانت<br>معي»<br>3. «كل مافيه من صلابة و فطانة مني»                                                                                 | الرأي السديد. و الثقافة الواسعة و يوحي بالفطنة و الذكاء.                                      |                 |
| علاقة تضاد بين اسم الشخصية و معناه،                                             | 172        | *«قتل الأبرياء بكل برودة دم».                                                                                                                                   | *إذا تمعنا هذا الاسم فنجد أنــه                                                               |                 |
| فالشخصية كانت عكس المعاني الستي يحملها اسمها و مناقضة له تماما و في هذا         | 228        | *«عليك اللعنة يا صلاح الدين، يا فساد الدين».                                                                                                                    | يوحي بدلالات عدة تصب في<br>نمر الصلاح و الإستقامة، لكن                                        |                 |
| محاولة لإظهار خصوصية الشخصية و                                                  | 165        | *«قام بتهديم المحراب و إتـــــلاف كـــــل                                                                                                                       | الاسم في الرواية لم يحمل هــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                |                 |
| فرديتها كما وضحنا ذلــك في عنصــر<br>التضاد.                                    | 158        | زخارفه».<br>*«هل يمكن لشخص يؤمن بالإســــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                       | الدلالات إذا نظرنا إلى الشخص الحامل لهذا الاسم من جهة. أما                                    | 4.صلاح<br>الدين |
|                                                                                 | 163<br>164 | يدعي التمسك به أن يقتل الأبرياء»                                                                                                                                | إذا نظرنا إلى الانتماء الذي تنتمي إليه الشخصية فنجد توافقا مع الحزب الإسلامي الذي تنتمي إليه. |                 |

## رمزية الأسماء في الرماد الذي غسل الماء:

رأينا التعدد الشخوصاتي في رواية (الرماد الذي غسل الماء)، و الذي أنتج لنا بدوره تعددا في الأسماء المنتقاة بدقة و المختارة حسب وضعية الشخصية في

# الحدث، نستعرض بعض الأسماء و نكشف عن دلالتها و مدى توافقها مع معانيها، موضحة حسب الجدول التالي:

| علاقة الاسم بمعناه       | ص   | أمثلة من الرواية                                                | الدلالة السيميائية للاسم     | اسم الشخصية   |
|--------------------------|-----|-----------------------------------------------------------------|------------------------------|---------------|
|                          |     | 1.«أعظم ما يشغل عزيزة الجنرال هــو أن                           | - عزيزة هو اسم الشخصية،      | <u> </u>      |
|                          |     | تظهر أمام الناس بكامل لياقتها أصغر ســـنا                       | و هو يحمــل دلالات عـــدة    |               |
|                          |     | و أكثر تألقا، لذلك فهي حريصــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | -<br>منها:                   |               |
|                          | 165 | الحرص، على اقتناء أفضل الملابس»                                 | - عزة النفس، رفعة المقـــام، |               |
|                          |     |                                                                 | حب الذات، حب المظاهر         |               |
|                          |     |                                                                 | و الظهور.                    |               |
| نسجل توافقا تاما بين اسم |     | 2.«حاولت عزيزة الجنرال أن تظهر بمظاهر                           | - اسم يمثل بجدارة الانتماء   | عزيزة الجنرال |
| الشخصية و معناه.         |     | الطبقة الراقية في كل حياتها، و هي تختـــار                      | البرجوازي للشخصية .          | 3 33          |
|                          | 133 | لنفسها أرقى السياراترغـــم الثـــراء                            |                              |               |
|                          |     | الذي تتمتع به عزيزة»                                            |                              |               |
|                          |     | 35                                                              |                              |               |
|                          | 23  | 3.«هي امرأة كاملة يتمناها كل رجل                                | – اسم يحمل معاني الجمال .    |               |
|                          |     | و هي أجمل بكثير من ذهبية»                                       |                              |               |
|                          | 43  | 4. «تستولي على أراضي الفلاحين البسطاء                           | – الجنرال هو لقب لقبت به     |               |
|                          |     | تأخذها منهم عنوة »                                              |                              |               |
|                          | 75  | 5.«و قد سماها الناس الجنرال لقوتها »                            | يوحي بالقوة و حدة الطباع،    | الجنوال       |
|                          | 90  | 6.«لو كنت رجلا لاستعمرت العالم »                                | سيطرة و حب امتلاك            |               |
|                          |     | ,                                                               |                              |               |
|                          |     | 1. «فقد ملکت علی الجمیع نفوسهم                                  | – اسم يدل على الفتنة         |               |
|                          | 12  | و قلوهم و شغلتهم بجمالها، فصارت                                 |                              |               |
|                          | 13  | حدیث مجالسهم و سمرهم»                                           |                              |               |
|                          | 157 | 2. «سيبقى جمالها نموذجا لجمال بنـــات                           | – اسم يحمل معاني الجمال      |               |
|                          |     | حواء جميعا و قد نذرت نفسها أن تعرضــه                           |                              |               |
|                          |     | أمام كل من يريد رافضة أن تستأثر به أنانية                       |                              | لعلوعة        |
|                          |     | رجل واحد»                                                       |                              |               |
|                          |     | 3. «لعلوعة هي الحلم الجميل النازل بردا                          | _ '                          |               |
|                          |     | و سلاما في قلب عين الرماد و إن ظلــت                            |                              |               |
|                          | 158 | لسنوات تعيش في ملهى الحمراء»                                    | أنواع الرذيلة                |               |
|                          |     |                                                                 |                              |               |

| يظهر من خـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | 1.«يفيض حماسا و يتدفق حيوية فألهب      | – اسم يحمل معاني الحياة ،                                  |               |
|----------------------------------------------|----------------------------------------|------------------------------------------------------------|---------------|
| هذه الأمثلة مدى توافق                        | العقول و القلوب»                       | الحيوية، النشاط، الحمـــاس،                                |               |
| اسم الشخصية مع معناها،                       |                                        | نظرة منفتحة نحو أفق بعيد                                   |               |
| لقد وافق اسم الشخصية؛                        |                                        | <ul> <li>اسم يحمل معاني الذكاء،</li> </ul>                 |               |
| شخصية المثقف في الرواية                      |                                        | الإصلاح، التغيير، إنارة                                    |               |
|                                              |                                        | العقول                                                     | فاتح اليحياوي |
|                                              | 2.«كان فاتح اليحياوي من أكثر الشباب    | - اسم يحمل معاني العلم                                     |               |
|                                              | هماسة و أكثرهم ثورة على كـــل مظـــاهر | و الثقافة. و قد اتصل هــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |               |
|                                              | الانحراف الاجتماعي و السياسي»          | الاسم بشخصية المثقف في                                     |               |
|                                              | 3.«كان فاتح اليحياوي يتخذ مــن بيتــه  | الرواية                                                    |               |
|                                              | صومعة الثقافة »                        |                                                            |               |

#### التعليق على الجدول:

من خلال الجدول يتضح مدى موافقة الأسماء للشخصيات في الرواية فلا يكاد القارئ ينطق باسم الشخصية و يقرأ عن مسار حياتها داخل الرواية، إلا و يخرج بنتيجة مفادها أن الاسم مطابق تماما للشخصية (اسم على مسمى) و إننا من ذلك نستنج أن شخصيات الكاتب لم تحمل أسماء عشوائية اعتباطية، فهي مدروسة و مختارة بكل عناية و إذ وقع اختيارنا على الأسماء الثلاث السابقة فلأنها تعبر عن مستويات اجتماعية مختلفة، فعزيزة تمثل الطبقة البرجوازية و لعلوعة تمثل طبقة الجتماعية دفع بها الفقر للإنحلال الخلقي، ثم فاتح اليحياوي الذي يعبر عن الفئة المثقفة و التي ظلت تصارع وسط الطبقتين.

و نشير إلى أن كل الشخصيات تقريبا، حملت إضافة على أسمائها، ألقابا «فاقتران الاسم بالنسبة أو الكنية أو باللقب غايته تقريب الشخصية من الواقع في ذهن القارئ و من ثم جعلها متميزة بالوضوح و التفرد» (114) والكاتب في هذه الرواية يوضح للقارئ و يفسر له لماذا لقبت الشخصية الفلانية باللقب الفلاني، و مثالنا في ذلك شخصية مختار الدابة ، لعل القارئ قبل أن يلج الرواية يسأل: و لما

<sup>114 –</sup> محمد قرانيا، الستائر المخملية، ص: 07.

سمي بالدابة؟ فيجيبه الكاتب «و لقب المختار بالدابة منذ كان تلميذا في المدرسة، لقد كان المعلم يصفه بذلك لسوء سلوكه مع زملائه الذين طالما عانوا من غلظته في المعاملة» (115) و فعلا يستشعر القارئ هذا التوافق بين الاسم و معناه و الشخصية نظرا لما تحمله كلمة دابة من دلالات تتطابق و تفسير الكاتب:



و مثله عياش لبلوطة ، لماذا البلوطة بهذه اللهجة العامية؟ و يجيبنا الكاتب«مند كان تلميذا في المدرسة كان يعشق الكرة حتى لقبه أترابه لبلوطة و حتى شكله كان تلميذا في المدرسة كان يعشق الكرة حتى لقبه أترابه لبلوطة و حتى شكله كان كذلك» (116) و الأمثلة كثيرة (خيرة الراجل، مراد لعور، قدور الخبزة، زهيرة الزينة، عمار كرموسة...الخ) و غيرهم من شخصيات الرواية الحاملة لألقاب ذات دلالات موافقة.

استخدم الكاتب و هو يفسر لنا لم سميت الشخصية الفلانية بالاسم الفلاني ، طريقة الحواشي التي سبق و أن أشرنا إليها، و هي تقنية أبدا لم تخل بتوازن مسار القراءة، و أبدا ما حدت من انفتاح النص على قراءات متعددة، بل على العكس لقد جعلت من كل الشخصيات مهمة في ذهن المتلقي و في ذهن الكاتب نفسه، الذي يبدو و كأنه يدعو إلى ضرورة تسمية الأشياء بمسمياتها، و ضرورة مطابقة الاسم للمسمى.

أخيرا، بين تراث قديم و واقع حديث، بين تعدد في الألقاب و ترميز للأسماء، تتوعت المنظومة الاسمية لشخصيات جلاوجي عبر نصوصه الثلاث، فبدا الاسم متحركا متطورا، أكثر إيحاء و أقوى دلالة من نص إلى آخر و أكثر تعبيرا عن رؤية الكاتب، و عن الواقع الاجتماعي الذي يصوره، فحدد الاسم بذلك الشخصية أكثر و طبعها بطابع متميز أحسه المتلقي و شعر به و أدرك مدى ارتباط الشخصيات بأسمائها و انسجامها معها، فخرج الاسم بذلك عن معنى كونه «مجرد

<sup>115 –</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 44.

<sup>116 –</sup> المصدر نفسه، ص: 37.

وعاء لمعان مسبقة و كونه مجرد عنصر من عناصر النص، إنه فوق ذلك قدادح بطاقة داخلية خفية، تفجر ينابيع النص، إنه حافز من الحوافز التي تدفع الشخصية إلى المواجهة و تشد أزرها في مقاومة ما يسميه بالقوة الخارجية...لقد بدا الاسم أكثر قدرة على التحكم في وجهة الحكاية و هو مفتاح النص» (117).

## تنوع منظومة الأسماء في النصوص الجلاوجية:

رأينا الأهمية الكبيرة التي يستحوذ عليها الاسم الشخصى في الرواية و كيف أنه «يحدد الشخصية و يجعلها معروفة، و يختزل صفاتها و لهذا لابد للشخصية أن تحمل اسما يميزها»(118) و نحن نتبع مسار الاسم في الروايات الثلاث اتضــح لنــا مدى اهتمام الكاتب بهذا الجانب متوخيا بذلك مدى مناسبة أسماء شخصياته مع مسمياتها بحيث «تحقق للنص احتمالية و مصداقية فلا يسمى (الأمين) مثلا ب (الخائن) و لا الكذاب بـ (الصادق) إلا إذا أراد المفارقة»(119). كما في اسم سليمة في نص الرماد الذي غسل الماء و الذي كانت في الحقيقة تعانى أمراض عديدة، أو كما عبر عنه في الرواية «أمراض الدنيا كلها في جسدها» (120)، و كذلك اسم صلاح الدين في نص رأس المحنة و الذي كان في الحقيقة ضد كل مبادئ الدين «عليك اللعنــة يا صلاح الدين، يا فساد الدين»(121)أما باقى الأسماء فكلها جاءت مطابقة لمسمياتها. و في النصوص الروائية منظمة متنوعة من الأسماء الغائصة في أعماق التراث و الماضى القديم ليستحضر منها الكاتب شخصية حي بن يقظان ويطلق نفس الاسم على اسم شخصيته، ثم يعود ليسمى الأشخاص بأسماء الأشياء كما يقر بذلك رولان بارت ، موت البطل «حيث أصبحت البطولة للأشياء في الرواية الجديدة »و رأينا في نص (س.ح.ف)، النخلة، البالوعة، القمر... ثم يختزل اسم المرأة الحبيبة في حرف نون و قد وجدنا ذلك في رواية كافكا ، (القصر) في حين يختار اشخصيات أخرى أسماء حيوانات كالغراب، الفأر، الهدهد، الذئاب....و قد مسخ كذلك كافكا شخصياته

<sup>.143</sup> عبد الوهاب الرقيق، في السرد در اسات تطبيقية، دار محمد علي الحامي، ط $^{-1998}$ ، ص:  $^{-117}$ 

 $<sup>^{118}</sup>$  محمد عزام، تسوية الخطاب السردي در اسة، من منشور ات اتحاد الكتاب العرب، ص:  $^{16}$ 

<sup>119 –</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء ، ص: 26.

<sup>120 –</sup> المصدر نفسه ، ص: 39.

 $<sup>^{-121}</sup>$  عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء ، ص: 158.

بحيوانات. فالكاتب هنا قد أوجد أسماء جديدة مشفرة، تعبر شخصياتها عن المجتمع الجزائري الجديد الذي بدأت تجد نفسها فيه بزي حديث و فكر معاصر مع التوغل في التراث و التاريخ و الماضي القديم، و قد واصل الكاتب غرفه من الماضي و التراث في نص رأس المحنة عندما قام باستحضار أسماء تراثية منها الجازية، العائدة جذورها إلى سيرة بني هلال، في حين يستمد الأسماء من واقع الحياة الحديث و من الرواية نختار حسناء، منير وغيرهما وتقريب الرواية أكثر من القارئ اختار الكاتب في نص الرماد الذي غسل الماء أسماء لشخصياته متبوعة بألقاب، و كل الأسماء مستمدة من واقع الحياة الاجتماعية الدالة على كل طبقة من الطبقات فم ثلا السم عزيزة يمثل الطبقة البرجوازية كما يوحي بالعزة و الأنفة إضافة إلى فواز و فيرهم.

## 2. البناء الزمني:

تمهيد: يقوم فن القص عامة على مرتكزات عدة و «يمثل الزمن عنصرا من العناصر الأساسية التي يقوم عليها فن القص، فإذا كان الأدب يعتبر فنا زمنيا إذا صنفنا الفنون إلى زمانية و مكانية -فإن القص هو أكثر الأنواع الأدبية التصاقا بالزمن» (122) ذلك أننا لا يمكن أن نتصور كاتبا يكتب خارج إطار الزمن، و لا رواية دون زمن «و قد أشار هنري جيمس إلى صعوبة تتاول عنصر الزمن و المميته في البناء الروائي و يرى «أن الجانب الذي يستدعي اكبر قدر من عناية الروائي الجانب الأكثر صعوبة خطورة مو كيفية تجسيد الإحساس بالديمومة و بالزوال و بتراكم الزمن » (123) و لأن الزمن محوري وعليه تتوفر عناصر التشويق و الإيقاع و الاستمرار، ثم إنه يحدد إلى حد بعيد طبيعة الرواية و شكلها بل إن شكل الرواية يرتبط ارتباطا وثيقا بمعالجة عنصر الزمن إنه ببساطة «الهيكل الذي تشيد فوقه الرواية» (124)، لذلك فهو أساس بناء أي نص، أساس قيامه و استوائه جنسا أدبيا سويا قادرا على مواجهة دنيا القراءو لذا نخص الزمن في دراستنا بالحديث عن

<sup>122 -</sup> سيزا أحمد قاسم، بناء الرواية، دراسة مقارنة لثلاثية نجيب محفوظ، الهيئة المصرية العامة للكتاب، سنة 1984، ص: 26.

<sup>123 -</sup>المرجع نفسه ، ص: 26.

<sup>124 -</sup> سيزا أحمد قاسم، بناء الرواية،، ص: 27.

بنيته بصفة عامة و مختصرة دون الولوج إلى عوالمه المتشابكة، متخذين من النصوص الروائية الجلاوجية مجلى لتمظهرات البنية الزمنية.

في كتابه -الشعرية -يفرق تودوروف (125) بين نوعين مختلفين من النزمن ، يجزم باستحالة توازيهما أطلق على الأول اسم الاسترجاعات ، و يقصد به الرجوع إلى الماضي. أما الثاني فسماه بالاستقبالات و يقصد به الانتقال إلى زمن المستقبل هذا من ناحية. أما من ناحية المدة فيفرق بين زمن (الفعل الروائي)، و زمن (قراءة الخطاب الذي يستدعيه هذا الفعل)أي زمن قراءة القارئ للنص و هو زمن يحتاج إلى دقة و جهد فكري كي يحدد أما الأول ليتم تحديده لابد من النطرق إلى أربع حالات حددها جيرار جينيت (126)، في الخلاصة (Sommaire) و الوقفة (Pause) و القطع أو الحذف (Scène) و المشهد (Scène).

نخلص من كل هذا، إلى التمييز بين بنيتين زمنيتين تشكلان الإطار الذي تجري داخله أحداث الرواية: بنية زمنية خارجية، و بنية زمنية داخلية.

#### البنية الزمنية الخارجية:

وتعرف بزمن المادة الحكائية كما «تسمى كذلك بزمن القصة، و هذا الـزمن لا يخضع إلى بنية معقدة أو متداخلة » (127) و النصوص الروائية الجلاوجية تجري أحداثها في مرحلة العشرية السوداء، زمن الإرهاب، و هي المرحلة التي اعتمدت فيها الصراعات السياسية الداخلية بين الأحزاب على مختلف اتجاهاتها فاشتدت الأزمة و تشكل الإرهاب بمختلف تمظهراته حتى تعذر التقريق بين من هو إرهابي و من هو غير ذلك «و لكنهم يختلفون في الآن ذاته في تصنيف و تحديد هذا الإرهاب، هل هو إرهاب المال ربما ... أو هو إرهاب الإسلاميين و قد نذروا أنفسهم لقتل رجال السلطة و أعوانهم منذ توقيف المسار الإرهاب». و كأن بالكاتب من خلال هذا المقطع يشير إلى انتشار أنواع مختلفة من الإرهاب في هذا الوطن و في هذا الزمن «لكن أي نوع من

<sup>125 -</sup> ينظر، تودوروف، الشعرية ، ترجمة، شكري المبخوت، و رجاء سلامة، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء 1990م، ص: 47. GENETTE Gerared: Fig03, Ed,Le seuil, paris, 1972, a partir de la page 122.

 $<sup>^{-127}</sup>$  إدريس بوذيبة، الرؤية و البنية في روايات الطاهر وطار، منشورات جامعة منتوري، قسنطينة، ط1، سنة 2000، ص:  $^{-127}$ 

 $<sup>^{128}</sup>$  – عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 157.

الإرهاب و قد فرخ و تعدد في هذه البلاد؟» (129)، إذن فهو زمن الموت الذي عاشت في ظله الشخصية خائفة مضطهدة تقرقها أشياء كثيرة «كل شيء في هذا الوطن يفرقنا» (130) فهي تبحث عن ذاتها وسط الألغام في زمن تؤطره الدماء و الدموع، كما تعاني من سلطة طاغية نترك للشخصية تفسر سياستها «و السلطة عندنا تطبق سياسة ملء الملآن و تفريغ الفارغ، إنها تطبق نظرية الناموس» (131). تلك هي سياسة سلطة في زمن مفعم بالخيانة و كانت ردة فعل الشخصيات «اللعنة على هذا الزمن » (132) و «ما أقساك أيها الزمن الغادر…» (133) و غيرها من الشواهد التي تثبت موقف الشخصية الرافض للزمن و قد أثبت الراهن هذه الزمنية بأفكارها و التي شكلت الإطار الخارجي للنصوص الروائية الجلاوجية.

## البنية الزمنية الداخلية (134):

نصوص جلاوجي لا تنتهج خطية الزمن بمعناه الكرونولوجي، فالزمن فيها زمن داخلي حركته هي حركة الشخصيات و الأحداث «بمعنى أنها رواية درامية حسب تصنيفات أدوين موير في أنواع الرواية في علاقاتها بالزمن »(135).

اجتمعت صيغ الفعل الزمنية الثلاث (الماضي، الحاضر، المستقبل)في نصوص الكاتب، و إن أصبحت في معظمها –أحداث الرواية –من الماضي إلا أنها سـتظل تتجدد مع كل قراءة، هذا التجدد هو زمن الفعل الروائي الذي: «يحدث ما يسمى مفارقة زمن السرد مع زمن القصة» (136)، و يقصد بزمن السرد في هذا المقام، زمن الفعل الروائي و الذي يقوم بدوره على تقنيات سردية حددها جيرار جينيت كما رأينا أو أشرنا سابقا فيما يلي (الخلاصة، الوقفة، الحذف، المشهد) فهذه التقنيات تغير منحى الزمن و اتجاهه وفقا للسيرورة السردية و ما تقتضيه .

<sup>129 –</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 63.

<sup>130 -</sup> المصدر السابق، ص:154.

<sup>131 -</sup> المصدر نفسه، ص، 187.

<sup>132 -</sup> المصدر نفسه ، ص: 112.

<sup>133 –</sup> المصدر نفسه، ص: 112.

<sup>.104 -</sup> إدريس بوذيبة، الرؤية و البنية في روايات الطاهر وطار ، ص:  $^{134}$ 

<sup>135 -</sup> نضال الصالح، المغامرة الثانية، دراسة في الرواية العربية، منشورات إتحاد كتاب العرب، سنة1999م، ص: 29.

<sup>136 -</sup> حميد لحميداني، بنية النص السردي، المركز الثقافي، بيروت، 1991م، ص: 73.

#### أ. الخلاصة: Sommaire

أو السرد التلخيصي (récit sommaire) و الدي «يقوم فيه الكاتب باستعراض سريع لأحداث من المفروض أنها استغرقت مدة طويلة» (137) أي أنه لا يهتم بكل التفاصيل بل يختصر المسافات الزمنية التي لا يرى أهمية في توسيعها، وقد اتكأ جلاوجي في نصوصه على هذه التقنية باعتبار النصوص الروائية متضمنة لعدة أحداث لا ضرورة من تفصيلها و الغوص فيها بعمق «و تنهض تقنية الخلاصة على ما يسمى بالسرد الاستذكاري الذي يشكل بدوره أحد أهم العوامل الجمالية للمبنى الحكائي و الذي غالبا ما يتجلى على مقاطع استرجاعية تحيل إلى أحداث سابقة لحاضر السرد، و معبرة عن ماضي الشخصيات الروائية المركزية بخاصة، و بعض الشخصيات الثانوية بعامة» (138)، يقول الكاتب ملخصا ماضي المدينة، و أبامها الجميلة:

«أولم تكونى يوما ابتسامة بريئة أرصع بها قلبى المتوهج؟؟

أولم تكونى يوما نورا يملأ الآكام الضاحكة ؟؟

أولم تكونى يوما ... موجا ... شوقا يدغدغ أعماقى بأوتاره الرنانة؟

وهل تذكرين يا حبيبتي البيضاء ثلجا ... العذبة فراتا نيلا ... الملساء حجازا ... الشامخة سنديانا

هل تذكرين حين كنا نسير أنا و أنت صامتين أمسك يسراك بحرارة الأوردة و أضغط أصابعك التي تشبه أشعة الشمس $^{(139)}$ .

و هناك إشارات صريحة تطوي الزمن كما في المقطع الذي يلخص فيه الكاتب سيرة المدير السيد معرفة «بدأ حياته أستاذا للغة العربية و آدابها ... قضى في ذلك عشرين سنة ، كان خلالها مثلا للانضباط و الجدية... يضحي بكل شيء من أجل أن يبلغ المعرفة للجميع دون استثناء... لذلك لم يتزوج إلا و قد تجاوز الأربعين... إنه سكرتير نفسه»(140)، و

<sup>137 -</sup> نضال الصالح، المغامرة الثانية، ص:29.

<sup>138 -</sup> المرجع نفسه ، ص:73.

<sup>139 –</sup> عز الدين جلاوجي،سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 25.

<sup>140 -</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 169.

قد لخص حياة الزوجين معا في عبار ات «و قضت نوارة سنوات حلوة مع كريم في جو العائلة الكبير يظلهما قوز الفرح» $^{(141)}$ .

## ب. الوقفة: (Pause)

نتعرف على الوقفة في اللقطة التي يوقف فيها سير الزمن و تطوره «و تتحقق عندما لا يتطابق أي زمن وظيفي مع زمن الخطاب» (142).

يغلب على النصوص الجلاوجية أسلوب الوصف فتكاد المقاطع الوصفية تتخال و تتحد مع سيرورة الأحداث، بذلك فتقنية الوقف قد تجلت بصورة مكثفة، داخل تمفصلات النصوص الروائية الثلاث فقد اعتمدها الكاتب لإضاءة ماضي الشخصيات وواقعها الذي تنتمي إليه، الاجتماعي و التاريخي والنفسي والثقافي ورصد صورها الفيزيولوجية يقول الكاتب: « و الغراب نسيت أن أحدثكم عنه ... هو مخلوق متميز فريد من نوعه نحيف طويل صغير الرأس معروق الأصابع ركبت فيه كل أشكال و أنواع الدمامات ...كل من يراه يعترف أن لا عين رأت و لا أذن سمعت و لا خطر مثله على البال» (143) و نرصد توقف الزمن كذلك عند سرد خواطر الشخصية، كما في المقطع التالي «بجواره جلست غامسا رأسي بين ركبتي ... يطوح بي الخيال في محطات كثيرة شم يومض فجأة عند الجازية هذه المسكينة التي أبي القدر إلا أن يوغل في تعذيبها ... و عند أبيها و أمها الطريحة الفراش ... و عند ذياب ... و يعود بي الخيال إلى عبد الرحيم... أه أبيها الطيب من قتلك؟» (144) فالشخصية قد سرحت بخيالها في محطات عدة ليواصل الكاتب سير الأحداث بعدها، و انظر إلى قوله «و انسابت ذاكرته تعود به إلى المحطات الكاتب سير الأحداث بعدها، و انظر إلى قوله «و انسابت ذاكرته تعود به إلى المحطات الكاتب سير الأحداث بعدها، و انظر إلى قوله «و انسابت ذاكرته تعود به إلى المحطات الكاتب سير الأحداث بعدها، و انظر الى قوله «و انسابت ذاكرته تعود به إلى المحطات الكاتب سير الأحداث بعدها، و انظر الى قوله «و انسابت ذاكرته تعود به إلى المحطات الكاتب سير الأحداث بعدها، و انظر الى قوله «و انسابت ذاكرته تعود به إلى المحطات الكاتب سير الأحداث بعدها، و انظر الى قوله «و انسابت ذاكرته تعود به إلى المحلات الكاتب سير الأحداث بعدها، و انظر الله قوله «و انسابت ذاكرته تعود به إلى المحلاد الله قوله به المحلاد الله قوله به المحلد الله قوله المحلد الله قوله به المحلد الله قوله «و انسابت ذاكرته تعود به المحلد المحلد المحلد الله المحلد الله المحلد الله و المحلد الله و المحلد الله و المحلد المحلد المحلد الله و المحلد المحلد المحلد المحلد المحلد اله المحلد الم

إن الخواطر و انسيابات الذاكرة و الصرحان و المونولوج الداخلي و الاسترجاعات كلها وقفات زمنية تكررت في كل النصوص بشكل كبير، نشير إلى أنها جاءت في شكل حواشي إلى جانب هذا فقد توقف الزمن عند مقاطع أخرى وردت في شكل أمثال شعبية كما في قول الكاتب«قيز ببار و لا قمح المنة، عز في النار

<sup>.144 -</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص:  $^{144}$ 

<sup>142 –</sup> تودوروف، الشعرية، تر، المبخوت شكري، ورجاء سلامة، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، 1990، ص: 49.

<sup>143 –</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 31.

<sup>144 -</sup> عز الدين جلاوحي، رأس المحنة، ص: 156.

<sup>.18</sup> من الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 18.

ولا ذل فالجنة» (146) و قوله: «قبل الكلب من فمه حتى تقضي حاجتك منه» (147)، إضافة على الأغان المستعملة من طرف الكاتب (الراي) (148) و القصائد الشعبية التي لحنت فيما بعد و غنيت كالقصيدة التي كتبها « الشاعر الجزائري سيدي لخضر بن مرزوق في محاورة جمجمة وجدها مرماة في الخلاء » (149) و مطلعها :

هذا وطنك ولا جيت براني ياراس المحنة لله كلمني (150)

إضافة إلى تضمين الرواية نصوصا قصصية قصيرة، فهذا يوقف سير الحدث في نظرنا يقول الكاتب «تدافعت مناكب الأفكار في رأسه فراح يسجل جملة من الخواطر في كراسه الذي تعود أن يحمله معه إلى خلوته في الجبل... كتب بعنوان: المنحة، وكتب بعنوان: أنا ربكم وكتب بعنوان: الصنم» (151) و بذكر هذه القصص القصيرة كاملة يتوقف الزمن و تتوقف الأحداث عن السير كما سبق و أن أشرنا، و من اللافت للانتباه أن هذه التقنية تبدو هي السائدة، إلى حد يمكن وصف النصوص الروائية الجلاوجية، بأنها نصوص حوارية أكثر منها سردية. إضافة إلى ذلك فقد مارست تقنية الوقف نوعا من الكشف عن دواخل الشخصية النفسية، و نوعا من التعرية غير المباشرة و غير الدالة على موقف منها و الكاشفة في نفس الوقت عن رؤية الكاتب ، كذلك نشير إلى أن وصف المكان و الأشياء و الشوارع و المناخ كلها تعتبر وقفا، غرضه تعريف القارئ بالجو المحيط به.

## ج-الحذف (L'ELIPSE) :

و يسمى كذلك القطع «أي ما يعبر عن ثغرات في التسلسل الزمني و ما يتميز به إسقاطه مرحلة بكاملها من زمن القصة و التي يتم تأثيرها على نحو محدد» (152). كما في قول الكاتب: «فزعموا أن المدينة قد تعرضت لسنوات قحط و جفاف أكلت الأخضر

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> – المصدر السابق ، ص: 190.

<sup>147 -</sup> المصدر السابق، ص:137.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> − ورد هذا في رواية رأس المحنة، ص: 61، 91، 197، 209، 210، 245.

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> – المصدر نفسه، ص: 231.

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> – المصدر نفسه، ص: 232.

<sup>.180</sup> من الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 179، 180.  $^{-151}$ 

<sup>152 -</sup> نضال الصالح، المغامرة الثانية، ص:29.

و اليابس. و الفالح و التاعس » (153) و قوله: «بعد أيام دخلت المدينة» (154) و اختزاله لمرحلة كاملة لحمل الشخصية و حذفه لكثير من التفاصيل «بعد أشهر لاحظ الناس انتفاخ بطن فتيحة » (155) و ما يلاحظ على هذه الأمثلة أن الحذف فيها جاء إما «محددا أو غير محدد » (156) فيكون محددا بقرائن تدل عليه و إما أن يأتي مطلقا ضمنيا، و هنا تكمن مهمة القارئ في الكشف عنه نشير مرة أخرى إلى أن الحذف جاء بطريقة الحواشي التي تعرض من خلالها الكاتب مثلا لماضي الشخصيات أو صفاتها شم تعود الأحداث للسير من جديد من النقطة التي تم فيها تعطيل حركة السرد.

## د. المشهد (Scène):

و« لا يتم تعطيل حركة السرد الروائي من خلال التقنيات السابقة فقط بل إن ما يحتشد في بنية النص من حوارات بين الشخصيات أي تقنية المشهد حيث يتطابق زمن السرد مع زمن القصة المروية، يوقف تلك الحركة عند حدث بعينه بل يرهنه للحظة محددة ثم ما يلبث أن يعاود السرد حركته من جديد» (157)و قد ألفينا انتشار هذه التقنية في النصوص الروائية الجلاوجية مؤكدة من جديد ديالوجيتها .

أخيرا نشير إلى أن عوامل عدة ساعدت في بناء الزمن ، منها عدم التوافق بين البنية الزمنية و الاجتماعية ، و انبهار الروائي أمام الأحداث التي يرصدها الـزمن أمامه و ذلك لما لها من دور خطير و فعال في حياة الأديب عامة و الروائي خاصة، و لما لها من قدرة على إضفاء مزحة فنية على الزمن بإطلاقاته الكلية ، ذلك ما أكسب الزمن نكهة خاصة (158)، «لأن مثل هذا الزمن و تلك المعايشة لفترات المحن و المآسي من طرف الأمة الجزائرية كفيلان بأن يجعلا أمام الروائي ثقبا

 $<sup>^{153}</sup>$  – عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 85.

<sup>154 –</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 33.

<sup>.81 -</sup> عز الين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص:  $^{155}$ 

 $<sup>^{-156}</sup>$  حميد لحميداني، بنية النص السردي، ص: 77.

<sup>.30</sup>: - نضال الصالح، المغامرة الثانية، ص.30

<sup>158 –</sup> ينظر، بشير بو يجرة محمد، بنية الزمن في الخطاب الروائي الجزائري1986،1970م، المؤشرات العامة في مبنى الزمن و النص، ج1، دار الغرب للنشر و التوزيع، ص: 110.

خاصا يرقب من خلاله حركة الوجود و أن يلبساه منظارا يمكنه من صبر أغوار الذات الوطنية في تدحرجها عبر سهول الزمن و انحرافاته». (159)

#### -سيميائية الفضاء:

#### دراسة الفضاء:

يؤطر الزمن كل الأحداث ف«إذا كانت الرواية في المقام الأول فنا زمنيا يضاهي الموسيقى في بعض تكويناته و يخضع لمقاييس مثل الإيقاع و درجة السرعة فإنها من جانب آخر تشبه الفنون التشكيلية من رسم و نحت في تشكيلها للمكان فإن المساحة التي تقع فيها الأحداث التي تفصل الشخصية بعضها عن البعض بالإضافة إلى المساحة التي تفصل بين القارئ و عالم الرواية لها دور أساسي في تشكيل النص الروائي. فالرواية رحلة في الزمان و المكان على حد سواء» (160) إضافة إلى تشخيص المكان في الرواية هو الذي يجعل من أحداثها بالنسبة للقارئ شيئا محتمل الوقوع بمعنى يوهم بواقعيتها إنه يقوم بالدور نفسه الذي يقوم به الديكور و الخشبة في المسرح و طبيعي أن أي حدث لا يمكن أن يتصور وقوعه إلا إذا فرض إطارا مكانيا معينا لذلك فالروائي دائم الحاجة إلى التأطير المكاني» (161).

يعود سبب اختيارنا لمصطلح الفضاء بدل المكان، لشيوعه في الدراسات الحديثة بعد اختلاف النقاد و الدارسين في التسمية، إضافة إلى أن الفضاء في الرواية «أوسع و أشمل من المكان، إنه مجموع الأمكنة التي تقوم عليها الحركة الروائية المتمثلة في سيرورة الحكي سواء تلك التي تم تصويرها بشكل مباشر أو تلك التي تدرك بالضرورة و بطريقة ضمنية مع كل حركة حكائية ، ثم الخط التطوري الزمني ضروري لإدراك فضائية الرواية، بخلاف المكان المحدد فإدراكه ليس مشروطا بالسيرورة الزمنية للقصة» (162) و هو بذلك متعلق بمجال جزئي من مجالات الفضاء الروائي و هو على أنواع أربعة :

<sup>159 -</sup>المرجع نفسه ،ص: 110.

 $<sup>^{160}</sup>$  – سيزا أحمد قاسم، بناء الرواية، ص:  $^{160}$ 

النص السردي ، ص: 65. ميد لحميداني، بنية النص السردي ، ص: 65.

<sup>162 -</sup> المرجع نفسه ، ص: 64.

1-الفضاء الجغرافي: و هو مقابل لمفهوم المكان و يتولد عن طريق الحكي ذاته، إنه الفضاء الذي يتحرك فيه الأبطال أو يفترض أنهم يتحركون فيه.

2- فضاء النص: وهو فضاء مكاني، غير انه متعلق فقط بالمكان الذي تشغله الكتابة الروائية أو الحكائية -باعتبارها أحرفا طباعية - على مساحة الورق ضمن الأبعاد الثلاثة للكتاب.

3- الفضاء الدلالي: و يشير إلى الصورة التي تخلقها لغة الحكي و هو ما ينشأ عنها من بعد يرتبط بالدلالة المجازية بشكل عام.

4- الفضاء كمنظور: و يشير إلى الطريقة التي يستطيع الراوي الكاتب بواسطتها أن يهيمن على عالمه الحكائي بما فيه من أبطال يتحركون على واجهة تشبه واجهة الخشبة في المسرح (163).

لقد أدرك الروائيون أن المكان ضروري لحركة الأحداث و الشخصيات و لهذا السبب كانوا يصفونه و يحرصون في ذلك على تسميته بأسماء معروفة في الواقع الجزائري الخارجي، وفهمه آخرون على أنه مكان لفظي متخيل فراحوا يدققون في بنائه.

إن الراوي الجزائري يؤمن بضرورة جريان الحوادث داخل أمكنة معينة، و كل راو يجسد المكان بالطريقة التي يراها مناسبة.

إن اختيار الكاتب عز الدين جلاوجي لمكان غير حقيقي (تخييلي) يخلق مكانا روائيا و يساعد الناقد على تحليل بنائه «لأن بناء المكان مرتبط بإمكانات اللغة الروائية في التعبير على العلاقات الحكائية» (164) وعلى ربط الحوادث بمنظورات الشخصيات، فالمكان الروائي يحيل لنفسه داخل الرواية و يكتسب قيمته من قدرت على الإسهام في بنائها و لو كان لاسم المكان الحقيقي إسهام في هذا كله لارتفع درجات فوق اسم المكان المبتدع. و ليس في الرواية الجزائرية ما يؤكد ذلك لأنها تضم روايات جيدة ارتبط فضاؤها بأمكنة لا تحمل أسماء و بأخرى حملت أسماء

<sup>163 –</sup> المرجع نفسه ، ص: 62.

 $<sup>^{164}</sup>$  – سمر روحي الفيصل، بناء المكان الروائي في الرواية السورية نموذجا ، مجلة الموقف الأدبي، العدد 306، تشرين الأول 1996م، إتحاد كتاب العرب، دمشق ، د ص. 35

حقيقية من غير أن يؤثر ذلك في جودتها، إذن هو بناء الفضاء الروائي، فلو نجـح الروائي في هذا البناء لمنح المكان الحقيقي والمبتدع خصوصية الخلق الفني.

تعددت الأمكنة في النصوص الروائية، إلا أن الكاتب سلط الضوء على المدينة كفضاء عام تدخل في إطاره أمكنة أخرى أصغر و أخص، و هذا ما جعلنا بدورنا نهتم بدراستها، فضاء فرض حضوره و أثبت وجوده، و لن تكون دراستنا هذه مجرد «ابتلاع و استهلاك و ترديد لأفكار و نوايا النص، بل إنها لا تستقيم و لا تتحقق فعليا إلا من خلال تفاعلها مع الذات القارئة» (165).

#### محورية الفضاء:

تحول المكان في النصوص الجلاوجية إلى شخصيات فاعلة «تجاوزت بذلك وظيفتها الأساسية و المتمثلة في كونها إطارا أو ديكورا لتصبح عنصرا مهما من عناصر تطور الحدث» (166)، ذلك لحضوره المكثف من خلال فضاء المدينة، بل أضحى المكان الرئيسي، قدمها الكاتب من خلال نظرته الخاصة و لم يعتمد على مجرد الوصف الفوتو غرافي لها، الذي يعتمد تصوير الواقع حسب صورته المفترضة.

تجري أحداث الروايات في حيز مكاني هو المدينة، تنازعت فضاءها جملة من العلاقات الإنسانية المعقدة التي تختفي وراءها صراعات فكرية و إيديولوجية ،كونت شخصيات مختلفة الأشكال و الأنواع و الطبقات و العقليات، متصارعة و متسابقة فيما بينها، ممثلة في ذلك بإيديولوجيتين مهيمنتين تسعى الأولى إلى تغيير وضعها الاجتماعي المزري، فيما تسعى الثانية للحفاظ على نفس وتيرة العيش لضمان سير مصالحها و بسط نفوذها و ضمان سيطرتها الكاملة على الأولى.

و يشكل الفضاء من خلال النصوص محورا هاما تدور حوله كل الأحداث فهي مسرح لممارسة كل أنواع الرذيلة و الزيف و اختراق حرمة الأخلاق «المدينة تمتد خائرة مبعثرة ... و على صدرها يقف الغراب الذي يستعملها مصطبة... منصة شرفية يخطب من فوقها و ماذا في ذلك؟ إنها متعددة الصلحيات بالنسبة إليه يركبها...

<sup>.76</sup> حسن نجمي، شعرية الفضاء، المركز الثقافي العربي، بيروت، 2000م، ص:  $^{165}$ 

<sup>166 –</sup> إبر اهيم صحر اوي، تحليل الخطاب الأدبي، دار الأفاق، الجزائر، 1999م، ص: 207.

يضاجعها...يلاعبها... يتدثرها...يلتهم منها إذا جاع ... و المئات كانوا يقفون هنا و هناك في غير نظام...» (167) «لتتقمص المدينة هنا دور البطولة فتتحول من مجرد إطار مكاني ساكن إلى شخصية أساسية داخل نص سردي فهي سبب كل هذه الشرور و مصدر جميع الآثام و علة المفاسد الاجتماعية و هذه الأمور جميعها تجسيد لموت الإنسان و تفريغه من أصالته» (168). يقول الكاتب مخاطبا المدينة:

أيتها المدينة المومس

إلى متى تفتحين ذراعيك للبلهاء ...؟؟

إلى متى أيتها المدينة تمارسين العهر جهارا دون حياء (169).

و أدركت الشخصية أن المدينة مجرد مظهر يخفي تحته كثيرا من الزيف:

دخولي المدينة كشف لي زيف الواقع

دخولى المدينة زيف لى الحقيقة (170)

و يواصل الكاتب قوله متضجرا من المدينة:

مدينتنا يا أحبتي ضاجعها هولاكو على الأرض الخلاء

و اغتال من أفقها بدرا كان يبدد الظلماء

و اجتث شرايينها من سدرة المنتهى

مدينتنا أسلمت شموسها للدود و الفناء

فها مدينتي

لا تنجب غير البلهاء (171)

إنه فضح لمساوئ المدينة و تعرية لحقيقة واقعها، فهذه المبادرة من الكاتب تنبئ عن علاقة الإنسان بالمكان و كيف يسعى لبث النظام فيها، هذا النظام الذي يتنافى و رغبة السلطة، فالتنظيم موقف تتخذه الشخصية عكس موقف السلطة الذي يعيد تشكيل جغرافية المدينة وفق رغبته و يسعى للقضاء على التنظيم المكاني المسلط عليها و النابع من رؤية مفادها أن كل نظام دخيل «يقلق المدينة و يوقظها من

<sup>.80 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص:  $^{167}$ 

 $<sup>^{168}</sup>$  – عبد الحميد هيمة، علامات في الإبداع الجزائري، دار هومة للطبع، الجزائر، ص:  $^{111}$ .

<sup>169 –</sup> المصدر السابق، ص: 12.

 $<sup>^{170}</sup>$  – عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 38.

<sup>182</sup> ص: الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 182

سباتها العميق و ينغص عليها أحلامها الجميلة» (172)، و كل تنظيم فكري يتهم صاحبه «بأنه إرهابي مناهض للسلطة و الوطن و الديمقراطية و يجب عليه أن أتوب» (173)، و لما أدرك فاتح اليحياوي «أن سكان عين الرماد هم ضحية مؤامرة بين من يملكون الدينار و من يملكون القاتون» (174) لقد أثبتت عليه تهمة تغيير النظام لذلك زج به في السجن. إذن فأقوم نظام هو ذلك الذي يخدم الأغراض الشخصية، لذلك تحول المكان إلى بؤرة تجمعت حولها كل أحداث الرواية و جعل عالمها يندرج في بيئة مدنية نحاول أن نفصح عن مساراتها من خلال الكشف عن كامل المستويات الثقافية و السياسية و الاجتماعية للمدينة، و مدى تأثيرها في نفسية الأشخاص. و بانتقالنا إلى مستوى أخر، بالحديث عن المكان كونه مسرحا أو حيزا تقوم فيه الأحداث و تتحرك ضمنه شخصيات الرواية، فإننا نجد توفر المكان بشقيه الحقيقي و المجازي مهيمنا على النصوص مما أثر في نفسيات الشخصيات فه أصبح يحمل طاقة دلالية متميزة جعلته يشكل الهاجس المركزي في الرواية» (175). فالشخصية الرئيسية تعيش في فضاء مدينة تمقتها تعيش غربة و اغترابا و تفتقد السكينة و الهدوء:

«الغربة ملح أجاج ...وحدي أنا و المدينة ...ثكلت الهوى...ثكلت السكينة» (176)

و فقد حتى اسمه فيها «من يقف معي في هذه المدينة المتوحشة؟ عجزت... ما قدرت أن أواصل المسيرة...الطريق صعبة... ملآنة بالأشواك و المطبات... و أنا أبدلولي حتى اسمي ... كنتم تسمونني صالح الرصاصة ... هم أسموني صالح المغبون... صالح المجنون...» (177) لقد وصلت الشخصية إلى درجة من اليأس و الانهيار فقدت الشعور بالحياة في مدينة لا تلبي نداء المنادي «عليه أن يلملم صيحاته التي ظل يطلقها في واد غير ذي زرع ... كثيرا ما صاح في سكان مدينة عين الرماد ... لكنهم ظلوا يغو صون بجباههم في الأرض حتى انغرست رؤوسهم كالنعام... مالذي يفعله فاتح اليحياوي في هؤلاء و قد قضى عليهم القدر

<sup>.39 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص:  $^{172}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> – عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 39

<sup>174 –</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 43.

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> - عمرو عيلان، الإيديولوجيا و بنية الخطاب الروائي «دراسة سوسيو بنائية في روايات عبد الحميد بن هدوقة،منشورات جامعة منتوري،قسنطينة، 2001، ص: 225.

<sup>176 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص:08.

<sup>177 -</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 46-47.

باللعنة» (178). لذلك فالشخصية تتطلع إلى مكان آخر، تتطلع إلى مدينة فاضلة، مدينة في الحلم مدينة طاهرة عندما يقف موقفا «رافضا لهذا الواقع يأتي هذا الرفض في الصورة الثانية للمدينة الطرف النقيض و هي المدينة الحلم حديبتي نون منبع الفطرة الأولى و مصدر الصفاء و السكينة »(179)يقول الكاتب في ذلك:

آه مدينتي ...

عفوا أقصد حبيبتي، لماذا تهرب منا اللحظات الرائعة الجميلة؟ أولم تكوني يوما ابتسامة بريئة أرصع بها قلبي المتوهج؟ أولم تكوني يوما نورا يملأ الآكام الضاحكة ؟ أولم تكوني يوما ... موجا... شوقا يدغدغ أعماقي بأوتاره الرنانة؟ هل تذكرين يا حبيبتي... (180)

فالشخصية هنا تستحضر المكان الحلم لتواجه به المكان الحاضر ، وهو مدنس بيد الغراب وساعده لعن فهو يحاول الإفلات من سلطة المكان بالانتقال إلى مكان آخر يحقق التوازن و يجلب الراحة، و يثبت الذات و يغير القيم و هذا الفضاء (الهروبي) المنجز على مستوى الحلم يقف عنده البطل في مقابل الفضاء الوقعي المسيّج ببغي المدينة و من يحيطون بها من حكام اتفقوا على الإيقاع بها، فلذلك نجده يطير بأفكاره باستمر ار لاسترجاع صورة المدينة الحلم «من حقي أن أحلم… و الحمد لله أن الله خلقتا نحلم و إلا كانت الطامة و الحمد لله أن حكامنا و أثريائنا لا يملكون منعنا من أن نخلم… آه حين أتمكن من عبور هذه البحيرة الزرقاء…! عند ذلك سأصرخ في التعاسسة… لك الويل اذهبي إلى غير رجعة» (181)، و إذا كان ذكر (المدينة الحلم) يتصل بمدى الاستذكار و الاسترجاع «فإن مدى الاستشراف ينتقل إلى الحلم بأماكن يطغى عليها الطابع العجائبي و السحري، و تحقق الحركة في الرواية عبر موقف الشخصية بالنتقال في المكان من و اقع المدينة إلى أفضية خيالية مجازية نابعة و متولدة عن الرغبة الفعلية في تغيير الإقامة فحلم الشخصية بالتغيير كقيمة فكرية متصل بصورة الرغبة الفعلية في تغيير الإقامة فحلم الشخصية بالتغيير كقيمة فكرية متصل بصورة

<sup>.182</sup> من الدين جلاوجي،الرماد الذي غسل الماء، ص:  $^{178}$ 

<sup>179 -</sup> عبد الحميد هيمة، علامات في الإبداع الجزائري، ص: 114.

<sup>180 –</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة ، ص: 20.

<sup>181 -</sup> المصدر نفسه، ص: 20

أساسية بتغيير المكان» (182)، بذلك تجاوز المكان دلالته الهندسية المؤطرة إلى كونه حاملا لرؤية فكرية هي رؤية الشخصية، هي رؤية الكاتب لوطن نهشته أنياب السلطة و الإرهاب و بذلك «فالوضع المكاني في الرواية، يمكنه أن يصبح مجسدا أساسيا للمادة الحكائية و لتلاحق الإحداث و الحوافز أي أنه سيتحول في النهاية إلى مكون روائي جوهري و يحدث قطيعة مع مفهومه كديكور، و تبقى ثنائية الانتقال في الفضاء كعنصر فاعل للتحول عند الشخصيات بمثابة تجسيد لمحورية الفضاء و مكوناته المكانية و الاجتماعية و مسارا حتميا يفترضه البناء الفكري للرواية» (183)، كما يمكن للشخصية و هي تبحث عن مكان آخر أن تفر بجسدها بعد أن تعب عقلها « رحلوا إلى مدن أخرى أجمل و أحسن…» (184) أو إلى أحضان الطبيعة حيث الصفاء و النقاء بعيدا عن خبث الأشياء وزيفها «هذا مكاتك الطبيعي يا فاتح… يجب أن تقر من تلك

إن إسقاط الكاتب للحالة النفسية لشخصياته على المكان، أو المحيط المتواجدين فيه «جعل للمكان دلالة تفوق دوره المألوف كديكور أو كوسط يؤطر الأحداث ...إنه يتحول في هذه الحالة إلى محاور حقيقي و يقحم عالم السرد محررا نفسه هكذا من أغلال الوصف» (186).

#### دلالات الفضاء:

لقد استحوذت المدينة كفضاء على مكانة رئيسية، فالأحداث كلها جرت بداخلها فتجاوزت بذلك قيمتها و دورها كديكور، إلى عنصر من عناصر تطور الحدث و تصاعده لذلك فهي فضاء لعالم أكبر و أشمل احتوى بدوره أفضية صغرى، اقتصرت به بنيويا و شكلته معنويا كالمقهى و السجن...الخ ، إضافة إلى أماكن طبيعية كالشلال و النهر و الصخرة و غيرها، و لأنه فضاء المدينة «مرادف للموت و الانهيار ، مدينة منفصلة عن عالم الإنسان» (187)، فقد أشع بالدلالات الرمزية العميقة

<sup>182 -</sup> عمرو عيلان، الإيديولوجية و بنية الخطاب الروائي، ص: 226.

<sup>183 -</sup> عمرو عيلان، الإيديولوجية و بنية الخطاب الروائي ، ص: 227.

<sup>184 –</sup> عز الدين جلاوجي،سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 76.

<sup>185 –</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 88.

<sup>186 -</sup> حميد لحميداني، بنية النص السردي، ص: 71.

<sup>.109 -</sup> عبد الحميد هيمة، علامات في الإبداع الجزائري، ص $^{-187}$ 

إنه ليس «مجرد خريطة جغرافية على حد تعبير يوري لوتمان إنه نتاج» (188)، «لاشتغال تراكم للدلالة و ذلك من حيث أنه كباقي العناصر التكوينية للخطاب الروائي يعيد القارئ بناء معناه و يشكل مظهرا من مظاهر نشاط القراءة» (189)، و باستجلائنا لهذا الفضاء و تجولنا عبر مساحاته الواسعة، وجدنا أنه يفتقر لعنصر المدنية الذي يجعل من المدينة، مدينة بمفهوم الحضارة و التقدم و يفصل بينها و بين الريف إنها مدينة مفجوعة في كل مرفق من مرافقها و كل ركن من أركانها، هي مدينة الفجيعة و الرماد و المحنة، و التي تقابلها مدينة فاضلة لا نجدها إلا في ذهن القارئ و الكاتب و الشخصية يفرون إليها بأحلامهم.

## فجيعة المدينة:

إن الزائر لمدن جلاوجي من خلال نصوصه، يكتشف أن الفجيعة تحتلها، فكل شيء فيها يوحي بالغرابة، لقد تعرض حكامها لمسخ عظيم، رهيب و مفجع، حاكمها غراب جعل منها «منصة شرفية يخطب من فوقها...إنها متعددة الصلاحيات بالنسبة إليه يركبها...يضاجعها... يلاعبها...يتدثرها يلتهم منها إذا جاع...»(190)، والقاطن فيها ضحية تتنفس الفجيعة يوما بعد يوم «تجشأ كل شيء من حولي... يتسربل أسمال الفجيعة»(191) إنها مدينة الواقواق التي سمعنا عنها في الحكايات و القصص:

ليست إلا حجزا كبيرا...

سجنا ضخما مرعبا... الكل يموت، وحده الموت يحيى (192).

لا شك أنه وصف رهيب لمكان مفزع، فلا شيء يوحي بالطمأنينة و الأمان وحده الموت يشرع أبوابه على هذه المدينة، بل على هذه المقبرة، إنها الفجيعة عندما تفتح جناحيها محتضنة معان (الرهبة، الفزع، الحجز، السجن، الرعب، الموت...) إنها دلالات ذات إيحاءات مفجوعة وحتى في طريقة بنائها و تشكيلها الفوضوي الباعث على التقزز، إنها تتبع نظام الفجيعة «وكان الحنق رعدا مدمدما في

<sup>188 –</sup> المرجع نفسه، ص: 110.

<sup>189 -</sup> حسن نجمى، شعرية الفضاء، ص: 80.

 $<sup>^{190}</sup>$  – عز الدين جلاوجي، سر ادق الحلم و الفجيعة، ص: 80.

<sup>.100 :</sup> سنه ، ص $^{191}$ 

<sup>- 201</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: - 192

فجاج سعدون الضابط أي قدر رمى به في هذه المدينة المسخوطة؟...ما معنى أن تسمى مدينة عين الرماد؟ و متى كان للرماد عين؟ و متى كان للعين رماد؟»(193). إذن فالمدينة كتلة من الفجيعة أثقلت كاهل الشخصية و أفقدتها توازنها.

و تتضح الفجيعة أكثر من خلال العناوين و المتون كما سنلاحظ سيميائية النصوص: من خلال:

أ- العنوان: تحمل عناوين الروايات دلالات مكانية ، متخفية لا يستم الكشف عنها من أول لقاء معها بالقارئ لابد من ولوج عالم النص و التعمق في مكنونات محتواه، و اختيار سبل القراءة الكاشفة على اعتبار أن النص الأدبي كما يذهب إلى ذلك أيزر «... لا يحمل حقائق معينة ... بل توجد فيه مجموعة من الخطط لها وظيفة تحفيز القارئ ليحدد لنفسه الحقائق» (194) و من بين أول الحقائق التي نرى أنها تدل على المكان من خلال نص سرادق الحلم و الفجيعة، لفظة السرادق، فنقول سرادق الخيمة، أو سرادق السجن أو الحديقة، و هي ما يحيط بها أو يدخل في بنائها كالأسلاك أو القضبان الحديدية، فالسرادق تحيط بمدينة مفجوعة منبوذة واقعا مرغوبة حلما و بالتالي فالسرادق تحوي الحلم كما تحوي الفجيعة، إلا أن الفجيعة الرئيسية و هي تبحث عن المدينة الفاضلة طويلة لكنها سرعان ما تفطن على الفجيعة التي كانت واقعا تعيشه، و السرادق تشهد ذلك باعتبارها تدل على المكان الفجيعة التي كانت واقعا تعيشه، و السرادق تشهد ذلك باعتبارها تدل على المكان

أما عن العنوان التالي رأس المحنة، فإنه ينئ عن كثير من الدلالات التي منها ما تتبدى للقارئ و منها ما تحجب نفسها عنه، رافضة الانصياع له، فالقارئ أمام محنة فكرية غير معقولة!! أمام عملية حسابية قلبت كل موازين الحساب لعله سيطرح السؤال في أي مكان هذه المحنة ؟ و أين تصح هذه العملية (1+1=0)، لعل كل هذا الخراب يجري في مكان ما، في ناحية ما في مدينة ما !! لكنه لا يبتعد كثيرا و الجواب داخل المدينة و صحة العملية تثبت من خلال المدينة التي لا تحسن إلا

<sup>.30 -</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 03.

<sup>194 -</sup> بشير بويجرة محمد، أزمة الهوية أم عبثية الراهن في رأس المحنة.

الإساءة إلى ذوي الشهادات الثورية في حين تمجد أنذال القوم و العنوان دلالة واضحة «على إدانة قوية لهذا الراهن» (195).

و بانتقالنا إلى عنوان نص الرماد الذي غسل الماء، يقف القارئ أمام جملة معكوسة عندما تتقلب وظيفة الأفعال و يصبح فعل الغسل من اختصاصات الرماد في حين يفقد الماء هذه الخصوصية، إن ما يهمنا هو الكشف عن المكان من خلال العنوان، فلعل القارئ يدرك بفطنته و تعوده، على أن الماء يستخرج من أماكن مختلفة و العيون هي مصادر الماء، و الأمكنة التي يتردد عليها في الحصول عليه وحتى و إن استخرج الرماد بدل الماء فما جاء في صياغة العنوان تبقى دلالته على المكان ثابتة. إذن بتفكيك شفرات العنوان تخلص أنه يدل على مكان هو العين التي تعرضت بفعل قوى أثرت فيها فجفت مياهها و جرى رمادها و منه كانت عين الرماد إنه أمر مفجع و غريب في نفس الوقت.

هكذا كانت العناوين حمالة لدلالات توحي بفجيعة المكان.

ب. المتن: يتكرر الحديث عن الفجيعة و مظاهرها في النصوص الروائية المجلاوجية، هذا الحديث يتوسع بين وصف خيبات الشخصية المتواصلة و عبثية الراهن بالهوية ، و حصاد الإرهاب لآلاف الجثث يوميا و انتشار الموت ، و رائحة الدم و من ثم الفقر، الرذيلة و عبث السلطة بالفرد و احتكار الطبقة الثرية لحقوق الطبقة الفقيرة. و لو كان ذلك على حساب شرفها و تلويث سمعتها «تجشأ كل شيء من الطبقة الفقيرة. و لو كان ذلك على حساب شرفها و تلويث سمعتها «تجشأ كل شيء من حولي يتسربل أسمال الفجيعة» (196) «أنى للحب أن يشرق و سحائب الدم لازالت تهدر حوله» أفصار «كل شيء جائز...و كل شيء صار إرهابا» (198). كل هذا يحدث في المدينة التي اتسمت صورتها في سياق استعاري جعل منها مومسا عمياء تمارس العفن جهارا دون حياء «إلى متى أيتها المدينة المومس تمارسين العهر جهارا دون حياء» (190) و هي الوحش المفترس «من يقف معي في هذه المدينة المتوحشة» (200)

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> - المرجع نفسه.

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> - عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 100.

<sup>197 -</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 13.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> - عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 27.

<sup>199 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 09.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> - عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 46.

المرض و الوباء ناتج عن موقعها العنن «تنفرج على ضفتي نهر أجدب أجرب تملأه الفضلات...تتدرج فيها البنايات على غير نظام و تناسق »(201). لقد ارتبطت المدينة بمعاني الفجيعة، إضافة إلى هذا قد حملت النصوص رؤية الكاتب المأساوية لواقع مدينة تتنفس الفجيعة، و ما فشل الشخصيات في الانتقال إلى فضاء حلمي فكري جديد إلا مبرر على استمرار الفجيعة، تمثيل لانتصار قوى الشر على الخير، و السلطة على المثقف، الثراء على الفقر، انتصار الفجيعة على الحلم، المحنة على المبادئ الصادقة، الرماد على الماء.أما نهاية النصوص المفتوحة فدليل على استمرار العبثية في المجتمع واحتدام الانقسامات الطبقية ولانهزام الإنسان مثقفا كان أم فردا عاديا.

من خلالها لعبة الفرار نظرا لماعانته من تشظ و تمزق و غربة و اغتراب و تيه و ضياع. في مدينة لا تحسن إلا معانقة الغرباء. فالشخصية تتخبط في المأساة رغم محاولات الإصلاح التي باءت كلها بالفشل، فما وجدت إلا الحلم طريقا للنجاة:

«إليك أهرع كطفل صغير أفزعته الذئاب

ضميني إلى حضنك ...

هدهديني بجفون عينيك...

ضميني إلى القلب الملتهب...»(202)

أو الهروب إلى الذكريات، ذكريات زمن جميل قد مضى للاحتماء به و الشعور بالأمان:

آه یا دفء نانا... یا عش نانا... یا حضنها... یا صدر ها...

كما كانت الطبيعة ملجأ ارتحلت إليه الذات جسدا و روحا، متمثلة بذلك تأملات الفلاسفة و المفكرين والحالمين بالمدينة الفاضلة «...و راح يذوب في الكون يخترق أسراره متمثلا تأملات حي بن يقظان...و قد بدأت تحلق حوله بسمات البراءة و أحلام الزهور و رفرفات العصافير»(204).

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> - عز الدين جلاوجي،الرماد الذي غسل الماء، ص: 13-14.

 $<sup>^{202}</sup>$  – عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 89.

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> - عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 115.

<sup>204 -</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 88.

3- مرحلة انهيار المدينة الفاضلة، واستمرار الفجيعة:أمام انهزام قيم الخير و تراجع قيم التكافل الاجتماعي، و غلبة القوة على الضعف و انتصار السلطة على المثقف و عبثية الراهن بالهوية،اختل التوازن بين الشخصية وواقعها و اتسعت الهوة و سقطت أطلال المدينة الفاضلة مخلفة المكان لواقع المدينة الفجيعة ، التي كانت واقعا و ظلت كذلك فانهزمت الشخصية الرئيسية و استسلمت و صحت العملية الحسابية (1+1=0). أما المدينة الفاضلة فهي مجرد حلم وفكرة «أما المدينة المثالية فلا وجود لها إلا في أذهان الفلاسفة و الأدباء» (205).

من خلال استقراء المراحل الثلاث الدالة على المكان، نجد أن المكان كعنصر دال على الفجيعة ظل عنصرا ثابتا ومستقرا،أما المكان الدال على المدينة الفاضلة فضل مجرد حلم تهرب إليه الشخصية.وهي دعوة لضرورة مواجهة الواقع بواقع أفضل منه وليس بحلم.

## فضاء المقهى:

إذا كان فضاء المدينة أوسع و أشمل، فإنه يحوي أفضية أقل شساعة لكنها أكثر رمزية و دلالة، من بين هذه الأفضية نجد فضاء المقهى «هذا المكان الذي يعرف حضورا كبيرا في تاريخ الرواية سواء في الغرب أو العالم العربي» (206)، «كونه يشكل صدى للحياة الاجتماعية، و يعكس الأفكار المنتشرة و يعرض لنمط الفعل الاجتماعي و خصوصيته، فهو فضاء انتقالي تفرض عليه الانفتاح على محيطه الذي يتعامل معه و هذا التفاعل يؤدي حتما إلى إصباغ صورة من الروابط الفضائية الاجتماعية التي تدل على المنح الحافل بالرموز و الدلالات» (207). و بما أن للإنسان علاقة بالمكان الذي يحويه و يشغله فإننا نفهم طبيعة العلاقة التي تربطه بالمقهى و الدلالات الناتجة عن ذلك فالشخصية الرئيسية في نص سرائق الحلم و الفجيعة كانت تكره مقهاهم الشعبي لأنه كان مكانا مقفرا «تمنيت لو لم أدخل أصلا إلى هذا المكان القير» و في نفس الوقت لم تستطع نفي أو إلغاء هذه العلاقة التي تربطها به،

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> – المصدر نفسه، ص: 100.

<sup>206 -</sup> حميد لحميداني ببنية النص السردي، ص: 72.

<sup>207 -</sup> حميد لحميداني ببنية النص السردي، ص: 72.

<sup>.12</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 12.

إلا أن السبب الذي يدعوها للتردد إليه ليس هو نفسه السبب الذي يدعو باقى الشخصيات فهي تدخله (الشخصية) بدافع تقصى الأخبار و معرفة آخرها أو بدافع الفضول «وصلت إلى مقهانا أستطلع الصخب الذي كان يملأ التجويف من الداخل»(209). أما باقى الشخصيات فتدخله لدوافع عدة، فهي تناقش فيه أكبر القضايا السياسية «أنهي الغراب خطبته العصماء ...»(210). و قد عرف المقهى باستقطابه لكل أنواع الفئات الاجتماعية التي منها ما تقصد المقاهي الشعبية الرديئة، و التي بدورها تستقطب المجانين و المشردين و كل من لفظهم الشارع «لقد بت القرفصاء قرب المقهى ... لم يعد لى مستقر يحضنني فأنا اجلس حيث يغشاني التعب» (211)و فيه نتاقش المسائل الشخصية و يلتقى الأصدقاء لحل مشاكلهم «أحس الربيع بالمرارة التي أتجرعها فلزم الصمت فاسحا المجال لوقع الخطوات...لحظات وصلنا المقهى... جلسنا...»(212). و ما يميز المقهى منذ العصور هو وجود النادل (213) الذي تكرر وصفه من طرف الكاتب و كأنه نفس الشخص لأنه يحمل نفس الوصف و نفس القلب الطيب «و لا يزيد النادل الطيب القلب عن الابتسامة العريضة كاشفا عن أسنانه المسوسة التي عاث فيها التدخين فسادا $^{(214)}$  و قو له: « واقترب منه سحنون النادل و قد أظهرت ابتسامته حالة الدمار الشامل الذي لحق أسنانه جميعا» (215)، إضافة إلى إنها المكان المفضل لممارسة بعض الألعاب كالقمار و الدومينو التي اشتهر بها أفراد من الطبقة الدنيا «و قد تكوموا فوق كراسيهم بثيابهم البالية يزفرون في وجوه بعضهم دخانا كالحا، و تتنافس أصابعهم المعروقة على التقاف حجارة الدومينو ... و دار في خلده أن سكان مدينة عين الرماد هم أشهر البشر في لعب الدومينو ... فلماذ لا تقيم المدينة ألعابا عالمية هنا؟»(216).

<sup>-209</sup> المصدر نفسه ، ص: 26–27.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> – المصدر نفسه، ص:28.

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> – المصدر نفسه، ص:44.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> - عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 216.

<sup>.</sup> الشخص الذي يقوم بتقديم القهوى للزبائن  $^{213}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> –المصدر السابق، ص: 216.

<sup>215</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص215

<sup>.133 -</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء ، ص:  $^{216}$ 

هكذا تعددت دلالات المقهى و اتسعت دائرته لتمتلك «خصوصيات تجمع بين مستويين من اهتمام الإنسان بواقعه» (217)، وكلما اتسع المكان توسعت الفجيعة.

#### فضاء السجن:

يتميز السجن كفضاء بالانغلاق و تحديد حرية الحركة، و خضوع المقيمين فيه للقانون الصارم و انغلاقه هو مصدر المرارة و الألم الذي تنضح به الشخصية و إن لم تكن بداخله فشعورها نحوه يخبر عن ذلك «و تناهى إلى مسمعي أنين و عويل و انتحاب و تراءى لى الدم و الدموع و العظام المفرومة و الكلاب تنهش الجلد على العظم» (218). و كلما وقفت متأملتا سرادقه تألمت و خافت و شعرت بالوحدة و حنت إلى أصدقائها «أين الذين كنت أراهم و أسامرهم في بعض الأحيان ، الأسمر ذو العينين العسليتين و عسل النحل و نور الشمس و شذى الزهر و سنان الرمح و ... ؟ هل يقبعون الآن في السجن خلف هذه الجدران المنسية و السرادق المتعالية ؟؟ و هل هذه الأصوات المنبعثة أنينا يسلخ القلب هي أصواتهم؟؟ أم أنهم قتلوا و ما أسمعه إن هو إلا صدى يتردد و يتكرر ؟»(219). إنه يشكل مصدر ضيق الشخصية و قلقها، هذا الضيق الناتج عن ضيق المكان و انغلاقه، و قتامة جوه و نتانة جدر انه «درت على نفسى في ذلك المكان الضيق ... متر و نصف على مترين...أرضية مبلطة...جدران متسخة...عليها كتابات و أثار محجوزين مروا من هنا...مجرمون أم أبرياء، شرفاء ؟ لست أدرى...قضبان حديدية تقف كجنود منضبطين بصرامة...»(220) و قد يصادف أن يكون دخول الشخصية للسجن أمرا محاكا فتحس أنها مظلومة من طرف آخر سعى لاتهامها و تتفيذ أغراضه الشخصية «من يملك المال يملك كل شيء... إنه إكسير البشرية ... أصحابه يحققون كل ما يصبون إليه... سخرت الجميع... منير حبكت له تهمة لن يفلت منها ليس أقل من الإعدام أو المؤبد...»(221)، فيولد لدى الشخصية إحساس بعدم الثقة في الآخرين إحساس بالذل و المهانة في ظل قانون يصدر أحكاما اعتباطية لحماية أغراض شخصية فيفقد بذلك

<sup>.251</sup> مرو عيلان، الإيديولوجية و بنية الخطاب الروائي، ص:  $^{251}$ 

 $<sup>^{218}</sup>$  – عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص:  $^{218}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> - المصدر نفسه، ص: 49.

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> - عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 177.

<sup>-221</sup> – المصدر نفسه ، ص: 195

لذة الحياة «بات الأرق ثعبانا أرقط ساما يثير الرهبة في نفس كريم و يحرمه النوم» (222) و إن خرجت الشخصية من هذا السجن فلن تخرج كما دخلت، لأنها ستخرج إلى سجن أكبر هو سجن المدينة «سجن أشهرا و خرج ليدخل سجنا أعمق» (223) معلنا بذلك «أن هذه الأمة قد قضى عليها القدر بالذل و الهوان» (224).

إذن فالشخصية وهي داخل السجن أحست بالاختتاق وعاودها نفس الشعور و هي خارجه، في مدينة ليست سوى سجن كبير ،بذلك يتحد المكانان معا ليكونا وجهين للقضية التي تطرحها الرواية و هي قضية أساسية، إنها قضية (غياب الحرية)الفردية في وطن يعيش الفجيعة يوميا.

#### وصف المكان:

رأينا المكانة التي استحوذ عليها المكان في الرواية، حيث أصبح إطارا تسير فيه كل الأحداث، و تتحرك داخله الشخصيات لذلك حدد الروائيون «العالم الحسي الذي تعيش فيه شخصياته و جسدوه تجسيدا متصلا، و كان لهم في ذلك عدة أساليب و إغراض و كان من أهم الأساليب التي اتبعوها في تجسيد المكان أسلوب الوصف» (225).

#### طبيعة الوصف و دلالاته:

نحاول في هذا المجال إبراز الدور الذي يختص به المكاني، عبر تقنية الوصف دون الولوج إلى تلك التداخلات الحاصلة بين الوصف و السرد لأننا نعتبرها مسائل أخرى لسنا مضطرين للغوص في تمفصلاتها، محيلين القارئ إلى دراسات اختصت في هذا المجال و بالتفصيل.

مما لا شك فيه أن الروائي لم يوظف الوصف لغاية اعتباطية إنما لغايات أخرى أكدتها وظيفتا الوصف«الجمالية التزيينية و الأخرى التفسيرية الرمزية الدال على معنى معين»(226)، و بذلك فقد اكسب الوصف عوالم الرواية المختلفة من

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> – عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 226–227.

<sup>223 -</sup> المصدر نفسه ، ص: 44.

<sup>224 -</sup> المصدر نفسه، ص: 144.

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> - سيزا أحمد قاسم، بناء الرواية، ص: 79.

 $<sup>^{226}</sup>$  – حميد لحميداني، بنية النص السردي، ص: 79.

أشياء باعتبار أن «للأشياء تاريخا مرتبطا بتاريخ الأشخاص لأن الإنسان لا يشكل وحدة بنفسه بل جسدا مكسوا بالثياب» (227) و طبيعة، و أماكن تقصدها الشخصيات أو تعيش فيها مما اكسبها إشارات دلالية موحية و معبرة عن رؤية الكاتب الحاملة لأفكاره، من هذا المنطلق نتتبع مسار الوصف عبر النصوص، الذي يمس الفضاء الإنساني في شموليته المتضمنة طوبوغرافيا الطبيعة، أماكن الإقامة و الانتقال، كالبيوت و المقاهي و الأشياء الملازمة للإنسان في حياته، كالأثاث و الأطعمة، إضافة إلى الملامح الفيزيولوجية للشخصية. و نشير إلى اختلاف الوصف من عنصر لآخر إلا أن ما يجمع بين العناصر، هو تلك القيمة الجمالية له باعتبارها «أداة تشكل صورة المكان» (228) لا يمكن الاستغناء عنها و تجاوزها في كل الحالات.

#### وصف الطبيعة:

إن المتأمل لمساحة وصف الطبيعة في النصوص الجلاوجية يجد أنها ضيقة مقارنة بمساحة وصف المدينة، كيف ذلك ؟ ذلك أن الكاتب قد أوغل في وصف المدينة و ذكر مساوئها، و تعرية واقعها المزيف جهارا أمام القارئ، فالنصوص نصوص مدينة إن صح التعبير، و بإحصائنا للفظة (مدينة) مثلا في نص سرادق الحلم و الفجيعة ، نجد أنها وردت(220 مرة) فهي موزعة عبر كل الصفحات تقريبا.

إن عدم إسهاب الكاتب في وصف الطبيعة راجع إلى الفراغ و انعدام الحياة، فلا حياة في المدينة، ولا حياة في الطبيعة التي طالما مثلت منطقة هروب الشخصية، فقد جف البحر و هو أوسع فضاء في الطبيعة، يقول الكاتب في هذا الصدد «وصلت شاطئ البحر، وقد زرع قذارة وشوكا طلعه، كأنه رؤوس الشياطين... تسللت من بينها لأقف على الفاجعة... لقد جف البحر... إن البحر الرحب قد خاض حربا و خسر ماءه... مع مسن؟ مع المدينة » (229) إنه -الكاتب- يريد من عدم الإسهاب تبليغ فكرة، مفادها أن المدينة بشر استها مدت سهومها نحو الطبيعة فأفسدت كل جميل و مسحت كل اخضرار و شوهت كل بديع «كيف أستطيع أن أقيم في مدينة بلا بحر؟» (230) و البحر مياه، و الماء

<sup>- 227</sup> ميشال بوتور، بحوث في الرواية الجديدة، مكتبة الفكر الجامعي، منشورات عويدات، بيروت، لبنان، ص: 55.

<sup>228 -</sup> ميشال بوتور، بحوث في الرواية الجديدة، ص: 80.

<sup>229 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 58.

<sup>230 –</sup> المصدر نفسه، ص: 59.

رمز للنقاء و الطهارة، فالمدينة بالتهامها للبحر فقدت طهارتها و نقاءها و صفاءها و البحر كذلك إشارة طبيعية تتعدد دلالاتها و انزاحت مدلولاتها لتصبح رمزا للحزن و الدمار و الفناء...هذا ما يكشف عنه طريقة تلاعب الكاتب بالألفاظ و كأنه قد فقد لسانه من هول ما رأى (بحر، حرب...) معلوم أن الحرب نهايتها فناء و خراب و كذلك أصبح البحر مجرد فضاء فارغ، جامد بعد أن فقد آلته التي تحركه (الماء) فباقتران المدينة به و نزوح قذارتها نحوه انحصرت الرؤية على كل ما يوحي بالفجيعة، و لتوضيح الرؤية أكثر نختار إشارة طبيعية أخرى هي (الشلال)، فالقارئ من خلال هذه اللفظة يستحضر صورة أولية في ذهنه بل يستحضر منظرا جميلا لتدفق المياه من الأعلى نحو الأسفل في حركة واحدة مشكلة بذلك منظرا طبيعيا جذابا، لكن سرعان ما يصطدم بدلالات أخرى و هو يلج عالم الرواية، عندما ينحرف اللفظ عن معناه الحقيقي إلى معاني أخرى، الجفاف، الخواء، و السكون و منه فقد اكتسب الوصف وظيفة شعرية مشحونة برموز تشع بدلالات عديدة و متعددة هدفه من ذلك التعبير عن فكرة و رؤية خاصة.

و انظر معنا إلى هذا الوصف في المقطع التالي «لابد أن أذهب إلى الشكل الآن خارج المدينة لقد جففوه ... خربته الفئران منذ قدمت المدينة بمباركة الغراب و أتباعه إنهم يكرهون الماء يصابون بالسعار كلما رأوه، و لم يبقى على نبع ضئيل حول مساره على مكان خفي لا يعرفه أحد سواي ... »(231)، و منه قد تحول «الوصف باتجاه قطب دلالي واحد يدل على الفناء و الموت »(232) كخاصية مميزة لطبيعة المدينة المومس.

إن فقدان الإشارات الطبيعية السابقة لدلالاتها الحقيقية الطبيعية لدليل واضحة على فقدان التوازن بين الطبيعة و المدينة كفضائين مهمين في الحياة الشخصية هذه الأخيرة التى فقدت توازنها متموجة بينهما شاعرة بالضيق و الإحباط.

- مثلت الطبيعة مرحلة مؤقتة، عاشتها الشخصية في (الريف) و استقرارها لم يدم مطولا لأنها سرعان ما انتقلت إلى المدينة، هذا ما دعا الكاتب في نظرنا إلى عدم الإسهاب كذلك في وصف الطبيعة، فمعظم الأحداث جرت في المدينة، حتى أن

<sup>.94 –</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة ، ص: 94.

<sup>232 -</sup> محمد مصايف، الرواية العربية الجزائرية الحديثة بين الواقعية و الالتزام، دار العربية للكتاب، المغرب، دط، ص: 181.

الكاتب قلص من مساحتها على الورق و باقي الصفحات (الفضاء النصبي) كان محجوزا للمدينة « بعد أيام دخلت المدينة ... » (233) بل تقلص لدرجة صفحة ولحدة ولخص فيها الكاتب جمال الطبيعة و كيف أن الشخصية وجدت في نقائها و صفائها راحتها النفسية و الجسدية هروبا من المدينة «استوى فاتح اليحياوي على الصخرة في مكان مستو ... ثنا ساعديه جذب إلى رئتيه نفسا عميقا و ثانيا و ثالثا... كأنما خرج لتوه من مغارة ملوثة، و راح يتأمل رؤوس الأشجار الخضراء و قد استوت منحدرة تغطي السفح ... هذا مكانك الطبيعي يا فاتح ... » (234).

نبرر أخيرا أن عدم الإسهاب في وصف الطبيعة، راجع إلى احتكار الجو المدني بكل ما يوحي بالبراءة و تدنيس شرف الطبيعة و تلويث معالمها، كل شيء قد تبدل وحدها الفجيعة شرعت أبوابها.

#### وصف الفضاء الإنساني:

أ. البيوت: لقد انبنى وصف الكاتب لفضاء الإقامة على أساس فكرة و رؤية مفادها أن المجتمع يعيش انقساما طبقيا في بنيته التحتية فطبقة يمثلها الأثرياء الذين لا يزيدون إلا ثراء و طغيانا و طبقة فقيرة يكاد الفقر يسحقها فلا تـزداد إلا ذلا، أما الأولى فتسكن القصور و المباني الضخمة في حين تتوزع الثانية المغارات والأكواخ القذرة في شوارع تفوح برائحة العفن. لقد بدا وصف الكاتب لأماكن الإقامة بصورة عامة «كل المنازل بلا سقوف... كل الجدران مضعضعة متهاوية و الدخان وحده سيد الموقف يهدي للأنوف رواح العفن و العطن» (235) ثم يسير نحو الخصوصية بداية من الرواية الثانية راصدا بذلك شعور الشخصية ومواقفها ليتحول إلى مكان «دال على مواقفها، وعلى حالتها الشعورية و كذا وجهة نظرها و يرمز إلى وعيها و لاوعيها إلى إرادتها و رغبتها و حلمها و رؤيتها لباقي الشخصيات و الأشياء في الزمان و المكان» (236) و مع ذلك فإننا نسجل وصفا ليس بالدقيق لكل البيوت التي تجري فيها الأحداث أو تقيم بها الشخصيات. فالكاتب قد ركز على الخارج أكثر من الداخل مع

 $<sup>^{233}</sup>$  – عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 33.

<sup>234 -</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 88.

<sup>235 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 58.

<sup>236 -</sup> محمد سويرتي، النقد البنيوي و النص الروائي ، إفريقيا الشرق ، الدار البيضاء، ط1، ص: 98.

وصف عام للمحيط الذي يحيط بها، و لعل أدق وصف ذاك الذي خص به عمي صالح و هو في الريف، و بيته و هو في المدينة ثم بيته و هو في إحدى الحارات الشعبية الحقيرة المتواجدة في المدينة، فقد مر الوصف هنا بثلاث مراحل نوجزها كالتالى:

فضاء الإقامة في الريف: يقول الكاتب: «كان البيت رهبة رغبة التنظيم الرائع الذي بدا عليه ... مصطبة صغيرة كانت قرب النافذة... لعله يتخذها مقعدا و مرقدا في آن واحد و في الزاوية المقابلة جثمت خزانة صغيرة، بل صندوق كبير منقوش يحظى بعناية فائقة يعود بالمتأمل إلى عشرات السنوات ... و بالقرب انتصبت طاولة من طابقين تنوء تحت ثقل أغطية و أفرشة » (237)، إننا و نحن نقرأ هذا الوصف نتخيل صورة لكوخ أو بيت قديم، تبين كل ملامحه ابتعاده الكبير عن مظاهر العصرنة و تعبيره عن فترة قد مضت، كما تعبر عن بساطة المكان و فقر ساكنه، إلا أننا نسجل حالة نفسية مستقرة، فالشخصية راضية بقلة العيش، فهي مرحلة تعبر عن طبقة اجتماعية دنيا ، مقارنة بالتطورات التي يعرفها المجتمع، و ترتيبها في السلم الاجتماعي يأتي في الدرج الأخير.

فضاء الإقامة في المدينة: «فيه كل الضروريات، الماء ، الكهرباء، التدفئة... أمامه حديقة تحضن أشجار زينة...أرضيته مبلطة بالبلاط الأحمر...حجراته واسعة... »(238). أما و نحن أمام هذا الوصف فنتخيل صورة لبيت جميل يتوفر على كل حاجيات الإنسان، ومظاهر العصرنة و التمدن بادية عليه، كما يعبر على مرحلة آنية توحي بمستوى معيشي ميسور نوعا ما، و أحسن حال. و مع ذلك فالشخصية كانت في حالة نفسية غير مستقرة، لقد كانت مضطربة و قلقة «و مع ذلك لم أفرح...نعم لم أفرح ... أحسسته قبرا»(239).

فضاء الإقامة في الحارة: البيت «كان وطيئا...بابه يكاد ينكفئ إلى مستوى الأرض ... لا يكاد علو الجدار يتجاوز قامة الرجل الممتد... قرميده القديم عليه ضمادات إسمنتية عديدة» (240). أما و نحن نقرأ هذا الوصف نحس أننا أمام صورة لمغارة أو كوخ لا يتوفر على أدنى شروط الحياة و كأن بالكاتب يكتفي برصد الخارج و يترك المجال

<sup>.237 –</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص:  $^{237}$ 

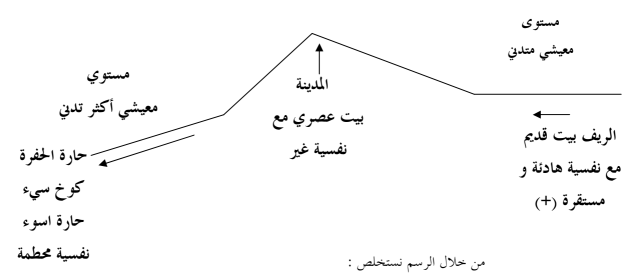
 $<sup>^{238}</sup>$  – عز الدين جلاوجي، رأس المحنة ، ص: 33–34.

<sup>-239</sup> – المصدر نفسه ، ص: 34

<sup>240 –</sup> المصدر نفسه، ص:69.

للقارئ لتخيل الأسوء من الداخل، فقد أعطى الوصف الخارجي صورة عن الوصف الداخلي . إنها قمة الفقر فهل عرفت الشخصية خيرا و هي تسكن هذا الخواء؟ «و متى كنت بخير كأن القدر يلاحقني من كل الناس جميعا» (241).

و يمكن تلخيص تذبذب هذه الحالة المعيشية مع الحالة النفسية للشخصية بالرسم التالى:



- يعبر وصف الفضاء عن الحالة النفسية للشخصية.
- يعبر وصف الفضاء عن الحالة الإجتماعية للشخصية.
  - يقسم الفضاء المحتمع إلى طبقات.
  - يغلب الجانب السلبي على الإيجابي.

تتواصل حركة الوصف و يزداد انفتاحه، و يبلغ ذروته في الرماد الذي غسل الماء، عندما كثف الكاتب منه مجسدا صورة حية و متحركة للعديد من الفضاءات المكانية الدالة على الإقامة (كالغرف، البيوت، الأحياء، ...) و أماكن العمل (مكتب رئيس البلدية، مكتب قائد الشرطة...) و أماكن ترفيية (المقاهي، الحدائق،

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> – المصدر نفسه، ص: 137.

الملاهي...) إضافة إلى المزارع و المقبرة. ليرصد بذلك -الوصف-طابع المعيشة لكل أسرة و الطبقة التي تنتمي إليها، ففي وصفه لإحدى الغرف التي خصـت بهـــا عزيزة أمثال خادمها سليمان يقول الكاتب: «كانت الغرفة واسعة جدا بها تلث أرائك قديمة، و غطت بلاطها الأبيض المرقط بالأسود زربية كبيرة يبدو عليها القدم و على الجدار الأيسر الطويل مقابل الباب علق إطار كبير لمنظر طبيعي شتوى و في الجدار الصغير المقابل فتحت نافذة صغيرة تطل على الحديقة تنبعث منها تكشيرة الكلب بين الحين و الآخر، و كان في الغرف نور خافت دعمته مصابيح في السقف و على الجدران»(242)، فإذا كانت الغرفة بهذا الوصف الجميل و الترتيب اللائق، لا تليق إلا بذوي المستوى المتدنى مقارنة بعزيزة الثرية، فكيف يمكن أن تكون باقي الغرف، وقاعة الاستقبال مــثلا، و أيــن يعــيش الفقراء؟؟ تتوضح صورة باقى الغرف و صورة البيت عامة من خلال ألفاظ نعتبرها مفاتيح، اعتمدها الكاتب كرموز مشحونة بدلالات عدة نختار منها عبارة (بيت فسيح)، فلفظة فسيح كافية لتقديم انطباع جميل عن باقى الغرف و هي تلخص جمال البيت و شساعته، إنه يحتوي على طوابق ، متعدد الغرف، به حمام و حديقة و مكان خاص بالكلب، و موقف للسيارات، به نوافذ تطل على مناظر جميلة (243) إنه فضاء إقامة يليق بعزيزة المرأة الثرية و يعكس انتماءها و شخصيتها. أما عن سؤالنا أين يعيش الفقراء يجيبنا الكاتب من خلال هذا المقطع الذي يصف فيه إحدى الغرف لأحد الفقراء «و فتح غرفته الوحيدة المتعددة الصلاحيات، فهي مرقد، و مطبخ، و حمام، و وكر للمخدرات، و معرض كبير للصور الخليعة، و صور المغنيات و الرياضيات و الممثلات... و تهالك فوق السرير الحديدي ... و نظر إلى السقف الإسمنتي الأسود، و قد كان يمتلئ عناكب»(244)، لعل القارئ يكتفي بهذا المقطع ليعرف كيف و أين يعيش الفقراء، إنه يلج عالم الفقراء من خلال وصف الكاتب لعينة صغيرة منه، كما يلج عالم الأغنياء كذلك من خلال عينة صغيرة، إنه يلج الكل من خلال الجزء.

كما نجد اهتمام الكاتب بالمظهر الخارجي للشخصية بوصفه و تصويره لملامحها، ذلك أننا نجد ارتباطا وثيقا من خلال المظهر و المكان الذي تسكنه

<sup>242 -</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 185.

 $<sup>^{243}</sup>$  – عد إلى رواية الرماد الذي غسل الماء.

<sup>244 -</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء ، ص: 176.

الشخصية، و هو يدل عليها بدوره فغالبا ما تبدو الأناقة و تناسق اللباس و جماله على الأغنياء، فمظاهرهم الجليلة ترتبط ببيوتهم الأجمل و في السنص ما يثبت قولنا: «حاولت عزيزة الجنرال أن تظهر بمظاهر الطبقة الراقية في كل حياتها فهي تختار لنفسها أرقى السيارات و تغير لبستها و تسريحة شعرها وفق الموضة... »(245)، ألا يستحضر القارئ و هو يتابع هذا المقطع صورة بيت عزيزة الفسيح التي يحتفظ بها في ذهنه و الأنيق و المتناسق، ألا يربط الصورتين معا و المظهرين معا، فمظهر الشخصية الأنيق يتناسب و يتوحد مع مظهر بيتها و تناسقه ، و قد يتقبل القارئ الفكرة لأنها غالبا ما تكون مألوفة و معقولة.

هذا عن الطبقة الغنية و انسجام المكان مع مظهرها، أما عن الطبقة الفقيرة فنجد كذلك تتاسقا بين مظهرها و مسكنها فغالبا ما يبرز المظهر الخارجي اشخصية الفقير فقر المكان الذي يأويه، يقول الكاتب في وصف شخصية سليمة «ما رآها اشترت يوما ثوبا جديدا، و لا تقلدت زينة، و لا شبعت أصلا، و ما اشترت دواءها كاملا وصفه الطبيب...» (246)، ليكتشف القارئ هذا الإنسجام لابد من استحضار صورة بيت سليمة المرنيني القديم .

و منه فالكاتب يوافق بين مظهر الشخصية و الفضاء الذي يحويها، و الطبقة التي تتتمى إليها.

#### الأشياء و دلالتها:

لا مفر للأماكن من الأشياء مهما اختلفت أحجامها و أشكالها و قيمتها، فهي تملأ كل مكان و يعرف الشيء على أنه «عنصر من عناصر العالم الخارجي عند

<sup>.133</sup> $^{-132}$  - المصدر نفسه ، ص:  $^{245}$ 

<sup>.95 –</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء ، ص: 95.

الإنسان و يستطيع الإنسان أن يمسك به و يعالجه» (247) وهو يحتاجه في مختلف المجالات و يرتبط كل شيء بالمجال الذي يناسبه، فالكتابة تتطلب أشياء لا تتطلبها السباحة مثلا و تتنقل الأشياء إلى عالم الرواية فتكتسب دورا مزدوجا. إنها تنقل حقيقة الواقع في العالم الخارجي و من ثم تتجاوزه في الدور الثاني عندما يصبح للشيء دلالات رمزية حاملا بين طياته معانى مشعة بدلالات معقدة (248)و قد سجل حضورا قويا لهذا النوع من الأشياء ذات الدلالات الرمزية في النصوص الجلاوجية الطبيعية منها « كالصخرة و الزهرة و الشلال و النخلة.... » أو منها ما هي من صنع الإنسان «كالحصير، الرسالة، إطار الصورة، الصندوق المنقوش، الخمسة الفضية، الشال الأبيض...»، إننا نجدها أشياء مقدسة وهي تكتسب صفة رمزية و لها جبر وتها، تقف الشخصية أمامها خاشعة، مقدرة لها ... هي أشياء حميمية، فالكاتب قد رصد حركتها من خلال سكونها، عندما غاص في عوالمها حتى الأعماق محاولا استنطاقها من خلال صمتها، و صبر أغوارها و فك طلاسمها، فقد عنون احد المقاطع بالعنوان التالى : في رحاب الصخرة ، إنها شيء تجاوز قيمته إلى مكان مقدس يعج بالرحابة و الطهارة يقول الكاتب: «كان المجدوب يجلس إلى ظل صخرة كبيرة ...» (249) أين يمارس خلوته، ثم يواصل: «شم توقف كأن لم يسر من قبل، و حدق في الصخرة عشقا...هياما...احتضنها»(250)، «برموشه يسقيها...عشقا...هياما، و أمسك عصاه من مقدمتها و أشهرها في وجه الصخرة و راح يضربها»(251)، فالصخرة هنا انزاحت عن مفهومها العادي (كشيء) و تجاوزته إلى مدلول رمزي يعود بنا إلى الولى في الذاكرة الشعبية، و مازالت الشعوب عندنا في عرفنا تزور الأمكنة التي تردد عليها الأولياء الصالحون، فيحيطونها بالاحترام و القداسة يستمدون منها بركات الولى الصالح، فيجعلون لها علامة تفرقها عن سائر الأشياء، فتحفظ قيمتها مع مرور الأزمان و

A.A.Moles ""Objet et Communication "In Communication , 13 , 1969, "un objet et un — 247 فقلاعن:" سيز ا élément du monde extérieur fabriquer par l'homme et que celui –ci peut prendre et manipuler احمد قاسم: بناء الرواية، ص: 100،

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> - ينظر: سيزا احمد قاسم، بناء الرواية، ص: 100.

<sup>249 -</sup> عز الدين جلاوجي ، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 48.

<sup>250 -</sup> المصدر نفسه، ص: 49.

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> – المصدر نفسه، ص: 50.

تغير الأجيال، فقيمتها من قيمة الولي الصالح، وفي الرواية قيمتها من قيمة المجدوب فسمت بذلك بمكانة إيجابية جعلت منها أكثر من مجرد شيء جامد. يؤكد الكاتب ذلك بقوله: «ولكن أين الشيخ المجدوب؟ فالصخرة دونه لا تساوي شيئا إن هي إلا حجر لا يضر و لا ينفع ... »(252) و لعل قيمة هذا الشيء و رمزيته مستمدة من القرآن الكريم الذي بث فيه الحياة من قبل رغم سكونه يقول تعالى: «و أوحينا إلى موسى إذ استسقاه قومه أن اضرب بعصاك الحجر فانبجست منه اثنتا عشر عينا... »(253)، و لعل قيمة الحجر الأسود ومكانته عند المسلمين تؤكد ذالك، ومنه صخرة القبة بالقدس الشريف. إن هذه العلاقة التي تربط الإنسان بالشيء تولد ما يسمى بالحميمية والحنية اتجاه الآخر، فيألف كلاهما الآخر، و قد ألف الجذع الذي كان يتكئ عليه محمد عليه الصلاة و السلام الرسول و بكى عليه بعد أن غير منبره فراح الرسول يربت عليه و يسكته.

فالصخرة من ذلك شيء من أشياء الطبيعة، و مثلها الشلال و البحر، أما إذا انتقانا إلى وصف الأشياء التي تتعلق بالإنسان نذكر مثلا (الخمسة الفضية) (254) و نختارها لشاعريتها المفرطة، من خلال حرص الشخصية عليها، فهي شيء يتعلق بالذاكرة، بالماضي، بالحب، «قصدت بيتك مساء و أخذت ما اعتقدت أنه مهم لديك...حوائج بالذاكرة، بالماضي، بالحب، «قصدت بيتك مساء و أخذت ما اعتقدت أنه مهم لديك...حوائج ناتا...كراريسك...صورك...رسائلك... و بعض كتبك المفضلة...» (255)، فالجازية أنقذت من بيت منير الذي احترق كل ما رأته ذا قيمة و قريبا من قلبه (الخمسة الفضية)، فانظر معنا في رده عليها اتجاه موقفها نحوه «كل شيء لا يهم إن هو إلا حطام دنيا فانية ... كل ما يهمني من البيت رواياتي و حوائج ناتا التي تركتها...» (256) من بين هاته الحوائج التي لا تفارق منير «الشال الأبيض، و الخمسة الفضية» – التي سبق و أن أشرنا إليها – يقول في ذلك «منذ ذلك اليوم لم تبرحني الخمسة أعلقها قرب قلبي في حلي و ترحائي و ظللت أهفو إلى كل نجمة تلمع في السماء معتقدا أنها نانا» (257)، و تبلغ القيمة أوجها عندما

<sup>252</sup> - المصدر نفسه ، ص77.

<sup>253 -</sup> سورة الأعراف، الآية 160.

<sup>254 -</sup> الخمسة الفضية ، حلي يأخذ شكل اليد (راحة اليد) لها خمسة أصابع تعلق عادة في الرقبة لدفع عين الحسود، و تعلق للرضيع، قد تكون من الفضة أو الذهب و نجدها كذلك تتقش على البيوت للغاية نفسها.

<sup>255 -</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 252.

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> - عز الدين جلاوجي، رأس المحنة ، ص: 252.

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup> – المصدر نفسه، ص: 255.

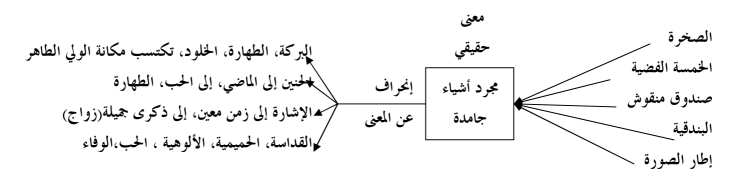
تكتسب الأشياء صفات حسية فتتألم و تبكي على صاحبها «مات رجال في ثورة الحريسر كالصحابة و لم يملكوا شيئا و لم تبك عليهم إلا بنادقهم» (258) فالبنادق هنا أشياء ارتقت و تسامت عن كونها مجرد أشياء جامدة، لقد اكتسبت مكانة الرفيق الذي يتألم ويبكي على الفراق، فتلونت بذلك بلون الإنسانية. و قد توصف بالرهبانية فتقف الشخصية عاجزة أمامها فلا تنظر إليها إلا بخشوع و تقدير كبيرين يستمران معها مدى الحياة فنجدها تحافظ عليه كما تحافظ على نفسها ، رغم توالي السنين، وحدها شخصية تدرك سر جمالية الأشياء و المقطع التالي يوضح ذلك «و رفع عينيه في الصندوق الخشبي بخشوع و في عينيه دموع حائرة ... هذا الصندوق هو كل ما جاءت به أمك في عرسها ... لا يساوي شيئا عند جيلكم لكنه عندنا كان يساوي كل شيء ... و ها كما تحرون مازلت اعتني به وفاء لسنوات العمر التي قضيناها معا...» (259).

إنها الأشياء عندما تشع بطعم الحب، فلا يعتني بها إلا بالوفاء، و مثله الإطار المذهب للصورة عنده تسمو درجة الشيء بل تتجاوز حدودها عندما تصل إلى درجة الألوهية، فيعبد الشيء و يقدس و يحاط بالنورانية «ووقف عند الجدار الأيمن و رفع بصره على صدره... كانت صورة أمه مازالت معلقة هناك ... لقد عمد إلى أن يتركها آخر ما يخرج من البيت...و دخلت العطرة و لحقها الأب ... و تجمدوا جميعا حيث هم، تعانق أعينهم الصورة التي علقتها العائلة بعد رحيل سليمة المرنيني عن الفانية... و انفجرت دموع سمير... و في جسمه سرت ارتعاشة شديدة، و مد يدين مرتجفتين فأخذ الصورة الموضوعة في إطار مذهب ... و تقدمت العطرة و الأب، و امتدت الأيادي تحمل الإطارو تخرج به كما تحمل هيكل السه» (260). لعل القارئ من خلال المقطع يستشعر فعلا جبروت الأشياء، هي الأشياء عندما تتجاوز خطوط المألوف و الجمال تتحرف نحو الشاعرية و تعدد المدلولات، فتصبح بذلك رموزا معقدة نوضحها أكثر بالشكل التالى:

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup> – المصدر نفسه، ص: 253.

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> - المصدر نفسه ، ص: 238.

<sup>.138</sup> ص : الدين جلاوجي،الرماد الذي غسل الماء، ص  $^{260}$ 



و ينتقل الكاتب بنا إلى مستوى آخر في وصف الأشياء، من خلالها يعبر عن الطبقة التي تتمي إليها الشخصية، فالحصير البالي القديم دليل على الطبقة الفقيرة «...ارتميت فوق حصير بال قرضت الفئران جزءا كبيرا من أطرافه» (261) ومثله الملابس البالية «كانت ساقايا نحيفتان تضربان في غير انضباط كأنهما عمودان نحيفان يغطيهما سروال بال يتلاعب به الهواء...» (262) و تقابله أشياء فخمة بمظاهر أفخم تعبر عن الطبقات الثرية أو الطبقة البرجوازية «عدلت ربطة عنقي ... سويت نظارتي...» (263)، «ركبت سيارتي الطيارة...» (264) فهو يختار من الأشياء ما يبرز انتماءه الطبقي و مثله «كالأمير كان يجلس على أريكته الفاخرة...» (265) ثم «تعالت أصوات الملاعق و ... تملأ المطبخ » (266)، فالأجواء تصور الانتماء البرجوازي، و لا ندعي أن هذا الحكم عام و لكن هذا حسب النصوص الروائية.

في الأخير نلمس من خلال تصور الكاتب للأشياء و وصفه لها أنها تكتسب سحرا جماليا متنوعا، يبث فيها روحا و حركة، تجعل القارئ يفكر فيها من جديد و يتأكد من أن وجودها لم يكن اعتباطيا في الرواية فهي مساهمة في سير الأحداث و تصير الوقائع. و ما اهتمام المبدع بالوصف، إلا رغبة في إيضاح ملامح الديكور و

<sup>261 –</sup> عز الدين جلاوجي،سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 21.

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> - عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 137.

<sup>-263</sup> – المصدر نفسه ، ص: 90.

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup> – المصدر نفسه، ص: 91.

<sup>.145</sup> صو: الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص $^{265}$ 

<sup>266 -</sup> المصدر نفسه ، ص: 61.

تصوير الأحداث، وفضاء الشخصيات لتقريبها من العالم الحقيقي الذي تعيشه الشخصية الحقيقية (267).

#### صورة المكان:

ختاما لهذا الجزء، ارتأينا تصورا خاصا و موجزا للصورة التي أفرد بها الكاتب المكان و الذي كان في الرواية (المدينة) فتوحد المكان عبر الروايات الثلاث جعل الكاتب متحكما فيه و رصد كل حيثياته و تسليط الأضواء عليه من كل الاتجاهات و النواحي. لقد وجدنا أن المكان في تصور الكاتب مجرد تكتلات إسمنتية تفتقد الروح، تفتقد الحياة، لتحيى من جديد عقدة المدينة في نفسه التي ظل المبدعون يعانون منها عبر مرور الأزمان، يكابدون مرارة العزلة و القهر و اليأس و لا يجدون مفرا منها إلا بالحلم. فخيبة المدينة في نفس الكاتب كبيرة و ظلل سيزيف يدحرج الصخرة دون تحقيق هدفه، و ظلت المدينة رمزا للمومس العمياء، للقطة الكبيرة التي تفترس أبناءها كلما جاعت، إنها وحش يتغذى من شبابهم و دمائهم و كيانهم.

إذن فرغم اتساع فضاء المدينة و انفتاحه إلا أن الشخصية تعاني الانعرال، و التوحد و الغربة، لقد انغلق المكان ليصل إلى حد الاختتاق، فالمدينة رغم احتواءها لكل الشخصيات لم تشهد تطورا أو تغيرا من داخلها، فقد تجول القارئ مع أبطالها شمالا و جنوبا، شرقا و غربا، إلا أنه أحس نفس إحساس أبطالها، إنها مناخ أشعره بالضيق و عدم الإنفراد بالنفس. لذلك فالمكان في النصوص الجلاوجية مثل محورا ثابتا، في مقابل الزمن الذي ظل يتغير، و ظلت المعاناة نفسها، فالمثقف يعاني عبر الأزمان و منذ بداياتها ، في مدينة لا تتغير و لا تريد أن تتغير، فقد ولى زمن و جاء زمن و ظل المثقف يتجرع المرارة نفسها التي تجرعها من مروا قبله من نفس المدينة، و كأنها غول يبعث له في كل مرة بضحية يتعارك معها ثم سرعان ما يهزمها ليلتهمها فيما بعد و ينتظر غيرها.

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup> - ينظر ،

إن لهذا البناء الكلي للمكان بهذا الشكل في الروايات وظيفة فنية خاصة استشعر القارئ لذتها - نشير إلى أن المدينة عولجت في نص سرادق الحلم و الفجيعة - على أنها فكرة تتقمصها شخصية «المدينة تطاردني، تلوك علكتها، ترقص» ثم كمكان مؤطر "بمباني، مقاهي"

هكذا صور لنا الكاتب المكان (المدينة) بريشة المفجوع، و هكذا من خلل رواياته التي امتطاها القارئ سجادا سحريا يطير به ساعة القراءة من مكان إلى مكان مغادرا بذلك مكانه الحقيقي متجها نحو أمكنة أخرى يسكنها آخرون لا علاقة له بهم ، ولا بتفاصيل حياتهم ، فعملية القراءة أمنت لنا رحلة في مكان آخر تعريه و تكشف عنه، هي بذلك ما عرت إلا واقعا لعله واقع القارئ نفسه، ألا يتساءل و هو يزور المدينة المومس قائلا: «و كأنها مدينتي، أليست هذه الآلام هي نفسها التي أتجرعها في مدينتي؟»

فالرواية في الأول والأخير لا ترسم إلا الواقع بشخصيات قد نلتقي بهم ذات يوم عندها تعود بنا الذكرى، أين التقيناهم من قبل؟ فنتذكر فجأة أننا التقيناهم في الرواية.

## القصل الثاني

# تحولات الكتابة السردية عند جلاوجي

- 1. خصوصية التجريب السردي
- 2. مظامر التجريب السردي
- 3. فاعلية الذاكرة في الكتابة الروائية

### تحولات الكتابة السردية عند جلاوجي

#### 1- خصوصية التجريب السردي:

لعلى التجريب من أجل التجديد سمة الإنسان المعاصر، ذلك أنه يعيش حياة معقدة صارت بحاجة إلى تحليل عناصرها من أجل فهمها، ألا ترى أنه يغير بين اليوم و الآخر طريقة لبسه ونمط أكله، و ديكور بيته...الخ. إنه يحاول القبض على اللحظة ساخنة ليعيشها على أن لا يكرر نفس نمط العيش في الغد، و إلا فقد يعاني من الملل و الروتين. و امتد هذا التجريب ليشمل الإبداع و الأديب هذا الذي اصطدم بعالم غير متشكل، فراح يبحث عن نص بديل لهذا العالم، يشكله ثم يعيد تشكيله في نص آخر بشكل آخر و هكذا دواليك «و من هنا أكد المتعافين أن التجريب ليس حالة واحدة و إنما هو ثورة من الجدل و التشكيل المستمرين» (268)، بذلك قاد التجريب إلى اختراع و ابتكار أشكال و تقنيات و لغة جديدة، ترتقي بالعمل الإبداعي إلى مستوى مرموق «إنه أفق كتابة يصدر عن هاجس التجديد الذي لا يتحقق إلا عبر التحرر من إسار السائد، مما يجعله يمثل شكلا من أشكال تكريس حرية المبدع الروائي من خلال ثورت على على الأشكال النمطية في الكتابة الروائية العربية، ضمن ثلاث دوائر متمايزة أكثر الأحيان، لكنها متداخلة أيضا و الروائية العربية، ضمن ثلاث دوائر متمايزة أكثر الأحيان، لكنها متداخلة أيضا و هد:

1-ابتكار عوالم متخيلة جديدة ، ليست مألوفة في حياتنا العادية، و لا طرأت في السر ديات السابقة، خلقت منطقها الداخلي، و بلورت جماليتها الخاصة.

2-توظيف تقنيات فنية محدثة تتصل بطريقة تقديم العالم المتخيل و تحديد منظوره، و تعدد الأصوات.

<sup>268 -</sup> منى محيلان، التجريب في الرواية العربية الأردنية، عرض عباس عبد الحليم، مجلة عمان، العدد 125، ص: 57.

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> -بوشوشة بن جمعة، التجريب و ارتحالات السرد الروائي المغاربي ، المغاربية للطباعة و النشر و الإشهار، تونس، ط1، 2003، ص: 10.

3-اكتشاف مستويات لغوية في التعبير تتجاوز نطاق المألوف في الإبداع السائد عبر تعليقات نصية متشابكة و متراسلة مع توظيف لغة التراث السردي أو الشعري أو إدراج اللهجة و أنواع الخطاب الأخرى»(270).

فإلى أي مدى استطاع الأديب عز الدين جلاوجي أن يحقق التجريب من أجل التجديد الروائي؟

إننا نحاول من خلال طرحنا لهذا السؤال النقدي أن نحدد التصور الفني و الجمالي الذي تسكه الكتابة السردية داخل النصوص الروائية الجلاوجية، في تحققاتها النصية و تعالقاتها التداولية بقارئ النص خاصة إذا كنا نعلم مع«آيزر أن التواصل بين النص و القارئ هو الذي يحقق لهذا النص وجوده، و يقدر قيمته الفنية و الجمالية، ذلك أنه حينما تتحرك آلية القراءة ينشأ حوار أثير بين أفق النص و أفق القارئ و يتسم بالتوتر و التجاذب»(271) و منه فإن قارئ النصوص الجلاوجية تكشف له عن أديب متحول و غير ثابت على نحو واحد في الكتابة و أن نصوصه تحتاج تأملا بصريا، و بصيريا فهو يدخل عالم التخييل من غير قيود النوع الأدبى، إنه يركب شهوة اللغة كما يكاشف فجيعة الذات و الوطن، أنه يحاول أن يؤسس لنص ذوي أفاق مفتوحة على دلالات لا متتاهية، إنه ينفتح على كل ما يمكن أن يكون إشراقيا و نورانيا، فهو لا يرتاح إلى نموذج نهائى و قد ساعده في ذلك جنس الرواية الذي أدرك أنه الوحيد القادر على استيعاب ما يجول في جو ّانه (<sup>272)</sup> من ذلك فنحن نعتبر نصوصه طفرة في الرواية الجزائرية إن صح القول-لأنها متمرية على كل مألوف شكلا و مضمونا مكسرة لكل تقليد... فالكتابة السريية المرهنة داخل نصوصه تحولت إلى كتابة موسومة بالمفارقة و الغرائبية، فشكل الكتابة متحول و متغير باستمرار، مطعم بالسخرية، و الأحلام و الفجائع و المحن،

العنار على المحلق في المحديد المرواني، المهرجان العربين المحدي عصر في الخطاب القصصي النسوي، أدب علي نجلي نموذجا، مجلة الحوار المتمدن، العدد1167، سنة 2005، ص: 07..

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup> – محمد المعادي، خصوصية التجريب السردي في مجموعة "بوابات محتملة" للقاص أحمد المخلوفي، مجلة عمان ، لعدد 125، ص: 68.

<sup>272 -</sup> في حوار أجراه معه الخير شوار، جريدة اليوم الأدبي ،الجزائر، يوم 27 مارس 2006.

لذلك فسنحاول رصد تمظهرات هذا التجريب السردي اعتمادا على مجموعة من العناصر أو ميكانيزمات نجد أنه من الضروري الوقوف عندها نذكرها مجملة على التوالي ثم نتطرق إلى كل عنصر على حدا:

- أ. السرد العجائبي.
- ب. انحلال الشكل الروائي.
  - ج. شعرية الإيقاع.
- د. سحر اللغة و انزياح المعنى.
  - ه. التداخل و الغياب النصىي.

#### 2- مظاهر التجريب السردي:

أ-السرد العجائبي: إن « استحضار تقنية التعجيب داخل الكتابة القصصية و الروائية كما نعلم استحضار يأتي في الواقع حسب Todorov لتقديم أحداث غير قابلة للتفسير يحكيها شخص هو في الأصل بطل القصة و ساردها في الآن نفسه، إنه إنسان كباقي الناس و كلامه يستحق ثقة مضاعفة... أو بتعبير آخر ، إن الأحداث تبدو فوق طبيعية بينما السارد طبيعي» (273) و هكذا سنحاول مقاربة تجليات هذا السرد العجائبي من خلال النصوص الروائية حيث نجد أن الكاتب يمتطي هذه التقنية، و هو يصف شخصياته بل و هو يختار لها أسماء عجيبة (كالسيد لعن الغراب، جحافل الدود...) يقول في نص السرادق « و الغراب نسبت أن أحدثكم عنه... هو مخلوق متميز فريد من نوعه نحيف طويل صغير الرأس معروق الأصابع ركبت فيه كل أشكال و أنسواع الدمامات...كل من يراه يعترف أن لا عين رأت و لا أذن سمعت و لا خطر مثله على بال» (274)، ألا ترى «أنها شخصيات غريبة في بنائها وتركيبها تعيش وقائعا لا تقل غرابة و شذوذا و غموضا» (275)، فالمتلقي يقف أمام هذا التعجيب السردي المفارق مندهشا و قد تنبأ الكاتب دهشته في قوله: «و لا خطر مثله على بال» ، و تتواصل هذه الدهشة قد تنبأ الكاتب دهشته في قوله: «و لا خطر مثله على بال» ، و تتواصل هذه الدهشة عندما يصف المدينة وصفا لاذعا من خلالها يصور واقع الإنسان الذي أضصحي

<sup>&</sup>lt;sup>273</sup> - تودوروف، مدخل إلى الأدب العجائبي، ترجمة، الصديق بوعلام، دار الكلام ، الرباط، ط1، 1993، ص: 112. نقلا عن،محمد المعادي، خصوصية التجريب السردي، ص: 68.

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup> – عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 31.

<sup>275 -</sup> محمد الباردي، رواية التجريب في تونس، رهاناتها و أفاقها،مجلة عمان، العدد 126، كانون الأول، ص: 80.

يعيش مظاهر تتقزز منها العين، يعيش قذارة و خواء يقول الكاتب «و تسعرت المدينة فلملمت أطرافها...أزقتها... قذارتها...نتانتها...و دخلت الحلبة ترقص متهرئة اللحم يصفق ثدياها ...و طبتاها ...طار الغراب فحط على صدرها جثيا و غرس أسنانه النتنة في شديها الأيمن... هذه ساعة الرضاعة» (276)، و في سرده لرواية عين الرماد يقر الكاتب من جديد بعجائبيتها « و هي حكاية عجيبة لا تحتاج للسرد فحسب ... و لكنها تحتاج للتأمل أيضا فما رأيت أغرب منها و لا أعجب» (277) و في قوله: «قيل إن الولي الصالح قد بعث إلى الحياة، و أن منبع العين تدفق رمادا أسود حارا الأيام و الليالي حتى ردمها و قتل كل من فيها، و لم ينجو منها إلا من نجاه الله» (278).

من خلال المقطعين، يلمس المتلقي عجائبية و غرائبية السرد و تعرج مسار الكتابة نحو خط مغاير، و خارق للعادة مما يدعوه للتساؤل عن السبب الذي جعل الكاتب يلج عوالم عجائبية «أنزوعا منه إلى تكسير قوالب تعبير واقعي بسيطة، التي لم تعد قادرة على مواكبة حمل مضامين الواقع الجديد و المتجدد بأبعاده المتعددة، و برؤيته و أشكال تعبيره المغايرة و المختلفة، و البحث عن طرائق جديدة للترميزو تمرير الانتقادات الاجتماعية و السياسية و الدينية كما يذهب إلى ذلك تودوروف. أم أن للأمر علاقة بنزوع هذه الكتابة نفسها إلى تطوير الكتابة و السمو بها إلى درجة الكمال و الاكتمال...؟» (279).

أ. انحلال الشكل الروائي (280): من خلال تعامله مع نصوصه و قراءتها وصبر أغوارها، أصبح قارئ جلاوجي على دراية تامة من أن اللغة و التجريب هاجسان مهمان في كل كتاباته الروائية، فهو يسعى ألا تكون نصوصه متشابهة لذلك فهو ينوع لقارئه المسافر عبر تخوم روايتهما، المطية المناسبة و التي نقصد في هذا المقام الشكلي، فلا يكاد يلج عالم روايته إلا وهو مدرك أنها تختلف شكلا عن سابقتها، و لكن ما يثبت فؤاد القارئ من ناحية ثانية هو

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup> – المصدر السابق، ص: 33.

<sup>-277</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: -277

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup> –المصدر نفسه، ص: 258.

<sup>279 -</sup> تودوروف، مدخل إلى الأدب العجائبي ، ص: 152. نقلا عن،محمد المعادي،خصوصية التجريب السردي ، ص: 68.

<sup>-</sup> انحلال الشكل الروائي مصطلح جاء به "لوكاتش"، أنظر، فيصل دراج، نظرية الرواية و الرواية العربية، ص: 148. 280

إدراكه و ثقته في أن الكاتب محافظ على رؤيته، و أن الجانب الفني أبدا ما شغله عن الجانب الرؤيوي و عن محتوى العمل الإبداعي .

وحتى لا يخلو بحثنا من العلمية، و لا نتهم بالعشوائية في إطلاق أحكامنا لابد من الاستناد على الأسس العلمية للنقد و التي بها نثبت أقوالنا، هذا ما يستوجب علينا ضرورة الرجوع إلى أول نص روائي كتبه الروائي عز الدين جلا وجي (الفراشات و الغيلان) (281) و اكتسب بها قارئا بنوعيه العادي و المكتشف، ذلك أنها اتبعت مسارا خطيا واحدا و تاطرت بشكل مألوف مع أننا لا نستطيع نفي الجمالية عن اللغة فيها فهي كما وصفها الدكتور حسين فيلا لي بقوله: «إن قارئ رواية الفراشات و الغيلان يجدها تنتج معانيها فعلا بطرق متعددة كتوظيف الرمز إلى اصطناع أسلوب الاستعارة و التمثيل و التصوير بالكلمات» (282)، و نحن نستحضرها من منطلق أنها تساعدنا على رصد تحولات الكتابة عند جلا وجي و كيف بدأ تصور الشكل عنده باعتبارها أول تجربة روائية فألفناها بشكل مألوف و هندسة معمارية تكاد تكون عادية، وقد أحس قارئها أنه يقف على أرضية ثابتة لكن ثباته لم يدم طويلا بمجرد ولوج عالم سرادق الحلم و الفجيعة، فسرعان ما وجد القارئ نفسه على قارب دون مجدافين، انحلال كلي في الشكل، و قلب لكل الموازين الفنية. لقد رهن الكاتب من خلالها عن تجدد مدهش في تجربته الروائية و خان بذلك ثقة القارئ العادي فيه من خلالها عن تجدد مدهش في تجربته الروائية و خان بذلك ثقة القارئ العادي فيه من

و قد انطوى هذا العمل على ثلاث دلالات أساسية تكشف الأولى «عـن تجـدد غير متوقع في الأفق الكتابي فبعد أن بدا للبعض أن جلاوجي قد استنام إلـي نـص مستقيم، يستأنف اللاحق فيه ما سبقه إذ به يخرج بنص جديد و كامل الجـدة» (283)، يثبت من خلاله ثورته و رفضه لكل معقول و كل اجترار للشكل التقليدي هدفـه

<sup>.</sup> و اية للأديب عز الدين جلا وجي صدرت عام 2000.دار هومة للنشر ،الجز ائر.  $^{281}$ 

<sup>282 -</sup> حسين فيلالي، السمة و النص السردي، منشورات رابطة أهل القلم ، سطيف، 2003، ص: 45.

 $<sup>^{283}</sup>$  – فيصل الدراج، نظرية الرواية و الرواية العربية، المركز الثقافي العربي، بيروت، لبنان، الدار البيضاء المغرب،  $^{41}$ ، سنة (1999، ص: 248.

في ذلك كتابة رواية تجريبية «تحيد بشكل ظاهر عن الطرق المألوفة» (284)، من أجل ذلك جاءت روايته في هذه الهندسة عندما تتصدر الخاتمة البداية في حين توخر المقدمة، إنه قلب للوظائف و طرق الكتابة، إنه موقف يتطلب تأملا بصريا لأن التحول ظاهري هنا، ونحن لا نجد كما لم يجد الدكتور عبد الحميد هيمه قبلنا إلا «عبارة لوكاتش الشهيرة لتحديد معنى القصة "بأنها رواية عملية التحول"» (285)، وحدها هذه العبارة تنطبق وصفا على هذا النص المتحول و العجيب في الوقت ذاته لماذا؟ لأن العجائبية طغت على الشكل بداية من التقديم و التأخير الذي ذكرناه، إلى مقاطع معنونة بعناوين ذات أبعاد عجائبية:

|                                 | الخطبة العصماء(286)                  | <u> التاري</u> خ       |
|---------------------------------|--------------------------------------|------------------------|
|                                 | حي بن يقظان <sup>(287)</sup>         | <u> </u>               |
|                                 | الحلول و حديث الإشارة(288)           | <del>- الصوا</del> فية |
|                                 | الارتواء يولد الظمأ <sup>(289)</sup> | - الحكمة               |
| العورة العوراء <sup>(290)</sup> | اللعنة اللعناء >                     | <u> اللاغ</u> ة        |

إضافة إلى تطعيم الرواية بإحالات تكون شارحة أحيانا، و أحيانا أخرى يحس القارئ أنها تواصل حركة السرد في الرواية.

و هناك مسألة جديرة بالاهتمام، و هي تغيير تقنية الكتابة في السنص الواحد (الخط)أو ما يسميه حميد لحميداني «بالشكل التيبوغرافي» (291)، و قد ألفينا التغيير في النمط، في الصفحات (53 54، 128، 129) ولا ينحصر على هذا التغيير فقط بل تجاوزه لاستخدام الكتابة البارزة (أكثر سوادا) و تشكيل العناوين الداخلية بخطوط مختلفة و يفسر هذا الأمر «للتمييز بين الحوار و السرد و الاسترجاعات» (292).

<sup>-</sup> ديفيد لودج، الفن الروائي ، تر، ماهر البطوطي، المجلس الأعلى للثقافة، مصر، ط1، 2002. نقلا عن، محمد الباردي، رواية 284 التجريب في تونس، رهاناتها و أفاقها ، مجلة عمان، العدد 126، ص: 74.

<sup>285 -</sup> عبد الحميد هيمه،علامات في الإبداع الجزائري ، ص: 107.

<sup>286 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 26.

<sup>287 –</sup> المصدر نفسه، ص:34.

<sup>&</sup>lt;sup>288</sup> – المصدر نفسه، ص: 55.

<sup>289 -</sup> المصدر نفسه، ص:89.

<sup>&</sup>lt;sup>290</sup> – المصدر نفسه، ص: 114.

 $<sup>^{291}</sup>$  حميد لحميداني، بنية النص السردي، ص: 59.

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> - حميد لحميداني، بنية النص السردي ، ص: 59.

و لكننا لا نجد أن الكاتب يستغل هذه الإمكانات في نصه الروائي لهذا الغرض بل لأغراض أخرى أهمها أنه يوضح من خلالها للقارئ بطريقة غير مباشرة أن هذا الكلام البارز ليس كلامه و بالتالي فهو مستحضر (التناص) من مصادر أخرى كالتراث مثلا الذي يبديه هذا المقطع لأبي حيان التوحيدي:

الهوى مركبي ... و الهدى مطلبي ... فلا أنا انزل عن مركبي ... و لا أنا أصل إلى مطلبي ... أنا بينهما مأخوذ عن حقيقة الخبر بتمويه العبارة (293)

و يرصد القارئ الفكرة أكثر بعودته إلى النص (294) لأن الأمر يحتاج تاملا بصريا ثم قارئا مستكشفا و ملما بالثقافة، و منه فإن «إبراز الكتابة بالخط الأسود له من العموم وظيفة مهمة لأنه يثير انتباه القارئ إلى نقط محددة في الصفحة» (295). إنه يفتح عالم قراءة و يدفع القارئ البحث. و لكن الأمر لا يتوقف عند هذا الحد، ففي المقطع المعنون بـ «الرسالة» (296) يستعين الكاتب برسم تجريدي أو «تشكيل تجريدي» (197) الذي ألفناه في واجهة الروايات و قد ارتبط بها، لكن الكاتب اليوم يضمنه محتوى النص عندما لا يكفيه عنوان الرسالة كلما يختلج أفكاره، فيتجاوزه إلى رسم تخطيطي لرسالة محفوفة الأطراف بنتوءات و تمزقات تشير إلى أنها من زمن قد مضى، زمن الفارابي فهي تحتوي على قوله في المدينة الفاضلة، و قد كتب بخط بارز يتبعه الكاتب بخط عادي حتى يفرق قوله من قول الفرابي، إذن هذا التشكيل ما جاء عبثا و هو يتصدر واجهة الروايات كما أنه لم يات عبثا و هو يتصدر واجهة الروايات كما أنه لم يات عبثا و هو دلالاته و كذلك للربط بينه و بين النص (محتوى المقطع و الشكل)، و إن كانت مهمة تأويل هذه الرسومات التجريدية رهينة بذاتية المتلقي فقد يكتشف علاقات تماثل مهمة تأويل هذه الرسومات التجريدية رهينة بذاتية المتلقي فقد يكتشف علاقات تماثل هذه الرسومات التجريدية و وبين التشكيل التجريدي. و قد تظل هذه

<sup>.113</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص:  $^{293}$ 

<sup>.113 ،109 ،103 ،79 ،66 ،55 ،36 ، 26 ،103 ،109 ،103 ،109 .</sup> 

<sup>295 -</sup> حميد لحميداني، بنية النص السردي، ص: 59.

<sup>&</sup>lt;sup>296</sup> – المصدر السابق، ص:102–103.

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup> – المرجع السابق، ص: 60.

العلاقة قائمة في ذهنه» (298) و هذا في نظرنا إضافة جديدة في الشكل الروائي فإن الفناها على الواجهات لم نألفها في المحتوى و هي بذلك تسير بالرواية الجديدة نحو أفق جديد.

«و تخبر الدلالة الثانية عن قلق مبدع متجدد، لا يرتاح إلى نموذج نهائي، حتى لو النموذج قريبا منه و أثيرا لديه» (299)، هذا ما يصوره تحوله الثاني في نص رأس المحنة، الذي يحقق عدم تكرار الكاتب لنفسه، فنصه هذا اتخذ مسارا لولبيا تبادليا يختلف عن سابقه من حيث تتوع هندسة النص و شعرية لغته مع تعدد في الأصوات، وحدها الشخصيات حرة في اختيار التعبير عن نفسها دون إشعار المتلقي و إبلاغه، و هو ما يصعب عملية القراءة من جهة و يصنع الأدبية من جهة أخرى.

ما يلاحظه القارئ هو تلك الصياغة الجميلة التي عرض بها الكاتب المشاهد معتمدا عناوين رئيسية، و ينفتح كل عنوان على العناوين الذي يليه و قد جاءت مرقمة احتراما لمسارها، و ما يفرقها عن العناوين التي وردت في نص سرائق الحلم و الفجيعة، أننا لا يمكننا فصلها عن سياقها في النص. كما لا يمكن فصل الأحداث فقد شغلت العناوين مركز الأحداث في الرواية، بذلك اكتسبت الأحداث قيمة فنية جميلة و هي تطعم بالعناوين مما استدعى وقفة طويلة من القارئ و زادت الفنية أكثر باعتماد الكاتب للقاموس الشارح أسفل الصفحة، فالكاتب يحترم قارئه و يدرك صعوبة المصطلحات و اختلافها من منطقة إلى أخرى و اختلاف مستوى الثقافة من قارئ إلى آخر، إضافة إلى أنه يتقدم برواية يقرأنا الآخر من خلالها، و حتى يقرأنا لابد أن يفهم معاني بعض الكلمات منها «سيجارة البرزيلي» (300)، مؤكد أن معظم القراء يتساءلون عن ماهية البرزيلي؟ لكنهم لن يضطروا للبحث عنها بعيدا أو خارج حدود النص، فيكفى أن يخفض القارئ نظره أسفل الصفحة ليجد «نوع من السجائر

<sup>&</sup>lt;sup>298</sup> – حميد لحميداني، بنية النص السردي، ص: 60...

<sup>-</sup> لعل المتلقي يجد أن مسألة التشكيل اللتيبوغرافي و التجريدي، تدخل في مسألة الفضاء النصىي، لكننا ننظر إليها من جانب التجريب و ما جاء به الكاتب من جديد.

<sup>299 -</sup> فيصل الدراج، نظرية الرواية و الرواية العربية، ص: 248.

<sup>&</sup>lt;sup>300</sup> - عز الدين جلا وجي، رأس المحنة، ص: 24.

يصنع محليا من أوراق الدخان و العرعر تسخن و تدق و تلف لفائف رقيقة جدا $^{(301)}$  و مثله قهوة الجزوة «هكذا تسميها العامة ... و لعلهم يقصدون بذلك الجزوة لأنها تنضيج على الجمر $^{(302)}$ .

«أما الدلالة الثالثة فتؤكد حيوية الجنس الروائي، الذي يقترح دائما أشكالا جديدة، تفيض على كل الأشكال القائمة» (303)، فأن تكتب فنا داخل فن فهذا أمر لن تستوعبه إلا الرواية. فنص الرماد الذي غسل الماء كتب بين دفتي رسالة، و الرسالة فن يتطلب من كاتبها تقنيات وجدناها متوفرة عند الكاتب، بفضلها خرق كل تقليد، وكسر كل معقول و تؤكد للقارئ من جديد أن الكاتب لا يستقر على نموذج شكل ثابت فهو ينزع عباءته بين نص و آخر.

و ما نسجله كذلك على الكاتب كخرق لقانون التقليد، هـو استعماله لطريقة الحواشي المرقمة نشير إلى أنها لم تأت أسفل الصفحات فقط، بل في كل تضاريس النص فهي محشوة داخله، و هي تقدم الشروح و التوضيحات عن بعض الشخصيات و كأنها بطاقات تعريف فنية لها، فإن سألت مثلا عن شخصية عـزوز المرنيني و عن ظروف حياته، تطل عليك الحاشية مزيحة كل غموض «عزوز المرنيني هو بكر أبويه ، لم يذق طعما للسعادة منذ تنسم الحياة... لقد ولد قبل الأوان ... و عاش طفولته يعاني من نقص في التغذية ودخل مدرسته الأولى (...) و كان عزوز المرنيني نحافة و طولا و بأساناما دائما على تضاريس الوجه... و سجائر يمتصها حد التقديس و العبادة ثم بدأت حياته تتحسن مذ عرف الزربوط و تقرب منه فصار واسطته في توزيع المخدرات و الترويج للها» (304)، كما جاءت لوصف بعض الأماكن «المسرح البلدي تحفة المدينة بناه الفرنسيون قبل الثورة و زرعوا فيه الحياة حين ينقلون إليه حركتهم ليلا، و يضخون شرابينه فنا و إبداعا، و مذ غادر الفرنسيون المدينة تسللت إليه يد اليأس و القنوط، و تغشاه حزن عميق رهيب لف الجدران البيضاء و الأبواب البنية و التماثيل التي ثبت من الخارج رمزا لآلهة الفن والجمال» (305)، كما أنها جاءت شارحة لأشياء كثيرة كالطعام مـثلا

<sup>&</sup>lt;sup>301</sup> – المصدر نفسه ، ص: 24.

<sup>&</sup>lt;sup>302</sup> – المصدر نفسه، ص: 24

<sup>303 -</sup> فيصل الدراج، نظرية الرواية و الرواية العربية، ص: 248.

<sup>&</sup>lt;sup>304</sup> – عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 80.

<sup>&</sup>lt;sup>305</sup> – المصدر نفسه، ص: 61.

وبالذات هذا النوع منه «المقطعة الحارة و هي شبيهة بالشربة... من أشهر الأكلات الشعبية تصنع في الوجبات العادية و لكنها تصنع للمرضى خصيصا» (306).

نشير إلى أن الكاتب اعتمد عددا كبيرا من الحواشي (307) كانت الأخيرة تلك التي جعل بها الكاتب نهاية روايته مفتوحة لينهيها بالدفة الثانية للرسالة، فالرواية كانت عبارة عن رسالة تحكي أحداث مدينة غريبة المعالم بعثت بها امرأة لحبيبها و هي في الرواية الراوي، فالقارئ يقرأ محتوى رسالة درجت على لسان الحبيبة التي تخفى خلفها الكاتب «و قد شبه فلوبير كاتب الرواية بالله في الكون، فهو لا يرى و لكنه قدير على كل شيء، و نحن نشعر بوجوده في كل مكان، و لكننا لا نعاينه ... و هذا العقد الخفى ما بين الكاتب و قرّائه» (308).

باعتماد الكاتب طريقة الحواشي لم يخل بتوازن مسار القراءة عند القارئ، و لم يقتل روح القراءة الاستكشافية فيه،بل على العكس فقد انفتحت القراءة على قراءات متعددة. و انفتحت الكتابة على التجريب و التجديد، فتقنية الحواشي لم نألفها إلى إلا في شعر عزائدين المناصرة الذي اعتمد الهامش الشارح للقصيدة، و ما يجعل الرواية تختلف عن سابقتيها اعتماد الكاتب فيها ثلاث أنماط مختلفة في السرد:

أ. السرد البوليسي (309): استعمله لانتشاره في نمط الكتابة الروائية البوليسية، التي تقوم على أساس البحث عن الحقيقة، و كشف ألغاز الجريمة، و في الرواية كشف جريمة قتل عزوز المرنيني، من طرف الشرطي سعدون و الوصول إلى الحقيقة لم يكن سهلا لذلك جاءت الأحداث مركبة ، معقدة و فيها إثارة للمتلقى. و بهذا السرد البوليسي توقع رواية الرماد الذي غسل الماء أسبقيتها، كونها أول رواية بوليسية جزائرية مكتوبة بالعربية و هنا تحسب على أنها تجديد في النوع. «لا توجد رواية بوليسية بدون جثة قتيل، وكلما كثرت الجثث، كلما زاد ذلك في الإثارة ، وأية رواية

<sup>&</sup>lt;sup>306</sup> - المصدر نفسه ، ص: 235.

النص على 90 النص على 90 النص  $^{307}$ 

<sup>308 -</sup> عادل فريجات، مرايا الرواية ، منشورات إتحاد الكتاب العرب، 200، ص:04.

<sup>309 -</sup> محمد معتصم، البناء المتراكب، هو مقال نشر في موقع اتحاد الكتاب العرب و لم ينشر في غير ذلك، يؤكد صاحبه أنه مشروع كتاب في الرواية المصرية.

تخلو من هذا العنصر المثير جدا هي رواية فاشلة ،و لا يحق نسبتها إلى جنس الرواية البوليسية» (310).

ب. السرد التخيلي: «و فيه تتجلى الحكاية» (311) العلاقات بين أفراد المجتمع كانت مبنية على الطبقية، طبقية ثرية حاكمة تسير الطبقة الفقيرة، تفرض عليها أو امرها و تكبح حقوقها. «لكن أهم ما يوجد في السرد التخيلي، الحوارات و الصور الموازية التي تبدي بعض الشخصيات الروائية من خلالها ما يمكن أن يحققه الإنسان عندما يؤمن بالحرية» (312) أفضل مثال على ذلك شخصية المثقف.

ج. السرد الذاتي: و هو سرد «يقترب من كتابة اليوميات» (313) و يتمثل في كراسة فاتح اليحياوي «الذي تعود أن يحمله معه إلى خلوته في الجبل» (314) و هو يحتوي على ما يكتبه من خواطر و يرصده من أفكار و من قصص تعبر عمّا يجري في الواقع.

هكذا توفرت الأنماط الثلاث في هذا النص الروائي الجديد.

و ختاما لهذا العنصر لابد من الإشارة إلى أن الكاتب ينظر إلى الرواية على أنها فن متطور لذلك فهو يسعى لتطوير أفق الكتابة بداية من الشكل الذي لم نألف مستقرا عنده «وجرييه يدعو إلى تطوير الأشكال الروائية حتى تظل حية، لأن كل شيء يتطور من حولها بسرعة شديدة، و من هنا رفض أن تكون هناك نظرية أو قالب يصنع مسبقا لتصب فيه بعد ذلك كل الروايات. و يؤكد في هذا الإطار أن الكاتب هو الذي يخلق لنفسه قواعده الخاصة به، و يضيف أنه من الضروري لطريقة الكتابة أن تتهي إلى أن تشكل خطرا على هذه القواعد التي ترسم ديناميكيته. في الوقت نفسه الذي ينتج فيه عوامل تحطيم هذه القواعد نفسها و على هذا الأساس

<sup>2003،</sup> عبد القادر شرشار،الرواية البوليسية، منشورات اتحاد الكتاب العرب،دمشق  $^{310}$ 

المرجع نفسه. -311

<sup>312 -</sup> محمد معتصم، البناء المتراكب، هو مقال نشر في موقع اتحاد الكتاب العرب و لم ينشر في غير ذلك، يؤكد صاحبه أنه مشروع كتاب في الرواية المصرية.

<sup>313 -</sup> محمد معتصم، البناء المتراكب، هو مقال نشر في موقع اتحاد الكتاب العرب و لم ينشر في غير ذلك، يؤكد صاحبه أنه مشروع كتاب في الرواية المصرية.

<sup>314 –</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 179.

رفض الاستناد إلى الأشكال التقليدية للحكم على أي شكل جديد» (315)، وقد اختدار كاتبنا ما يناسب نصوصه من أشكال على أن لا يكرر نفس الشكل في الدنص الموالي، ليكسب بذلك الخلود لكل نص قائم بذاته. إنها حركية الإبداع فهو «يفترض بدئيا رفض التقليد، و كل طغيان يتمثل "بأحادية التعبير "أي القول بشكل فني ثابت أو شكل سابق على العمل الفني، مفروض عليه من خارجه، فالأخذ بأحادية التعبير أو ثبات أشكاله يبطن نظرة أداتيه ترى اللغة و الشكل الفني "وعاء" جاهزا، أو مجموعة من المفردات و التراكيب القابلة للتكرار، القادرة على استيعاب الجديد المتتوع و تأبية الحاجات غير المتناهية.

هذا الرفض يعني إعادة الاعتبار للإبداعية الإنسانية و النظر إلى الإبداع على أنه فاعلية أساسية» (316) نعود لنكرر و نؤكد أن اهتمام الكاتب بالشكل و بتحوله المستمر أبدا ما شغله عن اهتمامه بالموضوع، لأن الفصل بين البنية و الرؤية لم يكن إلا إجرائيا، لأنه من الصعب الوقوف على الجوّاني و إهمال البراني، كما أنه من الصعب عزل الكاتب عن واقعه «والإبداع انطلاقا هو نتيجة تعارض و انقطاع بين الواقع القائم و طموح الذات (الفردية و الجماعية) إلى واقع غير متحقق» (317).

نخلص إلى القول أن الشكل وحده ظل يتغير ، بينما بقيت رؤية الكاتب ثابتة في كل النصوص الروائية، فهو لم يكرر نفسه شكلا لكنه كرر نفسه رؤية و موقفا و فكرا و صدق من قال: إن الكاتب لا يكتب إلا كتابا واحدا، و عز الدين جلاوجي لم يكتب إلا نصا واحدا في الحقيقة.

#### ج. شعرية الإيقاع:

1. الإيقاع الروائي: مع البدايات الأولى لظهور الشعر ارتبط بالإيقاع، فأصبح خاصية ملازمة له تفرقه عن باقي الأجناس الإبداعية الأخرى، فالشعر من ذاك إيقاع، و قد توسع مفهوم الإيقاع و شاع حتى أصبح من الصعب الإمساك بمفهوم خاص به و ذلك راجع إلى تعدد و تتوع استعمالاته و لكن ما يهمنا من الإيقاع

<sup>315 -</sup> منى محيلان، التجريب في الرواية العربية الأردنية، ص: 56.

<sup>&</sup>lt;sup>316</sup> - خالدة سعيد، حركية الإبداع، دار العودة ، بيروت، 1979، ص: 12-13.

<sup>317 -</sup> خالدة سعيد، حركية الإبداع، ص: 13.

أنه امتد إلى قلب النصوص النثرية فانتهز بذلك الخطاب الروائي الحداثي الفرصة محاولا الاستفادة من هذا الغزو الشعري للنثر أو العكس محققا بذلك إحدى أماني الشاعر الكبير بودلير عندما منى يوما قائلا: «من منا لم يحلم يوما بمعجزة النثر الشعري، نثر يكون موسيقيا بلا وزن و لا قافية طيعا غير متصلب لكي يتوافق مع الحركات الغنائية للروح و تموج أحلام اليقظة و رجفات الوعي؟» (318)، لكن بودلير لا يدري أنه حقق بذلك أمنية كاتبنا عز الدين جلاوجي هذا الذي أحب التجديد و استفاد من الفرصة فكانت روايت قصائد نثرية، بلغة شعرية، و إيقاع موسيقي سما به إلى درجة جمالية الشعر. فاكتسبت بذلك نصوصه نبرة غنائية دون أن تصنف شعرا فه النثر له إيقاع خاص إذا كثف اقترب من الإيقاع الشعري و لكنه لا يتحول إلى إيقاع شعري إطلاقا» (319)، فالنثر يأخذ من الشعر موسيقاه الداخلية تلك التي تجلب القارئ و تؤثر فيه و تسحره و إن من البيان لسحرا».

يشكل الإيقاع في الأعمال الروائية الجلاوجية خرقا في الكتابة الروائية الجديدة، فهو قد خالطها و ذاب فيها و أذابها فتشكل بذلك مع شكل الرواية وهندستها المعمارية، و أصبح جزءا منها فرصد بذلك مكوناتها البنائية من أمكنة و أزمنة و شخصيات، و أحداث، لقد أسهم في رصد كل عوالمها الجوانية و البرانية منها، فانصهرا العالمين معا (الداخل/ الخارج) مؤثرا هذا في ذاك، آخذا كلا منها من الآخر (320) إنها عملية أخذ و عطاء.

نشير إلى أن الإيقاع لا يتحقق إلا بتضافر عوامل عدة فهو «محصلة لعدد من الوسائل اللفظية و التنغيمية التي تقف في المقدمة منها حروف اللين و تجاور العلامات جوارا لينا متناغما كما أن لطول العملية و قصرها أثرا في التلوين الإيقاعي، إضافة إلى ذلك فإن التنقل البارع من الخبر إلى الإنشاء، و من المخاطبة إلى المناجاة، من التقرير إلى التساؤل، و من الحوار إلى السرد»(321)، هي عوامل

 $<sup>^{318}</sup>$  – ينظر، جون كوين، النظرية الشعرية بناء لغة الشعر، ج1، ، تر، احمد درويش، دار غريب للطباعة و النشر و التوزيع، القاهرة، ص: 73.

<sup>319 -</sup> لطفي اليوسفي، الشعر والشعرية، الدار العربية للكتاب، نونس، 1992، ص: 223.

<sup>&</sup>lt;sup>320</sup> – ينظر ،أحمد الزعبي، في الإيقاع الروائي، دار المناهل للطباعة و النشر والتوزيع، بيروت، ط.1، 1995، ص: 07.

<sup>&</sup>lt;sup>321</sup> – على جعفر العلاق، الشعر و التلقي، دار الشروق، الأردن، 1997، ص: 189.

تساعد على ذوبان الإيقاع داخل تمفصلات النصوص الروائية و حبك نسيجه اللغوي و الدلالي، و هذا ما تحقق فعلا في النصوص الجلاوجية، يقول الكاتب:

«أنا: من أنت يا سيدي ؟

هو: إنى أبحث عنها ... هنا كانت ...

أنا: من هي ؟

هو : (و قد أطلقني)من هي ؟؟ من هي؟؟

ابتعد قليلا و اتكأ على صندوق نخر يتهالك قرب الجدار و في بؤبؤيه دموع حائرة براقة... شعرت بالتعاطف معه و بشيء من الحميمية ...

أنا: عاشق أنت يا سيدى ؟

هو : عاشق ... متيم... تفطر مني الكبد و اشتعل القلب حبا...» (322)

لعل القارئ يحس و يلمس حضور تلك العوامل التي تشكل الإيقاع، من خلل هذا المقطع، لفظا و معنى و بناء، وإن كانت «بنية الشعر قائمة على الإيقاع»، فإن هذه المزية تتقلب على الخطاب الروائي بالإيجابية و تسمو به إلى درجة جمالية و فنية و شعرية الشعر، إضافة إلى ما يحمله بين طياته من عواطف و انفعالات و رؤى ذاتية و أخرى خارجية تتعلق بالعالم المحيط و نوضحها بالمقطع التالي:

أنى للحب أن يشرق و سحائب الدم مازالت تهدر حوله ...؟ كيف يمكن للقلوب أن تعشق و تقتل في الآن ذاته...؟ ما معنى أن نحمل وردة و سكينا ...؟

كما جاء الإيقاع في شكل تخريج لما يختلج النفس من معاناة و ما يكابدها من ويلات «آه أيها الموت! لو كنت رجلا لقتلك، لفقأت عينيك، لقطعت أصابعك، لقلمت مخالبك، و أيديك...وصدرك.» (324)، و كأن بالإيقاع لا يتشكل إلا ليعبر عن الذات أصدق تعبير، لذلك فهو مشع بالمعاني المعبرة عن صدق الحالة الشعورية.

#### 2. مستويات الإيقاع في النصوص الجلاوجية:

<sup>322 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 23.

 $<sup>^{323}</sup>$  – عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 33

<sup>36</sup>: صوز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص $^{324}$ 

رأينا كيف أن الكاتب تمرد على كل مألوف و تابعنا بحثه المتواصل لخلق الجديد الذي يستقطب القارئ ويدفعه للحركة، ففي الجديد حركة، واكتشاف و غرو للنص وقبض على ألفاظه المتمردة وخرق للغة و إبحار في اللامعقول. ولعل الإيقاع أحد وسائل الكاتب في ذلك كونه أدخل النصوص الروائية في عوالم من الشاعرية والغموض لذلك جاءت معقدة النسيج و برصدنا لمستويات الإيقاع فيها لعلنا نحل شيئا من هذا الإدغام، و نضفي على قراءتنا جمالية تضاف إلى جمالية النصوص، باعتبار القراءة إعادة إنتاج.

#### - إيقاع العناوين:

إن أول مواجهة لقارئ النص الروائي تكون مع عنوانه، سكرتير النص الخاص و الناطق الرسمي له، لذلك نلحظ حرص الروائيين و تفانيهم من أجل انتقاء عناوينهم و صياغتها بطريقة ذكية، و المبدع الحقيقي هو ذاك الذي يعبر عن المألوف بنسق غير مألوف، فالقارئ المعاصر ما عاد يستسيغ تلك العناوين الشفافة الكاشفة لعورات النص و الفاضحة لمحتواه.

إن قارئ جلاوجي، قارئ تستهويه فتنة العناوين، ذلك أن الكاتب و هو يفتتح رواياته استحضر تقنية العدول و الانحراف معتمدا في ذلك على لغة شعرية، ذات ايقاع موسيقي جذاب و متناغم إنه إيقاع العناوين، و ليتأمل معنا القارئ العنوان التالي:

سرادق الحلم و الفجيعة: إنه ذو إيقاع و صياغة لم نألفها إلا في القرآن الكريم، في جمعه بين المتناقضات و المتضادات كقوله في الآية (02) من سورة الملك «الذي خلق الموت و الحياة» فالعنوان مصاغ على شاكلة هذه الآية، و الواو في هذا المقام موهت على القارئ عندما تخلت عن وظيفة الربط التي عهدها بها منذ أن درس النحو، و جذبته في نفس الوقت و راودته و سرعان ما أدرك أنها جاءت لغاية أخرى هي الترتيب، و لكن ترتيب ماذا ؟ هو ترتيب حسب أولويات صنفها الأديب لعلة يتوخاها، فيقدم ما يناسبه و يؤخر كذلك ما يناسبه، و لعل القارئ يكتشف هذه العلة و هو يغوص في متن النص عندما يتلذذ أكثر بالإيقاع و جمالية العنوان و هو منصهر داخل النص.

ثم رأس المحنة (1+1=0) وفيها يجمع الكاتب الكلمات بلغة الأرقام فيتشكل بذلك إيقاع شعري بلغة شعرية بداية من رأس المحنة و غرابة هذا التركيب، ثـم غرابـة العملية الحسابية ذات النتيجة الصفرية، و نحن نقول ذات النتيجـة المنزاحـة عـن المألوف، فالعقل البشري لم يألف بعد أن(1+1=0) و لكنها وحدها الشعرية تضـفي الغرابة على الأشياء و تقلب الموازين، فواحد زائد واحد عمليـة صـحيحة بلغـة الشعرية في راهن متأزم انقلبت فيه كل الموازين فاستوجب التعبير عنه بلغة مقلوبة و غير معقولة.

و تبلغ كل العناصر الشعرية أوجها عندما تتحد جمالية اللفظة مع سحر المعنى مسيجة بإيقاع منفعل عندها تفرغ الساحة للامألوف في الرماد الذي غمل الماء. لعلى القارئ و هو في مواجهة مع هذا العنوان يقف لمدة و هو يتأمله، مؤكد أنه سيحكم على الكاتب بالجنون، ذلك أن البناء المنطقي للعنوان هو أن يغسل الماء الرماد، لكن منذ متى يؤمن الأدب بالمنطق؟ و منذ متى حرك الإيقاع شيئا متحركا ؟ إنه الإيقاع عندما يبث الحياة في السكون الرماد و يجمد المتحرك الماء فتنبع الموسيقى عن هذا التشكيل غير المتوازن، فالرماد الذي غمل الماء رحلة في انزياح الأفعال عن خصوصيتها، و عدول الدلالات عن مدلو لاتها و تكسير للتقليد و المألوف، و النص إثبات على صحة التركيب، ألم يقل الأولون: «خذوا الحكمة من أفواه المجانين»إذا نعت القارئ الكاتب بالجنون…!

هكذا فالعناوين وهي تتشكل بهذا التركيب الغامض اللامألوف، أكسبها نظاما خاصا لا يقاوم و منحت القارئ فرصة للمشاركة في صنع المعنى، وحدها العناوين الجميلة تكشف عن ثقافة واسعة للكاتب، تتطلب قارئا مكتشفا، واسع الثقافة لا يتعامل معها تعاملا سطحيا لأن كل القراء يلتقون في اكتشاف المعاني السطحية لكنهم يختلفون في بلوغ المعنى العميق.

#### - إيقاع الإهداءات:

يقال أن أساس الشعر الإيقاع و نحن نجد أن الإهداءات بنيت على هذا الأساس، و هي إذا لم تكن شعرا فقد حيكت على شاكلته، فجاءت في شكل قصائد نثرية، ذات

إيقاع موسيقي بلغة شعرية جذابة، انحاز القارئ نحوها منسابا مع دفقاتها العاطفية الحمالة لدلالات رمزية موغلة في الغموض، يقول الكاتب:

\* إلى

\* إلى الغرباء في المدينة (325)

فرغم الإيجاز، كان الإيقاع من هذا الإيجاز نفسه، ثم من لفظة (الغرباء) ذات الدفق الدلالي المشحون بمشاعر الحزن التي يتقاسمها الغرباء في كل شبر من هذا الوطن و في كل الأوطان، فالمحنة واحدة و الغربة واحدة.

و في إهداء آخر أكثر شجونا، إيقاعا، و شاعرية يقول الكاتب:

إلىك...

أيها العين ... (ع)

مازلت فوق جوادك..

مازال سيفك لم يثلم..

مازال قلبك نابضا لم يكلم..

و عداتك لو يدرون حين قتلوك أنك لم تعدم..

و أنك تبزغ من حناجر الطيور..

و من أكمام الجراح و عيون الصغار وثغور الزهور

ربيعا و بلسم

لو يدرون يا سيد الرجال..

لكن القحط لا يدري سر البذور..

لا يدري أن مكمن الروح الجذور...

لا يعلم

غدا يا سيد الرجال..

تبزغ في أناملك سوسنات

و من عينيك قوزح ويمام وبدور

غدا تزرع بقلب عداتك حبا ونورا لايظلم. (326)

<sup>325 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، الإهداء.

<sup>&</sup>lt;sup>326</sup> - عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 09.

ألا يشعر القارئ أنه أمام مقطع شعري، ألا يستلذّ رومنسية الكلمة و حرارة النغمة و صدق الشعر، ألا يشعر القارئ بهمس و وقع و إيقاع الشعر من خلال تكرار نفس (القافية) إن صح القول، وهذا السجع بين الألفاظ (ينثلم، يكلم، تعدم...) التي أضفت هي الأخرى مسحة و إيقاعا موسيقيا جميلا طوق كل الإهداء. و تتواصل الجمالية و يتشكل الإيقاع من خلال الجمع بين المتضادات التي أصبحت ميزة تقردت بها كتابات جلاوجي إضافة على امتزاجها و صدورها عن مشاعر خاصة، لا تصل إلى درجة استبشار الحزن من أجل اكتساب الفرح، يقول الكاتب:

یا بشراه ...
یذبحنا التتار البیض کل مساء
فتجری منا الأرض دموعا و دماء
من بحرنا حتی سیناء
غیر أنا کل صباح
نبعث أنبیاء
نزرع الأرض زهرا
نضمخها عطرا و إخاء (327)

إنه إيقاع يجمع بين قسوة الزمن و حزن المكان، و يتشكل من خلال صراع ثنائية (الموت و الحياة)، (الحزن و الفرح)، (الحب و الكره)، من أجل الحياة و استشراف غد كله حب و سلام و أمان. إضافة إلى السجع الناشئ بين الألفاظ التالية (مساء، دماء، سيناء، أنبياء، إخاء).

هكذا هي الاهداءات جاءت في شكل قصائد نثرية ذات إيقاع شعري و موسيقى متناغمة، معبرة عن مشاعر ذاتية و أخرى اجتماعية.

#### - إيقاع الثنائيات:

لعل أجمل إيقاع هو ذاك الذي يتشكل من خلال الثنائيات و التي هي في الحقيقة أساس بناء الكون (الموت/حياة)، (الليل/النهار)، (امرأة/رجل)...و للثنائية وقع خاص

<sup>.03 -</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص:  $^{327}$ 

في النصوص الجلاوجية التي بنيت هي الأخرى على هذا الأساس، شكّلت بدورها إيقاعا امتاز بتوقيعاته السريعة و المتلاحقة، و المتناغمة نختار منها:

أ. إيقاع الحلم و الفجيعة: يقول الكاتب و هو يقاسي آلام الفجيعة التي يتجرعها يوميا في مدينة ظل يعاني فيها من قسوة الحياة، و عفن المعيشة، ظل منكسر الخاطر يعزف على أوتار الحزن هذه السنفونية ذات الإيقاع الشجى:

آه مدينتي ...

عفوا أقصد آه حبيبتي ... لماذا تهرب منا اللحظات الرائعة الجميلة ؟

لماذا ينفطر عقد الأحلام بيننا دائما ؟

ما الذي صيرك كالهواء أعدو خلفه .... أضمه إلى صدري بحرقة ثـم أفطـن على الفجيعة (328)

إنه إيقاع الفجيعة الذي تشكل من أسوء لحظات الفجيعة، فلا تجد النفس منفذا لها إلا بالحلم فتشكل إيقاع الحلم، يقول الكاتب:

حسناء حبيبتي يا لون الفرح و القمح البري...

يا طعم الطفولة و الحلم و الليمون...

يا قامة الصفصافة و كبرياء السرو ...

يا نسيم البراءة.... يا براءة النسيم

يا القوزح ... الجوهر ...السر... العمق... الكنه...

يا طعم زخّات المطر و الليمون ... الأريج ... الشذا ...

هل صدقا لقيتها ...؟ سبحت في فضاءها ...؟ تنشقت أريج الروح منها...؟ (329)

ب ايقاع الموت و الحياة: في مقارنته بين الحياة في الريف، و الحياة في المدينة، ربط الكاتب الموت بالمدينة نظرا لمناظرها التي توحي بذلك، في حين ربط الحياة بالطبيعة (الريف)، فكل شيء فيها يبعث على الحياة و التفاؤل بما أنها أصل الإنسان و بداياته الأولى، فكان الإيقاع نتيجة هذه الثنائية، يقول الكاتب: «هابيل هنا يزرع الحياة، قابيل هناك يزرع الموت» (330).

<sup>328 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم والفجيعة، صص : 25،24

<sup>.26-25</sup> - المصدر نفسه، ص= 329

<sup>330 -</sup> عزا لدين جلاوجي، رأس المحنة، ص:236.

هي الحياة تشكلت من هذا الإيقاع الجميل، و صدق جبران عندما وصفها بإيقاع أجمل: الحياة دمعة و ابتسامة.

ج. إيقاع الفقر و الثراء: تحيل ثنائية (الفقر/الثراء) إلى الصراع الطبقي الدي تشهده المدن فالفقراء يتخبطون في فقرهم يتجرعون آلام غلاء المعيشة، الآفات الاجتماعية، إضافة إلى سيطرت الطبقة الغنية التي لا تحسن إلا احتقارهم والدوس على شرفهم، حتى أصبحت قاعدة الحياة أن يخدم الفقراء الأغنياء، لكن دون مقابل، فالحياة تتصف الأغنياء في غالب الأحيان. من هذا المنطلق كان إيقاع هذه الثنائية التي نترك للشخصية أمر التعبير عنها بأحسن إيقاع«هكذا هي الدنيا حظوظ و أقدار، تبتسم للبعض و تكشر في أوجه البعض ... تحن على الآخرين حنو الأمهات، و تقسوا على البعض قسوة الأعاصير المدمرة»(331)، كما نلحظ تشكل المقطع من ثنائية متقابلة، (تبتسم / تكشر)، (الحنو/ القسوة)، و هي تحيل إلى ثنائية (الفقر/الثراء) إنه إيقاع داخل إيقاع.

-إيقاع الأرض: للأرض وجود مهم داخل النصوص الجلاوجية، و هو يصفها و يصف علاقة الشخصية بها، فقد رسم لنا بريشة الفنان العاشق للأرض و لكل ذرة تراب فيها أسمى آيات الجمال بقريحة الشاعر الولهان، فتشكل بذلك عقد إيقاعي موسيقي جذاب، إنه إيقاع الأشياء الجميلة في حياتنا، و ذات المكانة المرموقة التي تتصل بالهوية، تعبر عنه هذه المقاطع التي لولا أن القارئ يجدها في نص روائي نثري لأجزم أنها قصائد شعرية، من الشعر الحر المعاصر:

أي سحر يملكه هذا التراب...

تعطيه كل شيء و تحس أنك لم تعطه شيئا...

هذا التراب يعطي بسخاء و لا يأخذ أبدا ...

ما معنى حبات العرق التي نذرفها الآن على خده...؟

و ما معنى قطرات الدم التي بذرناها يوما في جوانحه...؟

ألم تسقه الجباه السمر و الأوردة الحمر ذلك عبر القرون...؟(332)

<sup>.119 -</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص:  $^{331}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>332</sup> - عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 19.

و انظر معنا في هذا المقطع، عندما يتشكل الإيقاع من علاقة الحب التي تربط الفرد (الفلاح) بأرضه لدرجة العشق، حب الأرض يسري في عروقه، ينساب إيقاعا رنانا كانت هذه الكلمات حصيلته «وحدها الأرض تعيد إليه ألقه و حبه للحياة، معها يغتسل من أدرانه ...من أحقاده... من هبوطه...معها يستوي على عرش الإنسان...أعطاها مـذ كـان صغيرا دقات قلبه، و دقات شرايينه، و قطرات عرقه فأعطته الإنسان ... يردد دائما لا فـرق بين الأرض و الإنسان هو الأرض الصغرى و هي الإنسان الأكبر» (333). إنه إيقاعا الأرض الذي يبذر حبا و يسقى حبا و ينمو حبا، و يعبر عنه نثرا بلغة شعرية تستدعي إيقاعا فنيا متناغما حتى النهاية، و يبقى شذاه في الذهن و القلب يتردد سرا و علانية.

- إيقاع الأزمة: هي أزمة المثقف النفسية و الاجتماعية و السياسية ... و قد مثل الكاتب للمثقف بثلاث شخصيات تمثل أقطاب الثقافة (الشخصية الرئيسية، منير، فاتح اليحياوي)ما يجمع بين الشخصيات الثلاث أنها تعاني أزمة نفسية حادة، تعيش تمزقا و اضطرابا و غربة و اغترابا، في واقع لا يحسن إلا إذلالهم، و تهميشهم و رفضهم، فقررت كل شخصية بعد أن ذاقت ذرعا من هذا الوضع اختيار طريقة للعيش تعبر من خلالها عن رفضها للواقع، رغم أنها تشترك في نفس الأحلام و الأمال و الرؤى.

الشخصية الرئيسية ── الصمت

منير → الكتابة، الإصرار على التحدي و التغيير

فاتح اليحياوي \_\_\_\_\_ الكتابة، الاعتزال، الهروب إلى أحضان الطبيعة

فتشكل الإيقاع بذلك من خلال رصد الحالة النفسية لكل شخصية و طريقة مواجهتها للواقع.

- إيقاع الصمت: يمكن للبياض أن يتخلل الكتابة للتعبير عن أشياء محذوفة أو مسكوت عنها داخل الأسطر، و في هذه الحالة يملأ البياض بنقاط متوالية قد تتحصر

<sup>333 -</sup> المصدر السابق، ص: 69.

في نقطتين أو أكثر (334)عند هذه النقط يولد الإيقاع و يتشكل من كل نقطة و من كل مسكوت عنه، فقد يحصل و أن تخون اللغة صاحبها فلا يجد إلا الصمت، قد يحصل و أن تفرح أو تحزن و أمام شدة الموقف، و انهزام الألفاظ و تراجعها، عندها وحده الصمت يطبق على الموقف فينسج موسيقاه و إيقاعه من اللالغة ، يقول الكاتب في وصف الصمت «أوليس الصمت أعظم لغة و أروع حكاية قصها هذا الكون منذ الأزل و مازال يترنم بها لحنا سرمديا ...»(335).

قبل أن يكون روائيا كان كاتبنا قصاصا، و لكنه يبرر تحوله إلى جنس الرواية كون القصة لم تستوعب كل ما يريد قوله و ما يحدث له و معه من انفعالات (366) وعندما عجزت نفسه عن إستيعاب المواقف الحساسة و الصعبة لجأ إلى الصمت، إلى الفراغات، إلى البياض، إلى نقاط متواليات تخللت كل نصوصه، و كان لها إيقاع أقوى فربما لو تكلم لقصر، لكنه عندما صمت أطرب و أحس القارئ بنغمات الإيقاع منسابة، ففي وصفه للحب و هو أجمل شعور في الكون عجز الكاتب أمام «هروب اللغة الدائم من تنظيم الفوضى و كذلك تفككها لا يؤديان إلا لصمت الكلم» (337)، و فعلا صمت الكلام في هذا الموقف الرهيب «الحب إكسير الحياة ... و حين تفقد من تحب فإن...؟!!» (338)

و لعل القارئ يعيش نفس الإحساس، نفس الإيقاع، فلو طرحنا السؤال التالي، ما موقفك وأنت تفقد من تحب؟ و الحب إكسير الحياة...؟ ألا يجد القارئ في صيمته خلاصا له من الإجابة على هذا السؤال؟ كيف يختار الكلمات المناسبة و هو يفقد من يحب؟ لعله يكتفى بالصمت فرارا حتى لا يلخص حبه فى كلمات تحسب عليه .

و في وصفه للحبيبة تخونه الكلمات من جديد، مثبتة بذلك أن الصمت لا يكون إلا في المواقف الجميلة الحساسة و الكبيرة، يقول الكاتب: «كل قدرات الإنسان و مواهبه لن تصفها ... لن تصورها و إن حدثتك عنها فسأكون خائنا... و الترجمة خيانة... لغتى

<sup>334 -</sup> حميد لحميداني، بنية النص السردي، ص: 58. بتصرف.

<sup>.25 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص:  $^{335}$ 

<sup>.</sup> في حوار آخر أجراه معه فؤاد نصر الله، مجلة اليمامة الجزائر.  $^{336}$ 

<sup>337 -</sup> رولان بارت، درجة الصفر للكتابة، تر، محمد نديم خفشة، مركز الإنماء الحضري، سوريا، ط.1، 2002، ص: 98.

<sup>.23</sup> من الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص:  $^{338}$ 

عاجزة...و ذهنك خائر بليد فكلانا ليس مؤهلا لاستيعاب حقيقتها...خوهرها» (339)، ألا يلاحظ القارئ من خلال المقطع أن الكاتب يقدم درسا في الصمت، و كيف أنه يوفر على صاحبه جهد اقتناص الكلمات التي لن يجدها و إن وجدها فلن يوفي الموقف حقه و إن ترجم خان، و الترجمة خيانة. فالصمت هنا «زمن شعري متناسق، عالق بين زمنين، يفجر الكلمة لا على اعتبارها نتفه من كتابة مشفرة، بل على اعتبارها نورا و خواء و اغتيالا و حرية » (340).

إذن أمام كبر الموقف، تصغر الكلمات و تعجز اللغة، وحده الفراغ يترجم لغة الصمت، لغة المواقف الصعبة و الإيقاعات الرنانة.

|       | عل الكثير | . ذاك سأف | ذاك، عند | عند ِ        |
|-------|-----------|-----------|----------|--------------|
|       |           |           |          | <del>_</del> |
|       |           |           |          |              |
|       | <br>      |           |          |              |
| (341) | <br>      |           |          |              |

و تأمل معنا هذا الموقف الصامت:

فالمجال هنا كله مفتوح على لغة الصمت، و كان بالشخصية لا تريد البوح بما تتوي فعله حتى يحين الوقت المناسب، أو أن في ذهنها أشياء كثيرة تود فعلها وقولها لكنها لا تستطيع ترجمتها إلا صمتا و فراغا و نقاطا، شكلها الكاتب تشكيلا شعريا، نجم عنه إيقاع صامت، فلو ملأنا الفراغات لحصلنا على مقطع شعري ذو إيقاع.

و في المقطع الأخير يقول الكاتب: «آه أيها الموت! لو كنت رجل لقتلتك.. لفقات عينيك .. لقطعت أصابعك .. لقلمت مخالبك.. و أيديك.. و أذرعك.. و أرجلك.. لبقرت بطنك.. و صدرك... الخ» (342). فهذه الفراغات في رأينا مفتعلة من طرف الكاتب، فالشخصية رغم الألفاظ المستساغة للتعبير عن كيفية مواجهة الموت، إلا أنها لم تجد بعد من الكلمات المناسبة و المعبرة ما يختلج ذاتها، فالموقف معجز و محزن، و التحدي

<sup>339 –</sup> المصدر نفسه، ص: 23.

<sup>340 -</sup> رو لان بارت،درجة الصفر للكتابة، ص: 99-100.

<sup>341 -</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 196.

 $<sup>^{342}</sup>$  – عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص:  $^{342}$ 

صعب فكل فراغ هو صمت لم تخلق بعد اللغة المناسبة لملأه و لعلها لن توجد أبدا، فالأفراح و الأحزان مواقف لا نتعامل معها إلا بلغة الصمت. فكما للغة الكلام إيقاع فإن للغة الصمت إيقاع أقوى، ذلك أننا لا نستطيع ترجمة إيقاع نغماته المنسابة بصمت عميق.

#### د. شعرية اللغة و الانزياح عن المعنى:

إذا كان السرد الواقعي «سرد مدلول اجتماعي و سياسي... فيكثر بفعل هذا التطريز الدلالي، الوصف الواقعي للأشياء و الشخوص. فإن السرد التجريبي على العكس من ذلك سرد مدلول ذاتي لا واع يبدو نصيا من خلال تفجير ما كان مغيبا في السرد الواقعي» (343)، حين تتحول النصوص إلى بؤرة مشعة بالجمال و الأدبية من خلال ما تتبع به الألفاظ من إيحاءات، ذلك أن اللغة تجاوزت مرحلة العادية و المألوف إلى مرحلة الشعرية، فكاتبنا مهووس بالتجريب و ها هو في اللغة يتقلد منصب الناحت لها و المطاوع، واضعا إياها بين يديه عجينة يشكلها أشكال غريبة، و رمزية و لكنها جميلة...إنها لغة مغرقة في البوح الشاعري، و لنتأمل مـثلا هـذا المقطع:

حسنائي

لم تكتمين ما تفضحه العينان ؟

إني أراه يا حبيبتي... في بؤبؤيك... أفراح و أحزان

أقرؤه بالبنط العريض... يتحدى الناس ...

يتحدى الأزمان

أنا يا حبيبتي...و أنت يا حبيبتي...واحد لا اثنان

حين أراك تسبح في دمي النجوم...

تورق في فؤادي الكروم ...

تشرق البراءة...و تبتسم يا حسنائي الرسوم (344)

ألا يبدو هذا المقطع صارخا بالشاعرية ؟ ألا يستشعر القارئ لذة النص و روعة الخلق... ؟ فلو قمنا بفصل المقطع مصنفيه على أساس انه

<sup>343 -</sup> محمد المعادي، خصوصية التجريد السردي، ص: 72.

<sup>344 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 120.

شعر ،مؤكد أننا سنموه القارئ،وسنقحمه في عوالم الشعر بعيدا عن الرواية ذالك أن الشعر إيقاع والمقطع كله يعبق بشذى الموسيقى ،فما بلك إذا كان إيقاعه من منابع الشعر الحديث ،ومن رائعة السياب أنشودة المطر وتأمل معنا هذا المقطع من جديد:

«وحدك يا الجازية ...

وحدك تذرعين الأزقة المتربة الضيقة...

وحدك .....

جاوزتك الأحداث....الصنم المعبود غدا أكبر...تنسل من كل فتحاته شياطين ودراويش...

هاهم كالجرذان ينخرون الأسس...ينخرون الجدران ...يقتلعون الجذور... كل شيء يموت يا الجازية»(345).

يحقق الكاتب من خلال هذا المقطع انزياحا لغويا، إنه احتفاء كبير باللغة الشعرية، الموسومة بالغموض «الذي يلون النص بالرؤى و الأخيلة و يعطيه أصداء لامتناهية، فالنص الأدبي نص إشارة و ليس نص عبارة» (346) و ما زاد في سمو اللغة و جاذبيتها أن التراث العربي يلوح من داخلها و هي الجازية تكشف عن ملامحها الجمالية، شكلا و عمقا .

نغوص من جديد أعماق اللغة الشعرية من خلال إيراد هذا المشهد «وحدها الأرض تعيد إليه ألقه و حبه للحياة معها يغتسل من أدرانه... من أحقاده ...من هبوطه... معها يستوي على عرش الإنسان...أعطاها مذ كان صغيرا دقات قلبه، و دفقات شرايينه، و قطرات عرقه و أعطته الإنسان، يردد دائما لا فرق بين الأرض و الإنسان، هو الأرض الصغرى و هي الإنسان الأكبر...» (347). وأنت تقرأ المقطع تذوب في فحوى الرمز الذي يطير بالقارئ إلى أساطير الأولين و من خلال استحضار الكاتب لعوالم تحملها ألفاظ، فلفظة (الهبوط) تشير إلى هبوط آدم عليه السلام إلى الأرض، و ينتقل بنا إلى فلسفة الإنسان عن طريق صياغة معادلة (الأرض و الإنسان) و الأرض وحدها رمز مشع بالدلالات فبانتقائه للألفاظ المناسبة سما الكاتب بلغته إلى درجة الشعرية

<sup>&</sup>lt;sup>345</sup> – عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 14.

<sup>&</sup>lt;sup>346</sup> – محمد راتب الحلاق، النص و الممانعة، منشورات إتحاد الكتاب العرب، 1999، ص: 40.

<sup>.69</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص:  $^{347}$ 

الضاربة و المستحضرة من أعماق النص القرآني، و الفلسفة ...الخ، «فبلجوئه إلى الإشارة و الرمز و التلميح جعل الكاتب من نصوصه محرضا لخيال المتلقي ذلك أن النص (أولا و أخيرا) مجال لعمل الخيال الخلاق عند منتجه و متلقيه» (348). وأنظر معنا في مقطع شعري يختزل جمالية الشعر ويدخل النصوص في رحاب واسعة عندما تصبح اللغة الشعرية فيه سيدة الموقف ،يقول الكاتب:

الغربة ملح أجاج...

وحدي أنا والمدينة.....

ثكلت الهوى....ثكلت السكينة....

لا ورد ينمو هاهنا....لا قمر ....لاحبيبة....

و أخيرا نشير إلى أن الكاتب أدخل أنماطا متعددة من اللغة فجاءت العامية «خُلاَتُ حارة الحفرة خُلاَتُ، راحوا رجالها و بقاو لبنات» (349) و هذه الاستعمالات تختلف من منطقة لأخرى «و للاختلاف اللهجي تجلياته المتباينة كمًا و نوعا، بدء من التباين الذي يعود إلى نبرة الكلام و أحرف المد و الإمالة و ما شابه ذلك إلى التباين الذي يمس بنية الكلمات نفسها، و حروفها و انتهاء بذلك التباين الذي تبدو معه إحدى اللهجات على مشارف التحول إلى لغة مستقلة »(350) و لغة التصوف «الحلول وحديث الإشارة» (351) كما في قوله كذلك «ماذا لوطرت مثل الحلاج؟» (352)، و اللغة الشعرية الموظفة بجدارة «حيث يصبح للكلمة قانونها الخاص، و إيقاعها المتميز فتهيمن بذلك الوظيفة الشعرية في هذا الخطاب على الوظيفة النثرية» (353)، نختار من ذلك الزخم الشعري في قول الكاتب:

«اغتالینی ... مزقی من قلبی شرایینی ... مزقی من عمری... من سنینی» (354)

<sup>348 -</sup> ينظر، محمد راتب الحلاق، النص و الممانعة، ص: 41.

<sup>&</sup>lt;sup>349</sup> - عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 180.

<sup>&</sup>lt;sup>350</sup> - جهاد عطاء نعيسة، في مشكلات السرد الروائي، إتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2001، ص: 47.

<sup>351 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 55.

<sup>&</sup>lt;sup>352</sup> - عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 134.

<sup>&</sup>lt;sup>353</sup> - تجليات الحداثة، مجلة يصدرها معهد اللغة العربية و آدابها ، جامعة وهران، العدد03-1994، ص:79.

<sup>&</sup>lt;sup>354</sup> – عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 120–121.

و قوله: «غدا يا سيد الرجال.... غدا تـزرع بقلـب عادتـك حبـا ونـورا لا يظلم» (355)

و في وصفه لعاطفة الأمومة يقول الكاتب: «باهتة زوايا البيت و قد خلت من الصغار... ما معنى لكل ما يتكوم على الأرض أو يلتصق بالجدران مهما على ثمنه و ارتفعت أهميته ... وحده الصمت الرهيب يدثر القلوب... وحده الحزن يبرعم على الوجود ... في الركن كانت بدرة تنزوي متقوقعة كسلحفاة مريضة غار من وجهها ماء الحياة و من عينيها انطفأ الأمل ... و في نفسها أسئلة تنبح القلب ... هل تقدر على فراق ابنتها الوحيدة ؟» (356) ثم لغة الآخر التي استعملها الكاتب لإظهار مدى سيطرة الآخر فكريا على ثقافتنا و مثله الخطاب الذي ألقاه الوزير والذي كان مزيجا بين العامية و الفرنسية «أمامنا عمل بزاف و مشاكل قد لجبال par ce que وزارتنا sabitante الشكن و لو بالأديان ... و ارتفع صوت احد الصحفيين مصححا بالديون» (357).

هكذا اجتمعت آليات الخطاب كلها في روايات الكاتب، لكن الغالب عليها هـو اللغة الشعرية، و إن وظف الكاتب الأنواع الأخرى فلأغراض معينة، ذكرنا منها مدى تأثر ثقافتنا بثقافة الآخر بحكم الاستعمار.

تبقى اللغة الأدبية الرمزية الشعرية التي تتزاح نحو الغموض و اللامالوف هاجس الكاتب، ألا تراه يطاوعها، يهمش واجهتها، ينحت منها ألفاظا جديدة، إنه يتصرف معها بكل حرية و طلاقة، و قد ساعده في ذلك جنس الرواية القابل لاستيعاب كل تجريب فني جميل، بعيدا عن اللغة العادية، العقلانية، الصارمة، العاجزة عن نقل الأحاسيس الغامضة و المعقدة و اللامتناهية... و مادام الأدب فن فلابد من التعامل معه بلغة الفن، و مادامت الحياة المعاصرة معقدة، فلابد من التعامل معها بلغة أشد تعقيدا لنتواصل معها، وحدها الرواية الجديدة استوعبت هذا التقليد و أسعفت الكاتب للبوح بما يختلج في ذاته من مشاعر و أحاسيس، فالأمر إذن يتطلب قارئا قادرا على فك هذا التعقيد

<sup>355 -</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص:254

<sup>356 -</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 212.

<sup>&</sup>lt;sup>357</sup> - عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 171.

#### ه...الحضور والغياب النصى:

قديما قالها عنترة: (هل غادر الشعراء من متردم؟...) و أكدها عن نفسه و غيره من الشعراء الأخطل قائلا: (نحن الشعراء أسرق من الصاغة).

و رددها حديثا و بكل ثقة فاليري عندما قال: «إن كل عمل هو نتيجة لأمور متعددة إضافة إلى المؤلف» (358). فأدرك المبدع أن ما يكتبه وثيق الصلة بما يقرأه و أن ثلاثة أرباع النص من غير الكاتب. و وجد القارئ بذلك لذة أخرجته من أزمة انغلاق النص إلى انفتاحه. تلك هي لذة التناص هذا الأخير الذي ذاع صيته على يد الباحثة البلغارية "جوليا كريستيفا" سنة 1969 عندما صرحت قائلة: «إن كل نص هو عبارة عن لوحة فسيفسائية من الاقتباسات، و كل نص هو تشرب و تحويل لنصوص أخرى» (359)، و يعد التناص عندها أحد المميزات التي تحيل على نصوص سابقة و معاصرة لها أو بعبارة أخرى هو جملة المعارف التي تجعل من الممكن للنصوص أن تكون ذات معنى و ما أن نفكر في معنى النص حتى نستبدل تفاعل الذوبان بمفهوم التناص، « ليصبح بذلك العمل الأدبي خارج (التناص) غير قابل للإدراك، لأننا لا ندرك المعنى أو البنية في عمل ما إلا في علاقته بأنماط عليا هي بدخل العمل الأدبي (النص) معها في علاقة تحقق أو تحويل أو خرق» (360).

إنه يوحي-التناص-بمدى ثقافة الكاتب و روحه المتشعبة بالمعرفة «باعتبار أن الأديب المعاصر أديب مثقف و ثقافته متعددة الاتجاهات متنوعة المشارب تمتد لتضرب في مجالات العلوم الإنسانية بمختلف أنماطها و اتجاهاتها و تتسع لتشمل القديم و الحديث من الثقافة الإنسانية و هو في إبداعاتها يوظف هذه الثقافة، و من هنا فإن كل نص" يتحول إلى بؤرة تتجمع فيها نصوص متعددة". تأتي على شكل نصوص غائبة مضمنة أو مستلهمة» (361).

<sup>358 -</sup> عبد الله محمد الغذامي، الخطيئة و التكفير ، من البنيوية ألى التشريحية،دار الآداب ،بيروت،ط.1،1993، ص: 318.

<sup>&</sup>lt;sup>359</sup> - المرجع نفسه، ص:322.

<sup>360 -</sup> سعيد يقطين، انفتاح النص الروائي ، ط2، المركز الثقافي العربي للنشر، الدار البيضاء-المغرب، ص: 94.

 $<sup>^{361}</sup>$  – عبد الله راجع، القصيدة المغربية المعاصرة، ج2، ص: 05 – نقلا عن: عبد الحميد هيمه، علامات في الإبداع الجزائري، ص: 88.

لقد لمسنا هذا الامتداد الثقافي النصوص الغائبة داخل النصوص الروائية الجلاوجي مما عسر مهمتنا كقراء و حتم ضرورة أن نكون مثقفين، فدور القارئ هنا لا ينحصر في مجرد «التنوق الساذج للنصوص و الإنصات إليها من الخارج و إنما يتعدى ذلك إلى محاولة التعمق و التأويل للكشف عن الدلالات الباطنية المستترة وراء ظواهر الأشياء لأن "كل خطاب ظاهر ينطلق سراو خفية من شيء ما يتم قوله» (MICHEL- FOUCAULT) والقارئ في هذه الحالة يسعى إلى محاولة إبراز الطاقات الكامنة في النص "فحضوره يمثل شراكة لا يمكن الاستغناء عنها في استكشاف شعرية الغياب في النص"» (363).

و هدفنا في ذلك الوصول أو تحقيق الإنبناء والاحتفاظ بنسبة مهما كانت ضئيلة من التواصل مع القارئ و الاستمرارية، و هذا ما يقدح في أذهاننا أسئلة كثيرة عند قراءة نصوص جلاوجي منها:

ما هي النصوص التي تداخلت معها الروايات معيدة إنتاجها بطريقة جديدة؟ لماذا هذه النصوص بالذات؟ و ما مدى توافقها مع مقصديه الكاتب و نصوصه الروائية؟

هل يتمكن القارئ بخلفيته المعرفية، و هو يقرأ نصوص جلاوجي ملامسة الخلفية المعرفية للكاتب من جهة و الخلفية المعرفية لنصوصه من جهة أخرى؟

من خلال رحلتنا الاستكشافية عبر تخوم: سرادق الحلم و الفجيعة، رأس المحنة، الرماد الذي غسل الماء، لمسنا ذلك التنوع في المصادر التي استحضر منها جلاوجي نصوصه الغائبة فقد اعتمد عوالم كثيرة أكثرها القرآن الكريم الذي يبدي الكاتب انبهاره به ثم الشعر و النثر و التراث العربي بمختلف طبوعه، هذا ما سنصل إليه من خلال كشف النقاب على النصوص الروائية و البداية تكون بد:

1- القرآن الكريم:

<sup>362 -</sup> ميشال فوكو، جغرافيا المعرفة، ترجمة: سالم ياغوت، نقلا عن، عبد

الحميد هيمه، علامات في الإبداع الجزائري، ص:88.

<sup>363 -</sup> أحمد يوسف، شعرية الغياب و جمالية الفراغ الباقي، تجليات الحداثة، ص: 125.

بغية تعميق أجواء النصوص و انشغالاتها الفكرية و النفسية، اعتمد الكاتب القرآن الكريم منبعا و مصدرا يغرف من آياته ما استطاع و ما توافق و مواقفه و أفكاره التي يريد التعبير عنها. و لعل توفر النصوص القرآنية في كل النصوص الروائية دليل على انبهار الكاتب به، لدرجة تجعلك تؤمن و تتحقق من عدم خلو نصوصه من الآيات القرآنية، فهي مصدر لا يستطيع الاستغناء عنه، و الكتابة خارج نطاقه. فهو يقتنص الصورة، و الشكل و اللغة، و حتى الأجواء منه...و المقطع التي سنوردها تؤكد ذلك، يقول الكاتب: «... إنها لا تعمى الأبصار و لكن تعملي القلوب التي في الصدور»(364)، مأخوذ من قوله تعالى: «... فإنها لا تعمى الأبصار و لكن تعمى القلوب التي الصدور» (365)، و قوله في هذا المقطع : «أن تهزي فوقى جذعك يساقط على الرطب جنيا...دنيا» (366) مأخوذ من قوله تعالى: « و هزي إليك بجذع النخلة تساقط عليك رطبا جنيا...» و انظر معنا في قوله في مقطع يكاد النص الغائب فيه ياتحم بالنص الحاضر فيأخذ حجمه و فحواه «ستشرق الشمس فيهما ...ستينع عليهما زيتونتين لا شرقيتين و لا غربيتين يكاد زيتهما يضيء و لو لم تمسسه نار... نور على نور... أشرقى أيتها المشكاة ...المشكاة في زجاجة... الزجاجة كأنها كوكب دري يوقد من شجرة مباركة...» (368) مأخوذ من قوله تعالى: «اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبٌ دُرِّيٌّ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُّبَارِكَــةٍ زَيْتُونِةٍ لَّا شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ ولَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ نُورٌ عَلَى نُورِ (369) و قد يستلهم الكاتب من النص الغائب طريقة صياغته ثم ينتج على منواله مثل قوله : «أينما تولوا فثم عين الرماد» (370) و نجد هذا التركيب في قوله تعالى من سورة البقرة «وَللّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَأَيْتَمَا تُولُّواْ فَثَمَّ وَجْهُ اللّهِ» (371).

<sup>&</sup>lt;sup>365</sup> - الحج، الآية46.

<sup>366 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة ، ص: 25.

<sup>&</sup>lt;sup>367</sup> - مريم، الآية: 25

<sup>&</sup>lt;sup>368</sup> - عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 15.

<sup>&</sup>lt;sup>369</sup> - النور، الآية 35

<sup>&</sup>lt;sup>370</sup> – عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 259.

<sup>&</sup>lt;sup>371</sup> - البقرة، الآية 115

نشير إلى أن الأمثلة و المقاطع الدالة على تقاطع النص الروائي بالقرآن كثيرة، و قد اكتفينا بهذا القدر لكننا لا نكتفي بتكرار قولنا: إن الكاتب منبهر بالنصوص القرآنية، التي ظل يقتبس منها و ينهل من بحرها الواسع، متخذا لنفسه نمطا خاصا في الكتابة، يرتكز على سحر الكلمة، وقوة الإقناع، و جمالية الأسلوب، و أشياء أخرى سيكتشفها القارئ معنا.

#### 2- التراث العربى:

- النص الصوفي: تشي معالم الصوفية في روايات جلاوجي، باطلاع واسع على التراث الصوفي و توغل في تضاريسه من خلال تتبع مسار الصوفية في الرنقائهم الروحي و معانقتهم لعوالم الطهر و المثل العليا، كالحلاج، و ابن عربي، و الشيخ المجدوب و غيرهم. و لا يخطئ القارئ تلك الإشعاعات العرفانية التي تسللت إلى نسيج النصوص الجلاوجية و بدت جلية واضحة الملامح فيها، يقول الكاتب: «كان يذوب منه الكل في طقوسه، و كانت طقوسه تذوب فيه ... كان هو هي ... و هي هو ... هما هما ... شيء واحد لا ثاني له ... إلا الوحدة إلا اللاشيء ... إلا هو حاضر في جبته» (372)، مأخوذ بوعي أو بغير وعي من قول الشاعر أبي مدين التلمساني في تغييب الذات:

كلي عن كلي غاب و أنا عني مفني و ارتفع لي الحجاب و شهدت أني ما بقي لي آثار غبت عن أثري لم أجد من حضر في الحقيقة غيري (373)

فالذات هنا مغيبة، لم يبق لضمير التثنية وجود، و لا يشهد (الأنا) حينئذ (ألهو) و لكن (الأنا) الذي فني في (ألهو) لم يعد يشهد إلا (الأنا) كما في قوله: «لم أجد من حضر في الحقيقة غيري» (374) و مثله قول الكاتب : «إلا هو حاضر في جبته» (375)، مأخوذ من قول ابن الفارض «متى حلت عن قولي أنا هي» (376)، و في عنونته لأحد

<sup>.17-16</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 16-16.

<sup>373 -</sup> مختار حبار، شعر أبي مدين التلمساني، الرؤيا و التشكيل، منشورات إتحاد الكتاب العرب، سوريا، ص: 51.

<sup>374 –</sup> المرجع نفسه ، ص: 51.

<sup>375 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 17.

<sup>.51</sup> – المرجع السابق، ص: .51

المقاطع بـ «في حضرته» (377)، يوظف الكاتب مصطلحا صوفيا معروف المقاطع بـ «في حضرته» و يقول الكاتب: «كنت في حضرتك يا درويشتي ...أمارس طقوس الحلول...كنا جسدا واحدا...» (378)، فذات الكاتب هنا ، ذات متصوفة تعيش نفس اللحظات و تمارس نفس الطقوس التي يعيشها و يمارسها الصوفي لحظة (الوصال) أو (الإتحاد) و هي كلها طقوس يمارسها الصوفية في حضرتهم (379)، و تتضح الصورة أكثر من خلال المقطع التالي:

المدينة تعانق أشعة الشمس ...

و أنا الآن اجلس في حضرة البحر على أجمل شواطئ عنابه الرائعة.. و رسمتك في ذاكرتي تضاريس من عمري (380).

فالكاتب هنا نجده غارقا في ملكوت التأمل الإلهي، ساجدا في معبد الحب لدرجة الثمالة، فلا يتجاوز هذا و لا ذلك عند صحوه، بل يمزج بين الاثنين و يوحد بينهما «يتم تجاوز ثنائية الأطراف و العلو عليها صوب تركيب يبدو فيه الروحي و الفيزيائي وجهين و تجلين لحقيقة واحدة» (381) و هنا نلحظ كيف للحب العنزي أن يتجلى في صوفية بعيدة عن النفس و الاحتكاك بل هي أقرب للهمس تذكرنا بالحلاج و غيره من المتصوفة. كما تجلت الصوفية من خلال مزاولة الشخصية لطرق تصوف أخرى، «كالاستغراق في التأمل، و الاقتصار على الضروري من الطعام و القيام برياضة بدنية كالدوران و الركض، أو برياضة نفسية كالقراءة و الذكر، و الكشف والمشاهدة ثمرة التصوف» (382)، هذا ما بدا جليا في شخصية فات اليحياوي الذي «لزم() غرفته لا يبرحها بعد أن دخل صوما مستمرا دام أياما اكتفى فيه بشرب عصير البرتقال، كان يعيد قراءة الفكر العربي منذ نشوئه ....» (383). إضافة إلى ممارسته لطقوس خلوته في الجبل، يعبر الكاتب عن ذلك بهذا المقطع: «...وتملص

<sup>&</sup>lt;sup>377</sup> – المصدر السابق ، ص: 16.

<sup>47-46</sup> : المصدر نفسه، ص-378

<sup>&</sup>lt;sup>379</sup> – ينظر، الرؤيا والتشكيل، ص: 51.

<sup>&</sup>lt;sup>380</sup> - عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 243.

 $<sup>^{381}</sup>$  – عبد الحميد هيمة، علامات في الإبداع الجزائري، ص:  $^{381}$ 

<sup>382 –</sup> عمر فروخ، ابن طفيل و قصة حي ابن يقظان، دار لبنان للطابعة و النشر، بيروت لبنان، ص: 96-97.

<sup>.85</sup> - عز الدين جلاوجي،الرماد الذي غسل الماء، ص: .85

فاتح من هواجسه وراح يذوب في الكون يخترق أسراره متمثلا تأملات حي بن يقظان..وقد بدأت تحلق حوله بسمات البراءة وأكمام الزهور ورفرفات العصافير» (384)

#### الشعر العربى:

نُقر من جديد بثقافة الكاتب المتشعبة و المتعددة المشارب، و قابلية ذاكرته للانفتاح على كثير من الأشياء واحتضانها (كالليل، المدينة، البحر، الحزن، الموت...الخ)فالكاتب لن ينطلق من فراغ ليبني أفكاره فذاكرته مسكونة بالمقابل (الماضي القريب منه والبعيد) بحثا عن الخلاص وحل المشكلات و في هذا الإطار نكشف تراثا عميقا تكثفت عبره فضاءات النصوص الروائية الجلاوجية سالكة طريقها نحو الانفتاح اللامتناهي موجهة لقارئ مزود بزاد معرفي يليق بهذا الزخم التراثي، فمنه قول الكاتب:

أنا يا حبيبتي ... و أنت يا حبيبتي ...واحد لا اثنان حين أراك تسبح في دمي النجوم.... تورق في فؤادي الكروم

تشرق البراءة .... و تبتسم يا حسنائي الرسوم (385)

فهو يستمد روحه من بيت الشاعر العربي بدر شاكر السياب عندما قال:

عيناك غابتا نخيل ساعة السحر

أو شرفتان راح ينأ عنهما القمر

عيناك حين تبسمان تورق الكروم

و ترقص الأضواء...كالأقمار في نهر (386)

أليست محاورة مع الشعر العربي المعاصر في أسمى معانيه، تسهم في نقل القارئ لمجالات تاريخية معاصرة و أخرى موغلة في القدم، عندما يطير به الكاتب في عوالم مختلفة، عوالم المرئ القيس و المتنبي، مؤكدا بذلك أن الرواية وحدها قادرة على خلق كل العوالم و زيارة كل الأماكن، يقول الكاتب:

«ألا أيها الليل الطويل ألا انجل ألا ارحل»

<sup>&</sup>lt;sup>384</sup> – المصدر نفسه، ص: 88.

<sup>&</sup>lt;sup>385</sup> – عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 120.

 $<sup>^{386}</sup>$  – إيليا الحاوي، الشعر العربي المعاصر، بدر شاكر السياب، ج1، البواكير، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ص $^{386}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>387</sup> - عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 15.

و هو إشارة إلى ليل امرئ القيس عندما يقول:

ألا أيها الليل الطويل ألا انجل بصبح و ما الإصباح منك بأمثل (388)

فليل الكاتب طويل وهو موبوء بالهموم و المواجع تماما كليل امرئ القيس الذي ظل يضرب به المثل عبر الأزمان، و يتردد مع مرور الأيام و الليالي، فالكاتب استحضر ليل الشاعر ليعبر به عن مواجع الذات و همومها التي لا تفارقها ليلة، و كذلك لينفتح به على الماضي بالقدر الذي ينفتح به عن الحاضر، و يستشرف به المستقبل، لأن التناص «يجعل النص مفتوحا يرفض الإنغلاق، فكل نص لا يبدو كعمل إلا من خلال نصوص سابقة» (389)، «لأن الذاكرة الشعرية بئر طافحة حتى القرار و بخزينة لا تنتهي من القراءات المنسية و الواعدة» (390)، و بطريقة تخالفية تناصية يجد الكاتب من خلال هذا المقطع:

لا شيء حولك

غير هذا السراب

و هذي النار تعشش

فى اوردة الارض اليباب(391)

يستلهم أجواء قصيدة (أرض اليباب) للشاعر المشهور إيليوت، التي تصور نقمته و سخطه على الإنسان المعاصر، و الحياة المعاصرة، هو يصدق بزيفها و لا يأمن غدرها بعد أن شلّت حركته و سلبت إرادته في عالم ليس سوى مقبرة كبيرة و مملكة يسكنها الموت و الأموات. فهو يعمق إحساسنا بفساد الواقع الراهن اجتماعيا و نفسيا. إذن هي تعالقات نصية مع الشعر قديمه وحديثه، مما يدل على تشبع ثقافة الكاتب الواسعة و تشعبها رغبة منه في تكثيف دلالاتها، كما نشيرفي المقابل إلى ضرورة توفر قارئ مثقف، يريد الكاتب من خلاله تسجيل حضوره

<sup>388 -</sup> ديوان امرئ القيس، تحقيق، حنا فاخوري، دار الجيل، بيروت، ص:43.

<sup>389 -</sup> رمضان الصباغ، في نقد الشعر العربي المعاصر، ص: 340. نقلا عن، نعيمة سعدية، فاعلية النص الغائب في النخلة و المجداف لعز الدين ميهوبي. مجلة الكاتب العربي، العدد 61-2003،62، ص:79.

<sup>&</sup>lt;sup>390</sup> – على جعفر العلاق، الشعر و التلقي، ص: 131.

<sup>&</sup>lt;sup>391</sup> - عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 181.

مشاركته في بناء النص.و قد استطاع الكاتب من خلال هذا الإستحضار توحيد العصور و الأماكن و الثقافات و مزجها بعصره و أجوائه و ثقافته.

التعبير التي تلقى رواجا و تداولا بين الخاصة والعامة، من خلالها تحاول توصيل أفكارها و آرائها، قصد التأثير في شخص ما أو مناقشة قضية من قضيا الحياة. و ها نحن نجدها تلوّح من وراء نصوص جلاوجي رغم أن هذا التلويح لم يكن كبيرا إضافة إلى أنه جاء بطريقة ضمنية تحتاج للكشف عنها أحيانا ومع ذلك أدخل النصوص في فضاء رحب، يقول الكاتب «من تدخل فيما لا يعنيه سمع ما لا يرضيه» (392)، و قوله «شر البلية ما يضحك» (1933)، فنجد أن الكاتب وظف المثلين على صورتهما الأصلية و قد تعمد نقلهما نقلا حرفيا، رغبة منه في ف تت مناخ نفسي و فكري و تقريب الشخصية و الأجواء التي تعيش فيها أكثر من القارئ. و انظر في قوله : «قبل الكلب من فمه حتى تقضي منه حاجتك» (1934)، مأخوذ من المثل الشعبي المحلي و الشائع «سَلَمْ عَلَى الكَلْبُ فِي فُمُو وْ قُضِي حَاجَتَكُ منو » و في قوله: «لماتك هو الذي حتى عليك» (1935)، مأخوذ من قول العرب : «من صان في قوله: «لماتك هو الذي حتى عليك» (1935)، مأخوذ من قول العرب : «من صان لسانه نجا من الشر كله» (1965).

-الحكاية الرمزية: يلجأ الكاتب إلى الرمزغالبا لتقوية الأثر، و توسيع القول بالإحالة إلى نصوص أخرى ، فالبحث المستمر عن الحقيقة و غير المستقر يحيلنا إلى قصة حي بن يقظان هذه الأخيرة التي جاءت لتجسد هذا النوع من البحث عن الذات التائهة، الباحثة عن الحب، وعن عوالم مثالية يتوق الكاتب لبلوغها و احتضانها ممثلة في «صراع قائم بين الوجودالمادي و معرفة هذا الوجود او الوعى به خصوصا و هو يشعر "أن وجوده حزمة من الإمكانيات التي تتامس

 $<sup>^{392}</sup>$  – عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 35.

<sup>&</sup>lt;sup>393</sup> – المصدر نفسه، ص: 62.

<sup>&</sup>lt;sup>394</sup> – المصدر نفسه، ص: 137

<sup>&</sup>lt;sup>395</sup> – المصدر نفسه ، ص: 74.

<sup>396 –</sup> أبو حيان التوحيدي، الإمتاع و المؤانسة، تحقيق وتغليف و فهرسة، غريد الشيخ محمد و غمان الشيخ محمد، ط1، 2004، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، ص: 225.

التحقق"» (1977) ، فنجد أن الكاتب يتقمّص شخصية حي بن يقظان و يغوص في أعماقها الخرافية ليحصل على فحواها و جوهرها «و تعتقد أمرك لا ينكشف بخلناك كتلة تسعى تدفعها الريح فوق تحت فإذا بك حي ابن يقظان تريد ان تتزعج موتانط فتزرع فيهم الحياة... و تريد أن تقلق المدينة و توقظها من سباتها العميق و تنغص عليها احلامها الجميلة ... (398 و ليكوّن منها المعادل الموضوعي الذي فرضه عليه الموقف في الرواية، حتى في هروبه من البشر «و تملص فاتح اليحياوي من هواجسه و راح يذوب في الكون يخترق أسراره متمثلا تأملات حي ابن يقظان ...وقد بدأت تحلق حوله بسمات البراءة و أكمام الزهور و رفرفات العصافير» (1999). فالكاتب التخذ الرمز خلفية لإبراز ما يمور في ذهنه و عواطفه اتجاه الواقع الراهن على الطريقة الصوفية كما يحيلنا هذا البحث إلى أسطورة سيزيف التي استحضر الكاتب كل طقوسها عبر كل شخصياته تقريبا، التي ظلت تبحث عن ذاتها، عن المثالية ... و قد أضافت هذه الأسطورة إلى نصوصه أبعادا دلالية، القصد منها محاولة استيعاب الواقع و فهم ما يجري داخله، لذلك فحزن الدات المبدعة له ما يبر ره.

و في استحضاره لشخصية الجازية، استحضار للرمز من جديد باعتبارها رمزللأرض و الوطن «الجازية هي هذه الارض» (400)، كما أنها رمز للحب و الجمال «تستحق أن تكون هذه الحلوة إلاهة للجمال و الحسن و الفتنة» (401). إضافة إلى هذا يوظف الكاتب مواويلا كتلك التي تتردد إحتفاء بدخول الربيع، و قد تميزت بالعفوية و الصدق و السذاجة و البراءة التي تميزت بها الجماعات الشعبية.

هكذا من خلال الرمز يقارب الكاتب بين صورتين متباعدتين يحاول تقريبهما في ذهن القارئ، في لعنة الحياة التي تلقها حي بن يقطان و محنة السعادة التي لـم

<sup>397 -</sup> عبد القادر فيدوخ، دلائلية النص الأدبي، المؤسسة الوطنية للنشر و التوزيع، د.ط، الجزائر، ص: 78.

<sup>398 –</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 67.

<sup>&</sup>lt;sup>399</sup> – عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 88.

<sup>400 –</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 33.

<sup>401 –</sup> المصدر نفسه، ص: 110.

يدركها البشر، لتمضي حياتهم قدرا لا يدركون سرّه و قضاءا لا يعرفون أمره، ولأن الكاتب يدرك أن الحقيقة شيء آخر غير الذي يراه و يلمسه يستمر في البحث عنها.

#### -النثر العربي:

تفرد جلاوجي بأسلوب متميز و لغة راقية، ذلك أن نصوصه وقعت في «مفترق طرق نصوص عدة فكانت في آن واحد إعادة قراءة لها و اجترارا، و تكثيفا و نقلا و تعميقا» (402)، و في هذه الحالة يتجلى دور القارئ و مدى ملامسته للخلفية المعرفية للكاتب، قصد التقرب من ذاكرة النص التي تبدومكثفة، ها هو في مقطع الخطبة العصماء، يعرض مزيجا بين خطبتين اشتهر بهما كل من الحجاج ابن يوسف الثقفي في خطبته الشهيرة خطبة العصماء و طارق ابن زياد ، يقول الكاتب«... يا الأخدان ...منقاري خلفكم، و مخالبي أمامكم. و حذري محيط بكم و ليس لكم و الله إلا بطني به تحتمون و إليه تعودون و حول كعبته تطوفون. إنه من الغراب ... و إنه باسمي العظيم أن آتوني خانعين... خاضعين... تائبين...عاجزبن...وإني أرى رؤوسا قد أينعت وحان قطافها ... إن للشيطان طيفا و إن للسلطان سيفا ...والله لو أمرت أحدكم أن يدخل من هذا البلعوم (و فتح فاه) فدخل في غيره لأجزن رأسه...»(403)، ففي الجزء الأول من المقطع نلمس تقاطعا مع خطبة طارق ابن زياد التي ألقاها في جيشه أثناء فتح الأندلس بعد أن أحرق سفنه (البحر من أمامكم و العدو من ورائكم و ليس لكم والله إلا الصبر)، و في جزئها الثاني تتقاطع مع خطبة الحجاج ابن يوسف الثقفي «إني أرى رؤوسا قد أينعت و حان قطافها و إنى لصاحبها... » و في توظيفه للجازية، يلتقي جلاوجي بجازية عبد الحميد بن هدوقة في نصبه الروائي (الجازية و الدراويش)، حيث يقول في وصفها «...إذا تكلمت تنفتح النفس لاحتضان ذبذبات نفسها...» (404) فالكاتب يلتقي معه في و صف جمال جاز بته:

<sup>403 –</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 28.

<sup>404 -</sup> عبد الحميد بن هدوقة، الجازية والدراويش، المؤسسة الوطنية للنشر والتوزيع، ط1، 1983، الجزائر، ص: 178.

كانت هيفاء ممتلئة خصبا و نماء ...

سمراء بلون الأرض المعطاء ...

في عينيها حسن متمرد و كبرياء كئيبة ... (405)

و كلاهما يستحضر (الجازية الهلالية) التي روي عنها الكثير في صفة الجمال والحسن و أشياء أخرى.

#### - الأغنية الشعبية الجزائرية:

يذكرنا جلاوجي وهو يستحضر الأغنية الشعبية الجزائرية بـ (لوركا) الشاعر الإسباني الكبير عندما كان يهتم بجمع الأغاني الغجرية فتأثر بها و بموسيقاها أينما تأثر. إلا أن تأثر لوركا بالأغاني الغجرية يختلف عن تـ أثر جلاوجي بالأغنية الجزائرية، فذاك أعجب بموسيقاها و كاتبنا استحضرها لأنه وجدها مناسبة و موافقة و مقاماته، و مقالاته، و مواقفه. نشير إلى أنه استحضرها على أصلها دون أي تغيير. من ذلك قصيدة شعبية قديمة و مشهورة كتبها «الشاعر الجزائري سيدي لخضر بن مرزوق في محاورة جمجمة مرماة في الخلاء و غناها البار تم غناها بعده رابح درياسة» (406)، و القصيدة بعنوان (رأس المحنة) منها استسقى الكاتب عنوان روايت رأس المحنة، اعتمادا على ما تحمله العبارة من علاقات اختيار غنية تجلب معها رصيدا شعريا تراثيا و فنيا في ذاكرة كل عربي و جزائري و هذا مقطع منها:

هَـذَا وَطْنَكُ وَلاَ جِيتْ بَرَّانِي يَـا رَاسْ الْمَحْنَـة لله كلَّـمْنِي حُرْ اَنْتَ وَ لاَ انْتَ خَايَنْ قَبْضُو عُلِيكُ خَيَّانْ (407)

كما استحضر الكاتب أغان محلية ، تعرف في الوسط الجزائري (بأغنية الراي) استحضرها بطريقة ضمنية مشيرا من خلالها إلى فئة اجتماعية بعينها مثلها (امحمد لملمد)، شخصية عرفت ببذخها و ترفها و كلما بلغت نشوتها عبرت عن فرحتها

<sup>&</sup>lt;sup>405</sup> - عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 56.

<sup>&</sup>lt;sup>406</sup> - عز الدين جلاوجي، رأس المحنة ، ص: 232.

<sup>407 –</sup> المصدر نفسه ، ص: 231.

بالإستماع إلى هذا النوع من الغناء ورد هذا في الصفحات التالية من رواية رأس المحنة (91-197-261).

نشير في الأخير إلى تقاطع النص الحداثي بهوامش التراثي (الإحالة الشارحة) فى قوله: «و القهوة شرابهم المفضل و طعامهم المحبب المبجل إذا شربوها قهتهم فخلدوا إلى البلادة...» (408) و السفر و الحاشية، وهي تقنية لم نألفها و لم نصادفها في روايات جزائرية اخرى. و هي تقنية نجدها كذلك في التراث العربي القديم، طعم بها الكاتب نصوصه فكلما خطرت في ذهن القارئ بعض التساؤلات اطلت عليه الحاشية لتفك كل مبهم خصوصا فيما يتعلق بماضي الشخصيات و التعريف بها، ربما يتبادر إلى ذهن القارئ أن الكاتب قد قصر دوره في القراءة و في اكتشاف كنه النص بطريقة الحواشي فنقول بالعكس، فطريقة الحواشي هذه فتحت النصوص على عوالم أخرى وعلى قراءات متعددة لقد وسمت النصوص بلمحة تشويقية، و قد ألفينا هذه التقنية بكثرة عندما شارفتن النصوص على نهايتها و ظن القارئ أنه توصل إلى حقيقة، فيطير به الكاتب من جديد إلى جو مكهرب -دائما عبر التقنيات السابقة اليقدم التفسيرات و يطرح التساؤلات و رغم ذلك تتأخر الحقيقة و تتقدم مشاهد الأحلام و الأساطير و الأولياء (...) و تتفتح النصوص الروائية من جديد على قراءات متعدد، و تعود بذلك للقارئ هيبته «تناقلت الأنباء ... قيل ...عمد... و في رواية أخرى ... فأين الحقيقة؟ تلك هي «تعددية القراءة التي تقتضي نصا إنفجاريا منفتحا على قراءة محتملة» (409).

# 3- تداخل النصوص الروائية فيما بينها:

إن القارئ و هو ينتقل من رواية إلى أخرى عبر فعل القراءة الاستكشافية، يكتشف مدى التعالق والتداخل الذي يربطها، فالروايات تحكي و تتابع أزمة الوطن في راهن مليء بالتناقضات، يعاني الفرد فيه كل أنواع الاضطهادات، و الظلم في زمن فقد فيه الحب، زمن العشرية السوداء. يحاول الكاتب تعرية الواقع و تقديمه

<sup>408 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص:11.

<sup>409 -</sup> عبد الرحمان مزيان، الأزمة الجزائرية في الولي الطاهر يعود إلى مقامهم الزكي، مجلة التبيين،الجاحظية، الجزائر، العدد15، 2000، ص: 71.

على صورته الحقيقية أملا منه في تغييره و السير به بخطى نحو الأمام، هذا التداخل جاء على مستويات عدة نوردها على التوالى:

#### أ. التداخل على مستوى العناوين:

حسب تاريخ طبعة كل رواية يأتي ترتيبها بالشكل التالي:

-سرادق الحلم و الفجيعة .

-رأس المحنة (1+1=0).

-الرماد الذي غسل الماء.

من خلال ملاحظات، و تأملات...نجد أن خيوطا تجمع العناوين الثلاث، فكأن كل عنوان ينهض على أنقاذ العنوان الذي يسبقه، لدرجة تجعلنا نستطيع تشكيل عنوان جديد يربط النصوص الثلاث، فهي تشترك كلها في أنها تحكي الفجيعة التي جاءت إما مصرحة بها أو تفهم من سياق الكلام. ففي العنوان الأول (الفجيعة) التي تعني (المحنة) والتي تعني من سياق الكلام (السوداوية) التي رمز لها بلفظة (الرماد) باعتباره ذا لون أسود، و الذي يحيل إلى الموت، الحزن، الفجيعة:

- سرادق الحلم و الفجيعة + .
  - رأس المحسنة+.
- الـــرمــاد الذي غسل الماء+

#### = راهن مفجوع

و هي مجتمعة توحي إلى راهن مفجوع كما سبق القول: نستطيع تشكل ثلاثية نجعل لها عنوانا مثلا المحنة أو الفجيعة أو زمن الرماد .

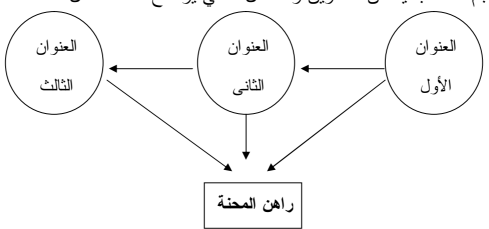
كما توحي العناوين إلى عالم الحلم (الحب) الذي جاء كذلك إما مصرحا أو يفهم من سياق الكلام:

- سرادق الحلم و الفجيعة.
  - رأس المحنة

#### - الرماد الذي غسل الماء.

بالنسبة للحلم فهو كل ما يرمز للجمال، الحب، السلام، كل ما يرمــز إلــى عكس الفجيعة، أما العنوان الثاني فقد نكشف عنه من ســياق الكــلام بواسـطة القرينة (الرأس) لعل القارئ يتساءل كيف للرأس أن يرمز للحب؟ لكنه يدرك في المقابل أن الرأس هي مركز الإشعاع عند الإنسان، و مركز التنبيه، فكما للمحنة رأس يمكن أن يكون للحلم رؤوس لكنها تشع بالحب، أما في العنــوان الثالــث، فيرمز للحب بالماء، مركز الخصب و النماء كما يدل على تلك العلاقة التي تربط الرجل بالمرأة فتوثقها و تسمها بالتواصل و الديمومة و الاستمرار، كما أن لــه القدرة على إحياء الأشياء الميتة إنه الحياة عكس الموت، في الحب حياة و حركة و تواصل.

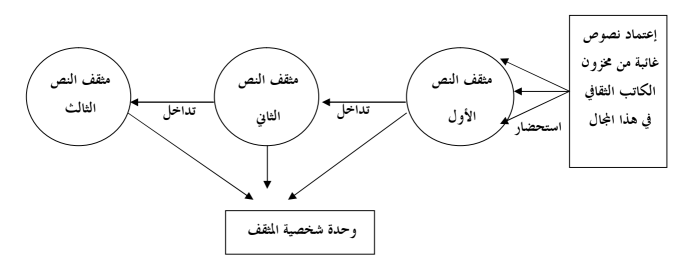
من ذلك فالروايات متداخلة مؤكدة بذلك من جديد بأن الكاتب لا يكتب إلا كتابا واحدا، و فعلا أحس القارئ و هو يرافق مسار أحداث النصوص بذلك، مما أضفى جمالية خاصة، بما أنها نصوص تستفز و تراود و تجرب في القارئ حجم ثقافته بداية من العناوين و الشكل التالي يوضح هذا التداخل:



ب. التداخل على مستوى الشخصيات:

رأينا كيف قامت كل رواية على أنقاض الرواية التي سبقتها، كما رأينا ذلك التداخل فيما بينها، هذا الأخير الذي يمتد ليشمل الشخصيات التي تسير الاحداث و تقودها، فلو اخذنا شخصية المثقف مثلا في أول النص هي نفسها في آخر النص، فهي تتداخل فيما بينها حتى تكاد تكون شخصية واحدة، لكننا نسجل عليها بعض

التطورات. فالشخصية الثانية أخذت من الاولى إصرارها على المواجهة رغم الصعاب، و اخذت الشخصية الثالثة من الثانية كفاءتها العلمية، و قدرتها على تحليل المواقف، فكان الكاتب في كل مرة يستحضر الشخصية السابقة للبناء على شاكلتها، مع إضفاء لمسات جديدة من أجل تصوير هذه الشخصية بصورة كاملة كما هي في الواقع:

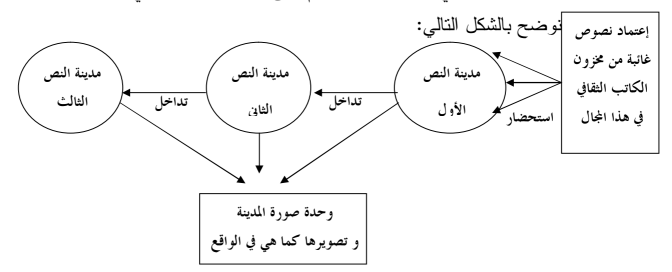


و يحدث الأمر نفسه مع الشخصية البرجوازية، فعزيزة مثلا في نص الرماد الذي غسل الماء، اخذت من امحمد لملمد في رأس المحنة، ظلمها و احتقارها و اعتمادها على انتمائها البرجوازي لتحقيق مآربها، و هي تنظر إلى المال على انه وسيلة لاستعباد الآخرين و هي نفسها نظرة امحمد لملمد و منه فشخصية عزيزة مستحضرة من شخصية امحمد لملمد، فهما معا يشكلان بؤرة الإنتماء البرجوازي، الذي كشف الكاتب عن سلبياته و صوره على انه إنتماء متعفن، لا يكسب الشخصية الاحب ذاتها و محاولة إبراز هيبتها فانصهار الشخصيتين معا كانت نتيجته صورة البرجوازي في الواقع و نوضح كما يلى:

برجوازي النص الثاني + برجوازي النص الثالث = صورة البرجوازي كما هي في الواقع.

# ج. التداخل على مستوى المكان:

لعل القارئ يستحضر معنا في هذا العنصر دراستنا لبنية الفضاء عندما كان الهتمامنا مركزا على فضاء المدينة ذلك أنه كان مركزا عليه من طرف الكاتب نفسه فوجدنا كيف أن صورة المدينة توحدت في النصوص الثلاث.نضيف الى ذلك أن الكاتب وهو يصف المدينة في النص الروائي الاول قد اعتمد على ما تجيش به ذاكرته المعرفية في هذا المجال خصوصا في مجال الشعر العربي الحديث منه «مدينتي مبغى كبير...» (410) «يا...ايتها المدينة المومس....» (411) وغيرها من الصور المستحضرة والتي توافق صورة المدينة في الواقع التي ظلت مشوهة في النصوص الثلاث، فالمدينة في النص اللاحق تقوم على انقاض المدينة في المنص السابق.



# د. تداخل الإهداء في متن النص الروائي:

لعل المثير للإنتباه و للإعجاب في نفس الوقت، ان الكاتب يتداخل مع نفسه إن صح القول، فإذا تأملت الإهداءات التي افتتح الكاتب بها نصوصه نجدها متعالقة ومتداخلة ومستحضرة عبر تمفصلات النصوص إما في أولها أو وسطها أو آخرها. فانظر معنا إلى لإهداء الذي جاء في الرواية الأولى عندما يقول الكاتب:

\* إلي

\* إلى الغرباء في المدينة (412)

<sup>410 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 09.

<sup>411 -</sup> المصدر نفسه، ص: 12.

<sup>05 -</sup> عز الدين جلاوجي، سر ادق الحلم و الفجيعة ، ص:  $^{412}$ 

فبمجرد أن تبدأ قراءة النص يلوح لك الإهداء من قريب أو من بعيد في قوله : «الغربة ملح أجاج، وحدي أنا و المدينة» (413). فهي دعوة للغرباء من خلال الإهداء و المتن معا الذي انصهر كل منهما في الآخر.

أما ما تعالق آخره بالإهداء -تداخل اجتراري- فالإهداء نفسه مكرر و منقول بطريقة اجترارية لم يغير الكاتب منه شيئا، فهو يبدأ بإهداء ثم يختم بالإهداء نفسه و لعلها تقنية جديدة في الكتابة جاء بها جلاوجي:

يا سيدة الضياء

و الأرض و السماء

یا سیدتی

يا شذا الحبق ولون الكستناء

وروح الروح وسر الماء

داياتهم خسئوا

وانبجس الضياء

تیهی علی عرش قلبی

وازرعيه خصبا ونماء

واصاعدي..اصاعدي

على درجات الفؤاد الموله

مقامك يا سيدتى

في عش السماء

في سدرة المنتهى (414)

<sup>.08</sup> - المصدر نفسه ، ص: 08

<sup>414 -</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة ، ص: 07.

و يختم به الرواية في الصفحتين (264–265)، فالكاتب من خلاله ربما يستشرف غدا مليئا بالآمال و مشرقا بالسماء على ارض وطن أنهكته المحن و أعيته الحسابات الصفرية.

أما ما جاء في وسطه اخترنا إهداء خاصا و شخصيا للكاتب يقول فيه: «إلى فلذة كبدي و دفقة الفؤاد علاء الدين، الذي أشرق ليملأ البيت حبورا ثم رحل ذات صباح دون استئذان موعدنا جنة الخلد» (415)، و نحن نقرأ الرواية، صادفنا تداخلا للإهداء بطريقة حوارية و ذكية، فالكاتب اختار من ذاكرته إضافة إلى ثقافته ما تعلق بها من ذكريات لم يجد وسيلة غير الكتابة ليفصح بها عما يلج خاطره من حزن جراء وفاة طفله، إنه يعوض هذا الحرمان بإسقاطه على النص الروائي و تحميل شخصيته هذا الإحساس الفضيع مصورا بذلك حاله خفية، يقول الكاتب في خضم ذلك «باهتة زوايا البيت و قد خلت من الصغار ..لا معنى لكل ما يتكوم على الأرض او يلتصق بالجدران مهما غلا ثمنه و ارتفعت أهميته ...وحده الصمت الرهيب يدثر القلوب ...و وحده الحزن يبرعم على الوجود» (416).

و منه فللإهداءات صداها داخل المتن الروائي للنصوص، هو الكاتب من خلال هذه التداخلات الذكية يضفي على النصوص جمالا خاصا فجاءت الإهداءات موافقة للنصوص و متداخلة معها.

# ه.. تداخل القصة القصيرة مع الرواية:

من خلال تتبعنا لسيرة الكاتب الإبداعية وجدنا أنه بدأ مشواره الإبداعي كاتبا للقصة القصيرة مبررا ذلك بقوله في إحدى الحوارات التي أجريت معه أن «الإنسان بطبيعته قصاص، ليس في الكون من لم يمارس ذلك...» و قد صدرت له أول مجموعة قصصية تحت عنوان (لمن تهتف الحناجر؟).

ما يهمنا من هذا التقديم الموجز أننا و نحن نعكف على الروايات بالقراءة و الدراسة وجدناها متضمنة لمتفرقات من القصيص القصيرة للكاتب نفسه، فهو يتناص

<sup>04:</sup> ص عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص  $^{415}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>416</sup> – المصدر نفسه، ص: 212.

مع نفسه، فجلاوجي الروائي يستحضر جلاوجي القاص، و كأن به يعود بالقارئ إلى بداياته الأولى و في نفس الوقت يدعوه إلى قراءة ما استحضر من قصصه، و في ذلك استمرار للجنسين معا. و نجد هذا بصورة أكبر في نصه الأخير الرماد الذي غسل الماء ، لقد طعمه بحصة اكبر، إننا نرجع هذا النوع من التساص المذاتي المسكل وصح القول إلى ظاهرة التجريب التي تكاد تأسر جلاوجي على مستوى الشكل و الهندسة المعمارية يقول الكاتب في المقطع المعنون بالمنحة «...جمع مجلس وزارئه ... قص عليهم رؤياه: رأيت أرجلا مقطوعة تدلك ساقي ... جميعا أرجلهم...» (417)، بعودتنا إلى أرشيف جلاوجي القصصي وجدنا أن هذا المقطع هو قصة قصيرة بنفس العنوان المنحة (418) ثم في قوله في المقطع المعنون بأنا ربكم «دخل المدينة على حين غفلة منا، كانت الربح عاصفا فيها صر...عرش الرب» (419)، فكذلك هذا المقطع مستحضر من قصة قصير بنفس العنوان.

بهذه الطريقة الشيقة و الذكية حرر جلاوجي قيود الكتابة، التي هي خرق في حد ذاتها، فهو يكتب الرواية بحس القصة، التي لم تستطع يوما استيعاب ما يجول بداخله، فهل بجمعه للجنسين معا استطاع الكاتب أن يقول ما لم يستطع قوله؟أم أنه يحتاج لخرق من نوع آخر ربما يجمع فيه الأجناس كلها....؟

# مستويات التناص:

رأينا كيف أصبح التناص «قدرا محتوما على كل نص» (420) و هو في نظرنا قدر جميل باعتبار أن العمل الإبداعي نسيج معقد محكم البناء لإحتوائه على عوامل عدة أهمها ذاكرة المبدع و ما تجيش به من خزين معرفي، لأنه كما يقول "بارت" (B.BARTHES) «كل نص تناص فلا مناص من التناص اذا ...لا فكاك للإنسان من شروطه الزمانية و المكانية و محتوياتهما، و من تاريخه الشخصي أي من

<sup>417 –</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء ، ص: 179.

<sup>2005</sup> فصيرة نشرت للكاتب في جريدة اليوم الأدبي بتاريخ : 17 اكتوبر  $^{418}$ 

<sup>3 -</sup>المصدر السابق، ص: 180.

<sup>-420</sup> محمد عزام، النص الغائب، تجليات التناص في الشعر العربي، دمشق2001، ص: 16.

ذاكرتنا فأساس إنتاج أي نص هو معرفة صاحبه للعالم، و هذه المعرفة هي ركيزة تأويل النص من قبل المتلقى أيضا» (421).

يقسم الدارسون النتاص إلى مستويات ثلاث، تحدد علاقة النص الغائب بالحاضر و هي:

الجترار، 2-مستوى الامتصاص، 3- مستوى الحوار. $^{(422)}$ 

نعرف كل مستوى على حدى و نقوم بعرضها ممثلة بجدول تطبيقي يحوي مقاطع من الروايات الثلاث، من خلاله نثبت أي المستويات تغلب على روايات جلاوجي و ما هو المصدر المستسقى منه، و أين تجلى بصورة مكثفة و في أي رواية؟

الاجترار: و هو استحضار النص الغائب بشكل نمطي لا جدة فيه -1

2-الامتصاص: يمثل الامتصاص مرحلة أشد تعقيد أو عمقا من المرحلة الأولى، فالأديب لا يعيد كتابة النص بحرفيته و مدلوله، بل يعيد كتابته وفق المتطلبات الحديثة بالتجربة أي يتمثله بوعى جديد....دون أن ينفى أصله.

3-الحوار: و هو أعلى درجات التناص إذ أن الأديب يعتمد على القراءة الواعية المعمقة التي ترفد النص المماثل ببنيات نصوص سابقة، معاصرة يعيد صياغة النص القديم بشكل جديد تماما داخل النص الجديد فتزال أجزاء و تتضاف أخرى و يكاد النص الغائب يختفي في أدغال النص المنتج مما يتطلب معه قارئا ذكيا و مثقفا أيضا»(423).

#### تعلیقاعلی ما مضی:

نحاول من خلال هذا العنصر إدراج بعض التعليقات التي نصل من خلالها إلى رصد أي مستويات التناص غالب على النصوص الروائية الجلاوجية ونوردها كالآتى:

 $<sup>^{-421}</sup>$  نعيمة سعدية، "حضور النص الغائب في ديوان النخلة و المجداف" لعز الدين ميهوبي، مجلة الكاتب العربي، ص:  $^{-421}$  ينظر، محمد بنيس، ظاهرة الشعر المعاصر في الغرب، دار العودة ، بيروت، ط1، 1979، ص: 253.

<sup>-423</sup> إبر اهيم رماني ، الغموض في الشعر العربي الحديث، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1991، ص: 348.

لقد أدرك الكاتب جيدا أن الكتابة أو النص الأدبي «يعزل نفسه عن مبدعه منذ لحظة ولادته ويأخذ في الابتعاد عنه» (424) فما كتبه «ينمو بمعزل عنه حاملا وجو ده المستقل الذي لا تستمر حياته الا بالقارئ (425) هذا الأخير الذي تظهر مهمته في التفاعل وفك طلاسمه وحل ألغازه...فالكاتب عندما استحضر نصوصا اختار منها ما يتماشى ومقصديته لتوظيفه في نصه الجديد...لقد اختار «بذورا قابلة للاعتماد على نفسها داخل النص غير محتاجة الى شيء من خارج النص ليدعم وجودها» (426) فتشكلت بذلك فسيفساء من النصوص التي لا تتطلب الا قارئا واعيا وقراءة منفتحة ومع ذلك نظل عذراء عصية متمردة مما يستدعي تعدد القراءات و انفتاحها وانتاجها.

لقد نبع تعاملنا مع نصوص الكاتب من خلالها ومن داخلها، ولم نلو أبدا عنقها عنوة لنفرض عليها معلوماتنا وإنما تفجرت من داخلها «ويكفي أن نقول أنه لولا هذه النصوص المعينة لما خطرت ببالنا تلك المخيلات، فوجودها صادر منها، خارج من رحمها فهي حق طبيعي مادمت قد خرجت منها ولم تفرض عليها من الخارج والنص الذي لا يجد لنفسه طريقا نحو هذا الفهم إنما هو النص اليتيم الذي يولد يتيما ويظل يتيما لا يجد من يتبناه كما يقول كولر» (427).

- يصنف القرآن الكريم في طليعة النصوص التي استحضرها جلاوجي بطريقة ذكية «حتى صار ذلك جزء من طريقته في الكتابة». (428) فبدت روايات تتدفق فيضا قرآنيا .

تأتي باقي المصادر الأخرى في المرتبة الثانية من حديث شريف وشعر عربي قديم وحديث ونثر وتراث شعبي وغيرها...

<sup>-424</sup> عبد الله الغذامي،الخطيئة والتكفير ، ص: 123.

<sup>-425</sup> المرجع نفسه، ص: 123.

<sup>-426</sup> المرجع نفسه، ص:123.

<sup>-427</sup> عبد الله الغذامي، الخطيئة و التكفير، ص: 123.

<sup>-428</sup> عبد الحميد هيمه، علامات في الإبداع الجزائري، ص-428

لقد جاءت معظم النصوص الغائبة عن طريق مستويى الإمتصاص والإجترار ولم يأت منها بطريقة الحوار إلا في حالات نادرة «ونشير هنا الى مسالة جديرة بالاهتمام وهي أن التقبل الحرفي للنص الغائب لا يعني الاجترار دائما فقد يعتمد الشاعر ايراد النص حرفيا، إلا أن غرضه من ذلك قد لا يكون اجترارا لذلك النص بقدر ما يكون رغبة منه في فتح مناخ نفسي وفكري ما تلتقي فيه تجربته هو بالتجربة التي يمتلكها النص». (429)

رواية سرادق الحلم والفجيعة أكثر الروايات توظيفا للنصوص الغائبة خاصة القرآن الكريم وانت تقلب صفحاتها تنساب أمامك الآيا ت القرآنية بعبقها وسحرها منثورة عبر ثناياها . إضافة إلى النصوص التراثية خصوصا العوالم الصوفية حتى أضحت رواية فلسفية صوفية تجلى فيها الحب الصوفي بكثرة وذلك من خلل تكرار مفردات غزلية لو صنفت في معجم غزلي مصغر لأخذ ت الشكل التالي:

#### أ-ما علاقته بالغياب:

| (الشوق)             | 8/1 و لا شوق                                      |
|---------------------|---------------------------------------------------|
| (القلب)             | 8/2-وجدران تهاوت على القلب المغنى                 |
| (الهوى.)            | 8/3-ثكلت الهوى ثكلت السكينة                       |
| (الغربة)            | 10/4-وأنا الغريب                                  |
| (العشق)             | 18/5-أنا وحدي تعشقني                              |
| (حبيبي)             | 25/6 حبيبتي                                       |
| . (شهوة، تحليق،غوص) | 29/7-شهوة التحليق والغوص                          |
| وح(حبيبتي)          | 47/8-و أنا يا حبيبتي لا أحسن الفصل بين الجسد والر |
| (الكلمتان معا)      | 9–121–أنحرينيفجريني                               |
| (الموت)             | 120-10 - آه ما أحلى الموت.                        |

<sup>429</sup> المرجع نفسه، ص: 93.

#### ب-ما علاقته بالحضور:

| 9/1 تبتعد عني.                                                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2/21–اقتربت مني(القرب)                                                                                |
| 16/3 - في حضرته(الحضرة)                                                                               |
| 47/4-وأنا يا حبيبتي لا أحسن الفصل بين الجسد والروح (الجسد،الروح)                                      |
| 56/5من هوی هوی(هوی)                                                                                   |
| 6/120أنا ياحبيبتي وأنت يا حبيبتي واحد لا اثنان (واحد لا اثنان)                                        |
| «ومن خصائص هذا المعجم أنه ينقسم إلى قسمين متباينين، تجمع بين مفرداته                                  |
| غياب والثاني منهما تجمع بين مفرداته علاقة الحضور وليس في ذلك غرابــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| علمنا أن الصوفي في تحريته الصوفية العملية ،هو اما في حالة غياب عن المحبوب                             |

ونحن نجد أن وهو يخوض غمار الصوفية، لا يليق به إلا وصف الثعالبي للمتنبي في «إمتثال ألفاظ المتصوفة وإستعمال كلماتهم المعقدة، ومعانيهم المغلقة». (431) ولكننا ننظر الى هذا الوصف من جانبه الإيجابي.

وإما في حالة حضور معه، فجاءت مفرداته بذلك موافقة لحالي الغياب والحضور

#### 3-فاعلية الذاكرة في الكتابة الروائية:

و نقصد بالذاكرة في هذا المقام، ما يحمله الكاتب في ذهنه من مخزون ثقافي ناتج عن إطلاعه الواسع بمختلف الثقافات الاخرى العربية و الغربية، و إلمامه بالموروث الماضي، شعرا نثرا و أمثالا شعبية، و حكايات قديمة تعود لأزمان مختلفة، تجعله قادرا على بعث الحياة فيها من جديد باستحضارها و إعادة إحياءها، أو البناء على شاكلتها بحلة جديدة، منفتحة واسعة الأفاق، ذلك أنه جمع بين قطبين مهمين، ثقافته مضاف إليها موهبته الإبداعية باعتبار أن «الثقافة إلى جانب الموهبة،

و لا شيء غير ذلك» (430)

<sup>430</sup> مختار حبار، الرؤيا و التشكيل، ص: 138.

<sup>.59–57</sup> لينان، ص: 75–59. التصوف الإسلامي في الأدب و الأخلاق، دار الجيل، ج1، بيروت ل لبنان، ص: 75–59.

عنصران مهمان لكل تجربة، توفر لها الإدراك الممتد في تاريخ المعرفة الإنسانية» (432) فالكاتب لن ينطلق في كتابة نصوصه من عدم، باعتبار أن كل نصم ما هو إلا نتيجة تراكم نصوص أخرى سابقة، يعتمدها لتصوير واقع معين و كشف خباياه الإيجابية و السلبية من أجل استشراف مستقبل جديد وفق معالم جديدة و قد أشرنا إلى ثقافة جلاوجي المتشعبة و الموغلة و التنوع و التعمق في جذور الثقافات الأخرى، و قد أشار الكاتب إلى ضرورة أن يكون المبدع ملما بكل الثقافات، من خلال شخصية المثقف في نصوصه الروائية، فمنيركان يكتب الروايات وكذلك كان فاتح اليحياوي مثقفا مبدعا، فالكاتب كان يختفي وراء شخصية المثقف و كان صوته في الرواية.

# أ. إشارات تدل على ثقافة الكاتب العربية:

و هي إشارات في معظمها ترتبط بالقرآن الكريم، والشعر ديوان العرب والحكم والأمثال الشعبية والأغاني المحلية، مما يدل على انفتاح ذاكرة الكاتب على احتظان الثقافة العربية، التي يستشهد بها في مواقف عديدة تصادفه في الحياة والتي يجد فيها تطابقا مع ما مضى، يقول الكاتب «كان المتنبي وحده يقف قبالتي نحيفا فارع الطول... يفتح فاه إلى آخره...صائحا في الحشود التي ارتمت نامة على الأرض "يا أمة ضحكت من جهلها الامم "كيف لامة من مبادئها اقرأ... و خذ الكتاب بقوة ... و العلماء ورثة الأبياء... و خير جليس في الأمام كتاب النزول إلى هذا الحضيض من الجهل و إهانة العلم و أصحابه ؟» (دها)، نشير على أن الأقوال ترد على لسان شخصية المثقف والذي هو الكاتب نفسه، فهو يستهجن أمته التي تحتقر العلم و العلماء ويجدها بفعلتها هات تشبه أمة في مرحلة قد مضت، أمة المتنبي وكأن المتنبي يعيد نفسه في شخصية المثقف. وهومفدي زكريا المثقف الذي طالما أبعدوه، و لكن طالما وقف مرفوع الهامة «أبعدوك عن الأرض التي أحببتها لتموت بعيدا بعيدا...و ها هم مازالوا حتى الآن لا يحسنون إلا إبعادنا... و لا نملك نحن في غمرة الأسي إلا ان نردد معك:

بلادكم ينام .... فيها \*\*\*\*\* و تخصى في مرابعها الفحول

<sup>432 -</sup> إبر اهيم رماني، الغموض في الشعر العربي، ص: 122.

<sup>433 –</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 170.

ويعلق بأبيات من شعرنزار القباني:

آه....

من أين يأتي الشعر ؟ حين نهارنا \*\*\*\*\* قمع ... و حين مساؤنا إرهاب»(434)

و لأنه -الكاتب-ملم بالثقافة الشعرية العربية، فإنه يستحضر منها ما يلائم الموقف، ليعلق عليه. إطلاعه الواسع جعل منه معلقا ممتازا و هو يواجه أمة ليست إلا امتدادا لأمة قد سبقت. و أنظر معي إلى قوله: «و حضرني الساعة قول جميل حفظته لاحمد علماء هذه الامة و هو الإبراهيمي: إن للغرب فيكم مطايا ذللا هم أصل البلاء و العلمة. قادكم بسلوك من الأمراء و الملوك. فقادوكم إلى الهاوية .. فانزعوا المقادة من هؤلاء القادة ... من كتاب ... ص... "»(435)

إنه استعباد الإنسان لأخيه الإنسان، و في ذهن الكاتب ما يحفظ من القرآن يثبت صحة قوله، يقول الله تعالى: «إن الإنسان ليطغى أن رآه استغنى »(436)، كما يستعين الكاتب بقصص بن طفيل وبن عربي (437) ليثبت أقواله، وفي غربة الإنسان عن نفسه وعن أهله يستحضر الكاتب قول أدونيس:

قالت صحرائي لا تألف

كن الغريب دائم حتى عن نفسك وقل لوجهك في كل فجر كأننى أراك للمرة الأولى (438)

إنه استحضار لماضي يتوافق و يتلائم مع الموقف لتبرير الأقوال و التعبير و النقد، وفق ضوابط و أرضية ثابتة، فحتى الأغاني يستحضر منها الكاتب ما له دلالة و رمزية، يقول : «تذكرت أغنية الفنان الجزائري رابح درياسة، يا الساعة يهديك

<sup>.179-178</sup> - المصدر نفسه ، ص: 178-179.

<sup>435 –</sup> المصدر نفسه، ص: 185–186.

<sup>436 –</sup> المصدر نفسه، ص: 188.

<sup>437 -</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 88.

<sup>438 -</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 177.

دوري و جري بالرقاص، عيني تنظر في رقامك و الخاطر مرتاح، ولات الدقيقات ساعة و الساعة بالنهار» (439) و لأن الانتظار أصعب شيء، فلن تؤنس المنتظر غير هذه الاغنية المناسبة لحاله، و بذلك فقد عبر الكاتب عن كل الحالات و المواقف، بما يناسبها أقوالا و أشعارا و أغان.

#### ب. إشارات تدل على ثقافة الكاتب الغربية:

تقابل الثقافة العربية، الثقافة الغربية و في النصوص ما يحيل إلى مخرون الكاتب الملم بالثقافة الغربية منها قوله: «قلبت النظر في مجموعة من الكتب كان آخرها المعقول و اللامعقول للكاتب الإنجليزي كولون ويلسون...» (440)، و في تحليله للوضع الراهن و ما يعانيه المجتمع من إنقسامات طبقية يستند الكاتب على أقوال فلاسفة بل اكبر فلاسفة الغرب أمثال كارل ماكس يقول: «صدقت يا ماركس القضية، قضية صراع طبقي» (441)، إضافة إلى فلسفة «كانت و ديكارت و تشومسكي، ثم سقراط و كنفشيوس» (442).

هكذا بإلمام الكاتب و مزاوجته بين الثقافتين العربية و الغربية، استطاع ان يؤسس لنصوصه أرضية تقف عليها فكانت رحلة مستدة على ثقافته الواسعة التي بفضلها استطاع تحليل المواقف و تصوير الواقع. و منه أصبحنا نتفق على أن الكاتب لابد أن يكون ملما بثقافة واسعة و شاملة لعلوم عدة، و لكننا نتساءل من يقرأ هذا الكاتب ؟ و هل يحق للكاتب ما لا يحق للقارئ ؟ .

إن القارئ و هو يواجه الكاتب من خلال ما كتب يجد نفسه أمام زخم و تراكم إشارات مكثفة ومعقدة التي لن تكون في متناول الجميع، لـذلك فالكاتب لا يقدم نصوصه لقارئ تعود الكسل والخمول، فالامر هنا يتطلب قارئا مثقفا هو الآخر باعتبار القراءة إعادة إنتاج والقارئ لن يكون كذلك إلا إذا أدرك تلك المصادر التي استخلص الكاتب منها روحها لينفخ فيها من روحه، فتخلق نصا سويا، عصيا، لكنه

<sup>439 –</sup> المصدر نفسه، ص: 176.

<sup>440 –</sup> المصدر نفسه ، ص: 171.

<sup>441 -</sup> المصدر نفسه ، ص: 188.

<sup>-442</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 23.

جميلا يترك لذة و أثرا في ذهن متلقيه و قلبه فيعكف عليه بالقراءات المتواليات... إنها نصوص ولجت أغوار الديمومة، التي كتبت خلودها و دوامها أو كما يقول بارت «لان أكون قادرا على تطوير كتابات داخل ديمومة دون أن أغدو -شيئا فشيئا أسير الآخرين» (443)، فالكاتب من خلال ذلك يحاول التحقق من القول المأثور عن الجاحظ (المعاني مطروحة في الطريق...) و أن الإبداع ينبعث من سديم الخيال ومن منسيات القول الحكي لذلك فقد جاءت نصوصه الإبداعية بحثا في الكتابة من خلال الموروث الأدبي بأنواعه المختلفة و بحثا في المعنى العميق الذي لا يصله من القراء إلا من استمسك بالعروة الوثقى، استمسك بالقراءة الجادة و الخبارات الثقافية العالية، بالقراءة الجريئة تلك التي وصفها النقاد بقولهم أنها «ليست فعلا بريئا انها تمتلك سلطانا دائما، تكون القراءة مهما تكتمت عن مقاصدها و حجبت مرادها نوعا من الاحتواء، احتواء النص» (444)، إنه احتواء لوجود باعتبار أن الرواية لم تعد «مجرد تشكل من أشكال الوجود» (445)، الذي يجمع بين جمالية الشكل و رمزية الرؤية.

في الأخير نختم هذا الجزء بمسلمة مفادها ان تداخل النصوص أبدا ما جعل الكاتب «مسلوب الارادة وانه ليس سوى آلة لتفريغ النصوص» (446). بالعكس فهو في - نظرنا بمارس حريته الابداعية ويفصح عن ثقافة واسعة متعددة الاتجاهات، متنوعة المشارب فالمشنلة ليست في نقل هذه النصوص وإنما في كيفية توظيفها والهدف المتوخى من هذا التوظيف،إضافة الى قدرة الكلمة على الانعتاق فالكاتب ما استحضر هذه النصوص عبثا بل إيمانا منه أنها تخدمه، وتوسع دلالاة أفكاره وتضفي جمالية خاصة على إبداعه تتجدد مع كل قراءة للنص وتسمو به إلى عالم منفتح عندما «يعطي كل قارئ للعمل بعدا يتفق مع مستوى قدراته الثقافية والنفسية» (447) ونحن نعلم أن «العمل المفتوح عمل معطاء» (448) إنه يستحضر ما يبلغ به عن رؤيته التي تداخل فيها الذاتي مع الموضوعي والخاص بالعام

<sup>.25 -</sup> رولان بارت، درجة الصفر للكتابة ، ص: 25.

<sup>444 -</sup> لطفي محمد اليوسفي، الشعر و الشعرية، ص: 382.

<sup>&</sup>lt;sup>445</sup> - أدونيس، زمن الشعر، ص: 147.

<sup>-446</sup> عبد الله الغذامي، الخطيئة والتكفير، ص:324.

<sup>-447</sup> عبد الله الغذامي، الخطيئة والتكفير ، ص: 123.

 $<sup>^{-448}</sup>$  المرجع نفسه ، ص: 123.

والماضي بالحاضر استنادا الى قرائن أولية، شكّلت في تداخلها وتفاعلها مع الوضع الراهن هاجس استشراف لآفاق المستقبل. وهدفه من ذلك التنبيه الى خطورة ما يحدث في الساحة الوطنية، ومن منطلق واحد مشترك يدعو الى ضرورة تغيير الواقع بناء على دلائل ملموسة، أنه بنصوصه-الكاتب- يرتفع إلى مستوى الوعي الناضج بانطلاقه من رؤية تتجلى بقدر من الموضوعية وتعتمد على قانون الصراع والجدل بين أضداد الحياة ويكون محصلتها التغيير والتجديد .وهكذا «يبدو أن لذة النص ليست قطيعة مع التراث. بل هي التراث ممتدًا إلى ما لا نهاية. و ما كان ذلك كذلك إلا لأنّ القراءة فيها هي غير القراءة في الايدولوجيا: فهذه تعن بالصراع، وتقوي حمى السجال، وتلغي العقل. لا لشيء الإ لأنّها تقوم على ثنائيات القمع و الإرهاب، قديم، حديث إلى آخره. ومتعتها في ذلك، تتجلّى في القطيعة التي تحدثها و الاستهلاك، و فصل التاريخ عن الزّمان:أي في نزعتها المضادة للتاريخ والحياة» (449).

<sup>449 -</sup> رو لان بارت، لذة النص، تر،منذر عياشي، مركز الإنماء الحضاري، ط2 2002 ص: 14-15.

# الفصل الثالث

# الرؤية الفجائعية

- 1. مهموم الرؤية الهجائعية
- 2. النموذج الروائي البلاوجي
  - 3. تخية الإرماب
- 4. الرؤية الهجائعية من خلال مكونات النطاب

# الرؤية الفجائعية

# 1. مفهوم الرؤية الفجائعية:

#### 1- بين الرؤيا والرؤية:

سنحاول في البداية تحديد الفرق بين، الرؤيا و الرؤية، فعلى الرغم من اشتراك هذين المصطلحين النقديين في نفس الجذر (رأى)، إلا أنهما مصطلحان مختلفان في الدلالة النقدية اختلافا بينا مع الإشارة إلى إمكانية حضورهما في نص إبداعي واحد. ثم نحدد مفردة (الفجائعية) وصولا إلى ما نقصد به الرؤية الفجائعية، و كيف تم تصويرها في الرواية الجلاوجية.

أ. الرؤيا: لقد ارتبط مفهوم الرؤيا بالشعر أكثر منه بالنثر، بداية من قصيدة الرؤيا في الشعر العربي المعاصر، الذي أصبح تجربة رؤيا أو مشروع رؤيا يكمن «في العالم الذي يؤسسه و الرؤيا التي يكشف عنها، و الآفاق التي يقتحمها للحساسية و الفكر» (450) و باتكائه -الشعر - على الرؤيا أصبح من الصعب ضبط تعريف له، ذلك أنه أخذ منها صفاتها الهلامية، الانسيابية والمتجددة، القادرة على اختراق الواقع و تخطيه إلى عوالم لامعقولة، إنها «قفزة خارج المفاهيم القائمة هي إذن، تغيير في نظام الأشياء و في نظام النظر إليها» (451) وبحسب معجم المصطلحات الأدبية، تعرف الرؤيا على أنها «الوعي الاجتماعي، تشتمل على العقيدة أو الرؤيا الأدبية الفكرية "الإيديولوجية" والنفسية السيكولوجية" الاجتماعية، و يجسد الأدب كل جوانب الحياة الروحية للإنسان في تداخلها و ترابطها الطبيعي و عملية تشكيل الرؤيا الأدبية الفنية عملية معقدة و لا تقف عند الإلقاء العقائدي الإيديولوجي و التقييم و الإدراك العقليين فهي تتضمن أيضا الحدس و الخيال و الانفعال و الدوافع اللاشعورية» (452)،

<sup>450 -</sup> أدونس ، خواطر حول الشعر، مجلة الثقافة و الثورة، الجزائر، ديوان المطبوعات الجامعية، د.ع.ع.د ت، د.س، ص: 10.

<sup>451 –</sup> أدونيس ، زمن الشعر ، دار العودة ، بيروت، ط978،2 ، ص: 09.

<sup>452 –</sup>أسماء أحمد معيكل، رؤيا العالم و تصويرها في الرواية، مجلة الموقف الأدبي، إتحاد الكتاب العرب، دمشق، العدد 31،369 كانون الثاني 2002، ص: 53.

و منه فهناك فرق بين «الرؤيا ذات السمة الواقعية التي يشتقها الشاعر أو المبدع بعامة من الواقع و بين الرؤيا المثالية، التي يغلب عليها الحدث و تتخذ من الوعيالفكرة المطلقة لدى هيقل-مصدرا لها» (453) و منه فالرؤيا تعني في الأساس «النفاذ إلى جوهر الأشياء و بقدر ما يكون هذا النفاذ واعيا تكون الرؤيا عميقة و قيمة» (454).

نشير إلى أن الرؤيا مصدرها القلب، فهو فضاء مناسب لشيوعها، وهي تتسع أكثر في حالة الحلم و الغيبوبة، ففي غياب العقل يرى الرائي ما لا يرى، و يكتشف ما لا يكتشف، و يستطيع التنقل بين أغوار المجهول، و تكسير اللامعقول بضربة من الرؤيا التي «تزيح كل حاجز، أو نظرة تخترق الواقع إلى ما وراءه وهذا ما يسميه ابن عربي «علم النظر وهو يخطر في النفس كلمح البصر» (455).

#### ب. الرؤية:

تعرف «الرؤية في الفن على أنها المادة الوثائقية التي يعكسها الفنان من الواقع، و تخص المجتمع والفرد معا، يضاف إلى ذلك موقف المبدع و طرائق تشكيله الجمالية لتلك الرؤية» (456)، أي أنها موقف يتخذه الكاتب حيال قضية من القضايا المثارة في مجتمعه، من ذاك هي موقف من الواقع، و يتم اكتشاف الرؤية في الأعمال الإبداعية عبر ثلاثة محاور أساسية:

«يتمثل الأول في القضايا الذاتية و الموضوعية، التي يعكسها الشاعر و تقعضمن إطار الحواس. ومن ذلك مثلا: جانب الموت في الأسطورة، أعني ما كان يراه الإنسان البدائي من موت لعناصر الطبيعة و الحيوان و الإنسان و لم يكن يجد إجابة كافية عن ذلك. و قد عكس أزمته في الأسطورة أو في جانبها الأول/ الموت.

<sup>455</sup> – أدونيس ، صدمة الحداثة، دار العودة بيروت، ط4، 1983 ص: 167.

<sup>453 -</sup> عبد الله خلف العساف، قراءة في مصطلحي الرؤية و الرؤيا، مجلة أقلام الثقافية شاملة و متنوعة، فلسطين، موقع منت ديات مكتوب.

<sup>454 -</sup> المرجع نفسه.

<sup>456 –</sup> عبد الله خلف العساف، قراءة في مصطلحي الرؤية و الرؤيا، مجلة أقلام الثقافية شاملة و منتوعة، فلسطين، موقع منتديات مكتوب.

أما المحور الثاني للرؤية فيتمثل في اكتشاف طبيعة الشكل الجمالي الذي جسد الشاعر فيه الموضوعات التي عكسها في المحور الأول، و يتم التركيز هنا على البنية الفنية كإطار خاص.

و يأتي المحور الثالث حضمن الرؤية اليكمل المحورين السابقين فيدرس موقف الشاعر (أو المبدع) مما يحيط به، و يتم هذا الاستنتاج من خلال تفاعل المحورين السابقين في الرؤية، أي المادة و طرائق عكسها و تشكيلها الجمالي» (457).

إن فهم الحدود و الأبعاد المحيطة بمصطلح الرؤية، ضمن المحاور المذكورة يمكننا من «دراسة جانب الرؤية من خلال نص إبداعي أو من خلال مجموعة شعرية، أو الأعمال الكاملة كما يمكن دراستها من خلال ظاهرة شعرية. و هذه الدراسة تسهم في تحديد المواد المختلفة التي عكسها المبدع إلى جانب إسهامها في معرفة طبيعة الصورة الفنية التي عكست المواد المذكورة» (458). و بذلك فالرؤية «توفر القدرة الفذة للناقد على اكتشاف الموقف النهائي للمبدع من الأشياء التي عكسها، و من ثمة موقفه الفكري و الإيديولوجي من القضايا الذاتية و الموضوعية، و بخاصة إذا كانت هذه الدراسة تتناول مجمل أعمال الشاعر» (459) أو الأديب و المبدع بصفة عامة.

#### ج- الفجائعية:

الفجائعية، لفظة مشتقة من الفعل "فجع" و في لسان العرب «الفجيعة الرزية الموجعة... و الفواجع: المصائب المؤلمة التي تفجع الإنسان بما يعز عليه من مال أو حميم ...» (460)، من ذلك فالفجيعة إحساس محزن ينتاب الإنسان عند فقدانه لشيء ما أو شخص ما يعز عليه فراقه، أو يتعرض لنكبة أو موقف يثير في نفسه ألما ويترك في قلبه جراحا لا تندمل.

<sup>&</sup>lt;sup>457</sup> - المرجع نفسه.

<sup>458 –</sup> عبد الله خلف العساف، قراءة في مصطلحي الرؤية و الرؤيا، مجلة أقلام الثقافية شاملة و متنوعة، فلسطين، موقع منت ديات مكتوب.

<sup>459 -</sup> المرجع نفسه.

<sup>.245 -</sup> ابن منظور لسان العرب ، المجلد الثامن، ط03، دار الفكر ، دار صادر، د،ت، ص45

و الشعور بالفجيعة إحساس ينتاب كل الطبقات البشرية، لكنهم يختلفون في طريقة تعبيرهم عنها و قد اختار المبدع طريق الكتابة فكانت رؤيته فجائعية وبالتالي:

د- الرؤية الفجائعية: «موقف فكري و إبداعي من مرحلة زمانية كان فيها النهوض كحمل كاذب زاد من ثقل الشعور باليأس في الذات / الذوات العربية» (461). و قد اتضحت هذه الرؤية أكثر مع ظهور الرواية الجديدة و في أدب التسعينات بصورة أوضح نتيجة ما يعيشه الإنسان العربي من تحولات على جميع المستويات، و نتيجة ما عانته الذات من تشظيات و انقسامات بفعل العنف، و الصراعات الطبقية و التطاحنات السياسية و العقائدية و قمع السلطة و اضطهاداتها فضاعت بذلك الهوية و تساءل الفرد أين يسير، و أين المفر؟ «فاتخذت بذلك الرؤية تحن لما فات و مضى، و متكاملين، سؤال الهوية و سؤال المصير» (462)، إنها رؤية تحن لما فات و مضى، و تتأسف لما هو آت، لذلك فهي تهرب من واقعها عن طريق الحلم، أو استرجاع الذكربات.

و كما سبق القول فالرواية الجزائرية الجديدة، خصوصا في مرحلة التسعينيات أصبحت حقلا خصبا، لنمو الرؤية الفجائعية، نتيجة سوداوية السراهن، و دموية المشهد. والكاتب الجزائري الراصد لهذه المرحلة و لذلك الصراع المرير بين أقطاب عدة و هيئات سياسية و نقابية، وطاقات مبدعة، لم يحدث بينه و بين ما يحدث قطيعة أو مسافة، بل انغمس فيها جسدا وروحا. و بالتالي كان إبداعه مأساويا، نتيجة إحساسه بالخيبة، و الشك والنفاق و الخوف، و فقدان الثقة فهي مشاعر تؤدي إلى الرؤية الفجائعية وفي النص:

«أنى للحب أن يشرق و سحائب الدم مازالت تهدر حوله؟ كيف يمكن للقلوب أن تعشق و تقتل في الآن ذاته ...؟

من يقدر على ارتداء فستان الفرح في أزقة الجماجم ... ما معنى أن نحمل وردة و سكينا...

<sup>46:</sup> صمد معتصم، الرؤية الفجائعية، ،ص: 46

<sup>462 -</sup> المرجع نفسه، ص: 10.

<sup>.13</sup> صحنة ، ص $^{+63}$ 

يأتي هذا المقطع في سياق رواية رأس المحنة، والملاحظ أنه يعكس العنوان، فالمحنة تبدو كبيرة، و الإحساس بالفجيعة يبدو أكبر، و المشهد تصاعد منه روائح الفجيعة، ذلك أن الكاتب يرصد أجواءها من مكان وقوعها، فهي تغلف كل الفضاءات «تجشأ كل شيء من حولي ... يتسربل أسمال الفجيعة... عجلت إلى الشيخ ... البحر... معذرة كثيرا ما يختلط الشيخ و البحر أقصد أنني قصدت الشيخ أي البحر لابد أن أجد حبيبتي نون هناك... لابد أن أحدها على الشاطئ تفترش الذهب ... الدفء... الإشراق هي هكذا تعودت أن تفعل أو لأغوصن خلفها... في أعماق الماء الشفاف ... الرقراق... المتألق...حين وقفت على الشاطئ صفعتني الخيبة... (464).

و كأن بالشخصية الروائية تسائل نفسها عن سبب الفجيعة، وتبحث عن المنفذ، أو إمكانية للتغيير، و لكن سرعان ما تصطدم بخيبة الأمل و لا جدوى الإصلاح معترفة «أنا الآن غريب...» (465) في هذا السياق نلاحظ تعارضا بين فكرتين مؤطرتين للرؤية الفجائعية، و هما فكرة التغيير و فكرة الإصلاح، إلا أن فكرة التغيير باءت بالفشل نتيجة ما صادفها من حواجز فرأينا تراجع المثقف وصمته و فراره . وبذلك تبقى هذه الفكرة و حتى فكرة الإصلاح مجرد مشروع سواء تعلق الأمر بالواقع السابق على فكرة التغيير أو تعلق الأمر بإصلاح داخل المتوقع و الممكن (466)، إلا أن كاتبنا سد معظم الآفاق تقريبا، تصويرا منه لحجم الفاجعة.

# 2- أثر الرؤية الفجائعية في القصة و الخطاب:

«إن الكتابة الفجائعية صيغة خطابية في حد ذاتها لذلك فمن خصائصها المميزة للقصة (المحتوى) تصعيد الحس الزماني والارتقاء به تدريجيا إلى الندروة حيث تعاني الشخصية القصصية من اختتاق و هزات داخلية تبدأ بعدها في الانحدار إلى الأسفل» (467)

- الحس الزماني: تتعرض الشخصية عامة والمثقفة منها خاصة، في النصوص الروائية الجلاوجية، لصدمات داخلية متتالية تلقي بها في جحيم الضياع

<sup>464 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة ، ص: 100-101.

<sup>465 –</sup> المصدر نفسه، ص: 102.

<sup>466 -</sup> محمد معتصم، الرؤية الفجائعية، ص: 18.

<sup>467 -</sup> محمد معتصم، الرؤية الفجائعية ، ص: 18.

«و يمكن تحديد درجات رقي الشخصية المحورية في: اللهفة و الشوق ، التذكر و الاسترجاع، البحث عن الماضي» (468).

- \* اللهفة و الشوق: أي الرغبة التي دفعت الشخصية للتغيير و الإصلاح. و هي الرغبة التي دفعت الشخصية الرئيسية لمواجهة المدينة المومس، و دفعت منير لمواجهة السلطة و النفوذ .
- \* التذكر و الاسترجاع: استرجاع أيام الطفولة «إيه يا زمن نانا، إيه يا عبقها الحلم» (469)، تذكر أيام المدينة الحبيبة «و هل تذكرين يا حبيبتي البيضاء ثلجا، العذبة فراتا، نيلا...الملساء جحازا ...الشامخة سنديانا؟؟ هل تذكرين حين كنا نسير أنا و أنت صامتين أمسك يسراك بحرارة الأوردة و أضغط أصابعك التي تشبه أشعة الشمس ...» (470).
- \* البحث عن الماضي: «إنها اللحظة التي تصطدم فيها رغبة الاستكشاف و الاسترجاع و التذكر بالواقع. أي تصادم المتوقع بالواقع» (471)، فكل شخصيات جلاوجي اصطدمت بالواقع لما أرادت التغيير، فسرعان ما فطن المثقف على حقيقة الواقع المر «نعل الأمر لا يعدو أن يكون حلما جميلا؟ »(472).
- \* اليقين: يقين الشخصية بحقيقة واقعها الذي يصعب تغييره، و إدراكها أن أمتها لا جدوى من إصلاحها، لقد أدرك المثقف أنه مجرد صوت بلا صدى، لذا «عليه أن يلملم صيحاته التي ظل يطلقها في واد غير ذي زرع» (473).
- \* الفرار: إنه البديل عن الخيانة أو الاستسلام لمطامع السلطة، إنه البديل عن قتل النفس، أو العيش مع أمة قضى الله عليها باللعنة و قد رأينا كيف تجلى ذلك من خلال مواقف المثقف الجلاوجي.

و تتعكس الرؤية الفجائعية على حال الشخصية فتجدها تعاني «اضطهادا نفسيا و فكريا و جسديا، كما تعانى النزعة الهروبية» (474).

<sup>468 -</sup> المرجع نفسه ، ص: 18-19.

<sup>469 -</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 13.

<sup>470 –</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 25.

<sup>471 -</sup> محمد معتصم ، الرؤية الفجائعية، ص: 19.

<sup>472 –</sup> المصدر السابق ، ص: 26.

<sup>.182</sup> صحن الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء ، ص $^{473}$ 

<sup>474 -</sup> محمد معتصم، الرؤية الفجائعية، ص: 20.

1- الإضطهاد النفسي و الفكري و الجسدي: يعبر فاتح اليحياوي في كراسه الذي تعود حمله معه إلى الجبل، عن حالته النفسية المزرية من خلال قصصه، فقد تعرض للإهانة و سجن مرات عدة و اضطهد و اعتزل الناس و اعتزلوه، يقول الكاتب «تعرض فاتح اليحياوي لانتكاسات كبيرة جعلته يعيد كل حساباته، و يصاب بإحباط رهيب، و بفقد الثقة في الناس جميعا، فينطوي على نفسه بعيدا عن الجميع و قد آمن أن هذا النوع من البشر لا يمكن إصلاحهم» (475)، إن هذا «الاضطهاد النفسي امتداد للاضطهاد الفكري و الجسدي و احتواء لهما» (476) و قد تعرض منير لكل هذه الأنواع من الاضطهادات وهو يعبر عن هذا الحال بقوله: «حالتي النفسية تكاد تنهار...» (477)، وامتد الأمر إلى الحالة الجسدية «كانت أسناني تتساقط بشكل عجب و كنت أقوم بلمها بلساني و أرمي بها الأرض مندهشا متعجبا...» (478) و نتج عن ذلك اضطهاد فكري «من استولى على أحلامنا؟ من بذر في بستان الثقافة أنانيته و جشعه تجارة بائرة ...؟ كيف يفكر هولاء الناس...؟ »(479).

2-الهروبية: «الهروبية نزعة رافضة للواقع في صورته كمعطى و كنتيجة يومية» (480) نلاحظ من خلال أعمال جلاوجي أن الهروب من الفاجعة يـودي إلـى الكارثة «أي أن الرؤية الفجائعية رؤية مغلقة وخانقة و شاملة» (481)، لذا فالشخصية الروائية نهايتها دائما الهروب. و تعتبر المرأة موضوعة رئيسية فـي الكتابات المعاصرة، سواء تجلت في صورة الحبيبة أم الزوجة أم بائعة الهوى، و قـد رأينا الأصناف الثلاثة متوفرة في أعمال جلاوجي. فقد تهرب الشخصية إلى المرأة كما قد تهرب منها و تمثل بذلك قطبا مشعا بالفجيعة، حيث لا تشبع الذات بل تحولها إلـي «ألم ممزق و فضيع يعلن عن الفشل المطلق والفراغ التام الشامل» (482). كما تهرب

<sup>&</sup>lt;sup>475</sup> – عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء ، ص: 198.

<sup>&</sup>lt;sup>476</sup> - المرجع السابق ، ص: 20.

<sup>&</sup>lt;sup>477</sup> – عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 172.

<sup>&</sup>lt;sup>478</sup> – المصدر نفسه، ص: 172.

 $<sup>^{479}</sup>$  – المصدر نفسه، ص: 202–203.

<sup>480 –</sup> محمد معتصم، الرؤية الفجائعية، ص: 21.

<sup>481 –</sup> المرجع نفسه ، ص: 21.

 $<sup>^{482}</sup>$  – محمد معتصم، الرؤية الفجائعية،ص: 21

الشخصية إلى أحضان الطبيعة، بعيدا عن زيف المدينة وهمجية الواقع، بحثا عن السكينة كما قد تفر عن طريق الأحلام.

إذن هي ركائز هروبية تستند عليها الشخصية في محنتها فهي تجدها «نوافــذ مطلة على الآمال، لكنها في الحقيقة تأكيد على الفجيعة، و أنها نوافذ مشرعة علــى السواد» (483)، كهروب شخصيات السرادق إلى مدن أخرى أكثر نقاء و طهــارة، و هروب عمي صالح إلى الريف، و منير بأحلامه، و هروب فاتح اليحياوي إلى أحضان الطبيعة حالما بالمدينة الفاضلة.

## 3-توظيف الرؤية الفجائعية:

إن الواقع المتحدث عنه من خلال روايات جلاوجي، واقع متأزم مخنوق، الفرد فيه مطارد شريد «أجري ... أعدو...ألهث ... أختفي خلف شجرة شمطاء ...» (484) و الإنسان البسيط مهمش مذلول، مقهور، محاط بفقره و يأسه. أما المثقف فتسلط عليه كل الأضواء، و تترصده كل العيون المحتالة في سكونه و حركته، تحسب عليه أنفاسه، و تكبت أحلامه، و يجهر بإذلاله، فتمحى أحلامه و آماله، و تتقش آلامه.

إن الإنسان في واقع جلاوجي الروائي، إنسان يموت ببطء و ينكل به كل يوم و بذلك فرواياته تصور الواقع «من خلال الحكي المباشر الذي يجعل موضوعته الأساسية ما يجري في الواقع المحكي في القصة. و من خلال الحكي غير المباشر الذي يصاغ في قالب الأحلام الكابوسية أو الوقائع العجيبة. هاتان التقنيتان تعبران عن حالة ذهول الشخصية الروائية و الحصار المضروب عليها» (485).

أ. الحكي المباشر: يؤطر الحديث عن راهن الوطن و عن المآسي التي تعرض لها خلال العشرية السوداء حكيا مباشرا يقول الكاتب: «فجأة دوى في الأفق طلقات رصاص تتوقف لحظات ثم تعاود الانطلاق ... تعالت صفارات سيارات الإسعاف و

<sup>483 –</sup> المرجع نفسه ، ص: 21.

<sup>484 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 08.

<sup>&</sup>lt;sup>485</sup> – المرجع السابق، ص: 22.

سيارات المطافئ ...» $^{(486)}_{0}$  و قوله: «عادت إلى ذاكرته صور عشرات الجثث السليمة و الجثث المنكل بأصحابها... جثث بلا عيون بلا رؤوس ...» $^{(487)}$ 

ب. الحكي غير المباشر: تعتبر الحكايات الصغرى المتفرقة في دفتر فاتح اليحياوي حكيا غير مباشر لأنها «تخص حالات خاصة فردية، و حكايات ترمم البناء العام في الحكاية الأساس» (488)، و كذلك ممارسة الشخصية الرئيسية للكتابة في نص (س.ح.ف) و عند منير كاتب الروايات في رأس المحنة. «فالصور و الحكايات الصغرى المباشرة و غير المباشر تظهر تجليات الرؤية الفجائعية في تأطير الرواية و تحديد فضائها المشحون بالغرائبي، و هول الذات أمام تحطمها و أمام شروخ صورتها في المرآة »(489).

هذا عن الرؤية الفجائعية، و ستتضح أكثر من خلال النموذج الجلاوجي الذي اقترحناه. تبقى في الأخير أن الحس الفجائعي ما هو إلا «إشارة قوية على يقظة الوعي العربي و رهافة حسه وانشداد حباله الحساسة المنتبهة لما يحدث في العالم الآخر (أوربا و أمريكا) خصوصا و العالم العربي (الوطن و الأوطان الشقيقة)عموما» (490).

## 2. نموذج (الحياة و الموت) في الخطاب الروائي الجلاوجي:

- سؤال نقدي أخلاقي: هو سؤال يفرض نفسه، ويقف حاجزا بيننا و بين ولوج عالم النموذج الجلاوجي، فلا النقد يسمح بتجاوزه و لا الأخلاق تسمح بعدم مشروعيته و هذا السؤال هو:

ما مدى محدودية حرية القارئ في تفسير النص الأدبي؟ و هل يحق له تحميله دلالات جمالية وفنية جديدة من باطنه؟

كثيرا ما يستحضر القارئ في ذهنه و قلبه نصوصا يكون قد قرأها منذ زمن بعيد ذلك أنه وجد فيها عزاءه، أو أنها موافقة أو مشابهة لمواقف مر بها في حياته

<sup>&</sup>lt;sup>486</sup> - عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 130.

<sup>&</sup>lt;sup>487</sup> – عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 63.

<sup>488 –</sup> محمد معتصم، الرؤية الفجائعية، ص: 22.

<sup>489 -</sup> المرجع نفسه ، ص: 23.

<sup>&</sup>lt;sup>490</sup> – المرجع نفسه، ص: 23.

دون غيرها من النصوص إضافة أن لتلك النصوص قدرة إيحائية عجيبة تجعل منها نصوصا أدبية موحية بغض النظر عن ظاهرها أو بالطريقة التي قيلت بها و السبب أنها تركت في نفسه أثرا إيحائيا، هو نفسه ذلك الذي تركته وقت قراءت للنص وكأنه خطاب موجه – من القلب إلى القلب أي أن هذا الأثر مكمنه باطن النص فيصبح بذلك الأثر جانبا مضمرا يحتاج لمن يكشف عنه و من ثم فأمام القارئ مهمة الكشف عن الحقيقة و التنقيب عليها أو كما عبر عن ذلك كافكا «ليست مهمة القارئ أن يرى الحقيقة بل يكتشفها» (491). والكشف هنا يمس المناطق التي سكت الكاتب عنها ليستنطقها القارئ بدوره، إنها مناطق مسموح للقارئ أن يغزوها ليشارك الكاتب في صنع النص و تحميله دلالات جمالية و فنية من باطنه و هذا ما يجعل الهدف الفني للعمل الأدبي أبعد من ظاهر معناه و أكثر تجاوزا له ولأنه «ما من نص أدبي إلا و تحدث إعادة كتابته بواسطة قُرّاءه الذين يسبغون عليه روحا جديدة بتفسير جديد و هذا يحدث من غير وعي من القراء لأنه مفروض عليهم من ثقافتهم بو من عصرهم» (492).

لقد أدرك الكاتب أن ما أنجب من رحمه لم يعد مسؤولا عنه «فالكتابة تعــزل نفسها عن مبدعها منذ لحظة ولادتها و تأخذ بالابتعاد عن مبدعها يوما بعــد يــوم و تتمو في معزلها حاملة وجودها المستقل الذي لا تستمر حياتــه إلا بالقــارئ الــذي يتناولها و يمنحها الحيوية في التفاعل معها و فك ألغازها، لذلك فإن الكاتب الجيد لا يضع في نصه إلا بذورا قابلة للحل بناء على الأعراف الأدبية المصطلح عليها بين الكاتب والقارئ «(493)مفادها أن يكون التعامل مع عناصر النص من داخل النص و غير طارئ عليه فلا داعي للي عنق النص و تقويله عنوة ما لم يقله، و فــي ذلــك تبرز حرية القارئ التي لا يجب أن تفوق حــدود مــا يقتضــيه الــنص و يلائمــه و يجعله منفتحا على عوالم أخرى «والعمل الأدبي يتجلى في نفس المتلقي بمقدار ما يكون مفتوحا» (494). على عوالم عدة و قراءات متعددة .

491 - عبد الله الغذامي، الخطيئة و التكفير، 1993، ص:119.

<sup>492 -</sup> عبد الله الغذامي، الخطيئة و التكفير ، ص:122.

<sup>493 –</sup> المرجع نفسه، ص:123.

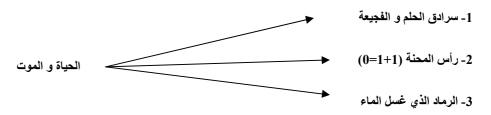
<sup>494 -</sup> المرجع نفسه ، ص: 123.

إذن بهذه الطريقة المنفتحة لقراءة النصوص الأدبية و التي حاولنا أن نوجزها نعكف على تفسير روايات جلاوجي على أساس نموذج (الحياة و الموت) أو (الحب والفجيعة).

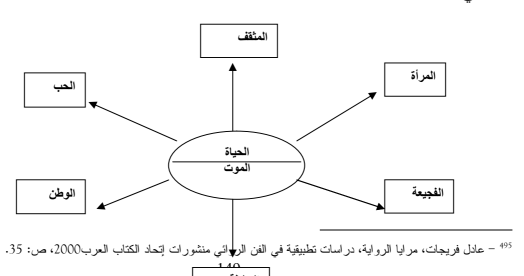
### - النموذج:

«إن الحب و الموت يغذيان وحدهما كل الأدب العالمي، فخارج هذين الموضوعين لا يوجد شيء يستحق الكتابة» (495).

هي عبارات مفاتيح، بفضلها استطعنا ولوج عالم جلا وجي الروائي فمن خلال استنطاقنا لقضايا السرد في رواياته الثلاث، من خلال قراءتنا المتعددة لها و محاورتها، وجدنا ذلك يستجيب و يتلاءم مع الحدثين الكبيرين: (الحب والفجيعة)، منهما استطعنا تفسير أدب جلاوجي على أساس نموذج (الحياة و الموت) و كنا قبل ذلك ننوي دراسة النصوص الأربعة، أي إضافة نص (الفراشات و الغيلان) إلا أننا تفاجئنا باختلاف، فالرواية تحكي راهنا غير الراهن الجزائري، و لكننا نجدها تلتقي في النموذج:



و تمثل ثنائية (الحياة/الموت) قطبين تتحرك في مجالهما ستة عناصر نوضحها كما يلي:



يحمل كل عنصر من هذه العناصر الستة دلالة نفسية و فنية واسعة الأبعاد نوضحها كمايلي:

#### -1 الحب:

من « المعروف في تاريخ الأدب الروائي، عربيا و عالميا أن أي عمل فيه يجرد من قصة حب مهما كانت صورتها و أحداثها و دلالاتها قد يفقد جاذبيته عند القراء، فالحب فعل كوني و قيمة إنسانية بها تستمر الحياة، و عليه يقوم الفن أو أكثر آثاره، حتى أننا لا نملك الزعم أن حياة و فنا لا حب فيمها غير جديرين بالعيش و الوجود و التذوق...» (496).

فأثناء اللحظات المصيرية في حياة البشر، و خصوصا تلك التي تظهر في ظروف قاسية حيث يرتقب المرء الموت في أية لحظة، يبدو الحب مثل ضوء ينير النفس البشرية، و يمنحها الأمل و منذ أن تنفتح الأحداث الروائية على بشاعة الراهن و أهواله نلمح ذلك الضوء الخافت الذي ينير الظلمات، إنه نور الحب... و النصوص الروائية الجلاوجية رحلة للبحث عن الحب الذي تلبس بمعاني السلام، الأمن و الاستقرار، الثقافة و الحرية ...فجاء بذلك حبا شامل حب فيه خلاص للبشرية و أمل كبير من أجل غد أفضل. و يجد القارئ ملامح الحب داخل النصوص كما يجد تعريفات له يستخلصها بطريقة غير مباشرة، فهو الهوى وهو السكينة من خلال قوله :« ثكلت السكينة» (197)، وهو بلسم القاب «لاحب يبلسم من حبة القلب الأتين» (198)، إنه شعور يفوق الحدود و التصور فهو «إكسير الحياة...و حين تفقد من تحب فإن؟!» (199) و يعجز الكاتب عن تصوير هذه الحقيقة

<sup>496 -</sup> عادل فريجات، مرايا الرواية، ص:102.

<sup>497 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 08

<sup>498 –</sup> المصدر نفسه، ص: 08.

<sup>499 -</sup> المصدر نفسه ، ص:23.

ليترك المجال للقارئ مفتوحا في توسيع المفهوم و رصده، وفي وصفه للحبيبة يقول الكاتب: «كل قدرات الإنسان و مواهبه لن تصفها... لن تصورها، و إن حدثتك عنها فسأكون خائنا و الترجمة خيانة، لغتي عاجزة... و ذهنك خائن بليد فكلاتا ليس موهلا لاستيعاب حقيقتها... كنهها... جوهرها» (500)، إنه وصف مطلق، وصف مفتوح على مصراعيه فالحب فعل عظيم مهما تقول فيه تدرك أنك أجحفت في حقه، و المحبوب طرف مقدس في علاقة المحبة لن نفيه حقه مهما بالغنا في صنع الكلمات، فيكفي أن له كنها و وجودا و جوهرا إنه حب الوطن .. و يقر الكاتب بضرورة توفر شرط الوفاء في الحب من خلال تكراره للبيت الشعري و استحضاره له عبر مسارات رواياته الثلاث على صورته الأصلية، و البيت هو:

نقل فؤ ادك حيث شئت من الهوى فما الحب إلا للحبيب الأول $^{(501)}$ 

يقول الكاتب على لسان الشخصية «الحب لا يكون للحبيب الأول خالصا إلا في القلوب المخلصة الوفية، أما قلوب الخائنين فلا...» (502) و قوله: «لن نخون حبنا » (503)، مع إيمان و صدق بمحتوى القول: «هذا أصدق بيت قرأته » (504) فهو صادق من خلال ما يشع به من معان الوفاء و الإخلاص التي متى توفرت في الحب إلا و كتب له البقاء و الخلود، و كأن بالكاتب يقر بأن حب الوطن يجب أن يكون مخلصا، فلا تدعي بحبك له و أنت تمارس الإرهاب، تسرقه و تنهب خيراته، فحب الوطن من الإيمان و شرط الإيمان الإخلاص.

و قد أشار الكاتب للحب من خلال عناصر كثيرة في الرواية كالعناوين و الإهداءات مثلا فنختار من العناوين ألفاظا تدل على ذلك: كالحلم و الماء، فالحلم لفظة شاملة لمدلولات عدة والأحلام عكس الكوابيس فيها من الأمل شيء كبير فنقول

<sup>500 –</sup> المصدر نفسه، ص:23.

<sup>&</sup>lt;sup>501</sup> – ورد البيت في رواية:

<sup>-</sup> سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 109-110.

<sup>-</sup> رأس المحنة، ص: 78.

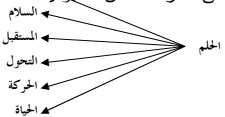
<sup>-</sup> الرماد الذي غسل الماء، ص: 207.

<sup>&</sup>lt;sup>502</sup> - عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 109-110.

<sup>&</sup>lt;sup>503</sup> - عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص:77.

<sup>&</sup>lt;sup>504</sup> – عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص:207.

حلمت بشيء معناه أنني استشعرت بجمال ذلك الشيء أو الإنسان الذي حلمت به، أي أنني تفاءلت خيرا، و الأحلام تجدد الحياة وتبعث فيها الأمل باستشراف غد جديد ومنه فالحلم يبعث على الحركة عكس الكابوسلا الأمل ، على السكون و الموت.



و في الرماد الذي غسل الماء نستشعر الحب من خلال لفظة "الماء" الدي هو مركز الخصب والنماء إنه العنصر الأساسي الذي لا يمكن للإنسان أو لأي كائن أن يستغني عنه فهوة مصدر حياة كل شيء و من دونه يكون مآل هذا العالم الروال والاندثار وقد ارتبط الماء منذ الأزل بالنطفة من حيث هي المعادل الشعري، سرالحياة في هذا الكون، «فهي تؤكد ذلك الارتباط الوثيق بين المرأة و الرجل و من ثم على الديمومة و التواصل» (505). و تتوسع العلاقة لتشمل كل علاقة حب بين طرفين فالماء من ذلك رمز للحياة ففيه دفع لإحياء الأشياء الميتة و بعث دلالة الخصب و النماء و الحركة، و تتأكد حركته من خلال العنوان عندما ربط بالفعل (غسل) حتى و إن ارتبط بفعل (الرماد) فيظل فعلا خاصا (بالماء).

فالحب هو الحياة كما الماء هو الحياة «و جعلنا من الماء كل شيء حي» (506)به تحل الأزمات و تواجه المشاكل فلو تخلى عنا العالم كله يكفي أن نربح الحب «ليس المهم أن نخسر كل شيء مادمنا نربح الحب» (507).

و من الإهداءات المشيرة لقيمة الحب عندما يسمو بصاحبه و بالشعوب و تفوق دلالاته السامية سموها لتنطق بمستقبل زاهر لا مجال فيه للأموات، ففي زمن الموت لا خلاص لنا إلا بالحب ، بقول الكاتب :

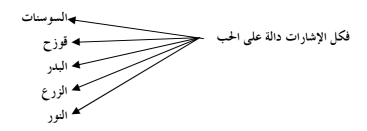
#### غدا يا سيد الرجال

<sup>505 –</sup> إيليا الحاوي، خليل الحاوي، ح2،، نقلا عن،،ملاس مختار، دلالة الأشياء في الشعر العربي الحديث، عبد الله البردوني نموذجا، إصدارات رابطة إبداع الثقافية، ص: 175.

<sup>&</sup>lt;sup>506</sup> -سورة الأنبياء، الآية: 30.

<sup>&</sup>lt;sup>507</sup> - عز الدين جلاوجي، رأس المحنة ، ص: 40.

و من عينك قوزح و يمام و بدور غدا تزرع بقلب عداتك حبا و نورا لا يظلم (508)



و يمثل الكاتب كذلك الحب و يشير إليه عبر شخصيات وظفها خصيصا من أجل تمثل شعاره و حمل رسالته و تصوير جماله، فهو البطل من خلال حنينه لحبيبته و تصوره لها يرسم أجمل آيات الحب العذري الخالص ، يقول في ذلك:

ألمحك قمرا دريا متلألئا ...أستحم في كوثره...أطوف بكعبته...

أرتوي من زمزمه ...

لا تسأليني لماذا ؟إن العاشق الولهان لا يؤمن بالسؤال...

عيناك زهرتان أينعتا في ربوة القلب...

كوكبان يسبحان في فضاء الفؤاد (509).

لعل المتأمل لهذا الكلام بل لهذا الشعر يوافقنا إذا قلنا أن قائله لا يمكن أن يكون إلا عاشقا.و قد تمثلت الجازية أسمى آيات الحب في الذاكرة الشعبية، و ها هو جلا وجي يستحضرها آلهة للحب من خلال وفائها للذياب ومن خلال تمثلها لغد يشعبالحب:

حين تعود الجازية كل شيء يعود... تعود الأوراق للشجر (510).

و ظل سالم ينظر للحب نظرة تقدير و إجلال من خلال حنينه لحبه الأول ذهبية بنت الطاهر الذي هي «نبع من الود و السكينة، كالماء العذب النمير.» (511)، إضافة

 $<sup>^{508}</sup>$  – المصدر نفسه ، ص: 90.

<sup>.11.</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص $^{509}$ 

<sup>-510</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة ، ص: 55.

<sup>&</sup>lt;sup>511</sup> -عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 23.

إلى انه نشأ في جو يقدر الحب قبل أن يتزوج لذلك فقد أنهكته رحلة البحث عنه فهو لا يجد إلا الحلم و تذكر أيام حبه و استرجاع أيامه الجميلة المشعة بالحب عندما كان «الحب الذي يحملونه في مخازن قلوبهم هو رصيدهم الأكبر» (512).

كما يشير الكاتب كذلك إضافة إلى الشخصيات للحب عن طريق الأدب الجميل الذي يدفع فينا حرارة الحياة من خلال هذا المقطع «اغتال القلق النوم من عيني، ففزعت إلى رواية ذاكرة الجسد أتدفأ بها ومن قر الحياة.وحده الأدب الجميل قادر على معالجة اضطراباتنا النفسية... ما أقل روايتنا الجميلة...» (513)، وحده الأدب الجميل يدفعنا لتذوق الحب و تطبيق أسمى نظرياته. لابد للإنسان حسب جلا وجي—أن يكون إنسان حركة و إبداع (في الحب حركة) لا إنسان تكرار و سكون (في الموت سكون) و منه نلمح تجلي عنصر الحب في النموذج الجلاوجي لننتقل إلى العنصر المقابل و المعاكس و هو الموت.

## 2- الفجيعة (الموت):

لقد كان الكاتب وهو يبحث عن الحب إنسان الأحلام الجميلة الكبيرة وها هو الفجيعة إنسان الأحزان الكبيرة من خلال موضوعة الموت، إلا أن طرحه للموت غالبا ما نهج صوب طرح الإيجاب يغلف الرؤية الفجائعية بمسحة تفاؤلية فتكاد نصوصه الروائية و هي تستحضر الموت إنما تستحضره بوصفه شرطا أساسيا لكل تغيير إيجابي، بمعنى أنه لابد من ولوج عالم الموت قبل الانبعاث من جديد لإحداث التغيرات الحاسمة على مستوى الأنظمة السياسة و الاجتماعية... و كأن بين الموت و الحب علاقة وطيدة كالتي ربطت قابيل بهابيل من جانبها الأخوي، يعبر الكاتب عن ذلك بقوله: «آه ما أحلى الموت، إذا كان في الموت حياة الحب الكبير» وقوله: «حين نموت نحيا... لأن الموت وحده ينبهنا لشراسته، وحده الموت يدغدغ في مشاعرنا حقول الحب» (515).

ها هو عبر الإهداء يستبشر خيرا بالموت الذي يحفظ الكرامة:

<sup>&</sup>lt;sup>512</sup> – المصدر نفسه، ص: 45.

<sup>513 -</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 41.

<sup>514 –</sup>عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص:120.

 $<sup>^{515}</sup>$  – عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص:  $^{515}$ 

یا بشراه.....

يذبحنا التتار البيض كل مساء....

فتجرى منا الأرض دموعا و دماء

من بحرنا حتى سيناء

غير أنا كل صباح... نبعث أنبياء.... نضمخها عطرا و إفاء (516).

فرغم هول المشهد و فجيعة مظهر الموت، إلا أن مرحلة ما بعد الموت المشار اليها بلفظة الصباح، الانبعاث... هي المقصودة بإيجابية الموت ، فالموت وحده يحرك في الإنسان شيئا يدعوه لضرورة الكفاح و المقاومة من أجل غد أفضل و من أجل حياة كريمة مستلذة، و تقبل الموت من أجل الحرية أمر منشود و سام أو كما عبر عنه "عبد الرحمان بدوي" عندما ربط بين الموت و الحرية في قوله: «قدرة الإنسان على أن يموت هي درجة من درجات الحرية» (517)

فالكاتب يقر و يصور حالة الانهيار و السقوط و الدمار التي يعيشها المجتمع في جميع الميادين مستحضرا لذلك معجم الموت إفرادا و تركيبا أو استحضاره دلالة تفهم من سياق الكلام و نوضح بالأمثلة التالية: «مالذي سيرك كالهواء أعدو خلفه...أضمه إلى صدري ثم أفطن على الفجيعة» (518) و قوله : «كل شيء يموت يالجازية» (519) و قوله : «آه أيها الموت، لو كنت رجلا لقتلتك، لفقات عينيك...» (520) و الأمثلة كثيرة على ذلك.

نمثل للموت من خلال النصوص بأقطاب ثلاثة: المدينة المومس و حاكمها، شخصية المحمد الملمد ثم شخصية عزيزة. فالمدينة بدنسها و عفنها عاشت الشخصية في ظلها مغتربة، تفتقد الهوى و تفتقد السكينة، و حاكمها الغراب، فالغراب وحده رمز للموت و خبير في دفن الأموات عبر التاريخ استنادا إلى قصة قابيل و أخيه هابيل، فوحده دل قبيل على كيفية التخلص من جثة أخيه هابيل، فهو حاكم ظل يزرع الموت في كل شبر من المدينة. أما المحمد للملمد القطب الثاني الممثل للموت –

<sup>03</sup> - عز الدين جلاوجي،الرماد الذي غسل الماء، ص: 03

<sup>517 -</sup> عبد السلام المساوي، الموت في شعر أحمد المجاطي، عمان، مجلة ثقافية شهرية، العدد 28 بعد المائة، ص: 15.

 $<sup>^{518}</sup>$  – عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 25.

<sup>&</sup>lt;sup>519</sup> – عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 14.

<sup>520 -</sup>عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 36.

نشير أننا لا نقصد بالموت معناه الحقيقي الجسدي فالموت يتخذ أشكالا عدة نفسية و جسدية – فقد مارس الموت بسلاح المال و بكل الأسلحة و المقطع التالي يوضح ذلك «من يملك المال يملك كل شيء... إنه إكسير البشرية...أصحابه يحققون كل ما يصبون إليه، منير حبكت له تهمة لن يفلت منها ليس أقل من الإعدام أو المؤيد ... ذياب شردت به محاصرا... سخرت الجميع... الكل يخضع لإرادتي و الذين أبو الويل لهم من سطوتي ... رحل عبد الرحيم إلى غير رجعة... جن إبراهيم... الشيخ صالح في طريقه إلى الجنون أو الانتحار... طريدا ... دربي الآن ممهد كل الحجارة أزلتها من حذائي... كل الينابيع التي كانت تسقى غطرسة الجازية جففتها و إلى الأبد... » (521).

لعل القارئ، يلاحظ من جديد حضور معجم الموت بألفاظه الدالة عليه (الجنون، الانتحار الإعدام، المؤبد...) فالشخصية قد مارست فعل الموت على كل الشخصيات الأخرى بشتى الوسائل إلا أن الموت كان واحدا. لينقلنا الكاتب فيما بعد إلى مرحلة ثانية عندما يتجاوز الموت مفهومه المباشر، و عندما يتخذ له إطارا موضوعيا لرؤية تدمجه في صميم الحياة، و تثريه بأبعاد انزياحية رمزية تعطل فعل الموت الحقيقي و تجعل منه حافزا، و الكاتب يدرك حجم الفجيعة يدرك أن الموت يطوق هذا الوطن لكنه يتخذ أسبابه من قتل، دمار، سجن، إرهاب... جسور يعبر بواسطتها ليصل إلى الضفة الأخرى، فرغم الإنهزامات المتواصلة و السقوط المتكرر لابد من النهوض و لو بالحلم، الحلم بالمدينة الطاهرة من أجل تجديد الكينونة، فمحاولة الشخصية الرئيسية التملص من حكم الغراب هو نتيجة حتمية لفعل الموت الممارس عليها، فقد رفض العيش بين أحضان المدينة المومس بعدما عانى من ظلم حاكمها الغراب فقرر الهروب بصنع الفلك "لا عاصم من الطوفان إلا الفلك»(522). و سلوك امحمد لملمد القاتل، أفرز إرادة عند الشخصيات الأخرى في محاولتها التخلص منه متمردة في ذلك على الموت في حد ذاته، تقول الجازية عازمة على قتل امحمد لملمد «و ما عسائى أخسر أكثر مما خسرت؟ و أي شسرف أعظم من أن أنقذ حارة الحفرة و شرفها من هذا الصعلوك؟ قد أموت بعدها و لكنى سأخلد في قلوب أبناء

- 32 عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص- 521

<sup>.128</sup> صعز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص $^{522}$ 

حارة الحفرة الفقراء...» (523)، فهو تحد كبير حفاظا على الكرامة، فالموت هنا محمود مادامت فيه حياة الآخرين. و فعلا يتم التخلص من امحمد لملد فأفعاله المميتة دفعت بالشخصية للنظر لموتها من جانبه الإيجابي واتخاذه سلاحا لقتله به متصدية للموت بالموت من أجل الحب «ينفطر طوق الحقد... و الدايات ...يتشكل عقد الخير... و الحب...» (524) و لعل الشهداء خير دليل على إيجابية الموت، فموتهم تضحية من أجل حياة الآخرين «الشهداء يقتلون و لكنهم لا يموتون إنهم أحياء بيننا يرزقون. » (525) وقد كانت نهاية عزيزة الغامضة، انتصارا للحب و موتا لزمن الظلم و القهر، موت لأشياء بغيضة ظلت عزيزة تزرعها في مجتمع عين الرماد «و لم تمض ساعة من الزمن حتى ارتخت عزيزة تعبة، عاجزة عن فك الحبال التي علقت برجليها و يديها» (526).

إن المتأمل و القارئ للنصوص الروائية الجلاوجية، يلمح تلك الخيوط السحرية التي تجمع النصوص بعضها ببعض، فيما يخص كل الموضوعات المعالجة من طرف الكاتب من خلال عناصر مختلفة تدخل كلها في بناء الروايات نذكر منها العناوين، ثم الإهداءات و العناوين الفرعية، ومن خلال العناصر نفسها نحاول الكشف عن عنصر الفجيعة و مدى مطابقته للنموذج الجلاوجي، و البداية تكون بالعناوين:

## أ - الكشف عن الفجيعة من خلال العناوين:

حسب ترتيبها التاريخي، تأتي العناوين بالشكل التالي: سرادق الحلم و الفجيعة، رأس المحنة، الرماد الذي غسل الماء. فهي بذلك رسائل مشفرة، صيغة بطريقة رمزية جميلة، فكل عنوان يحيل القارئ إلى قراءات متعددة، ألا ترى أنه ينزاح عن المألوف و المعتاد و يقلب موازين الأشياء، فلو اخترنا الألفاظ التالية: (الفجيعة، المحنة، الرماد)، لماذا هذه الألفاظ؟ ذلك أن أشياء كثيرة تجمعها فهي متلونة بالسواد، دالة على السكون و لا تحيل إلا إلى الفراغ، تفوح برائحة الموت. اكتسب الرماد فعلا لم يكن من خصوصياته يوما و هو فعل (الغسل) في حين فقد

<sup>&</sup>lt;sup>523</sup> – المصدر السابق ، ص: 128.

<sup>&</sup>lt;sup>524</sup> – عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة ، ص : 264.

<sup>525 -</sup> المصدر نفسه، ص:116.

<sup>&</sup>lt;sup>526</sup> – عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 258.

الماء خصوصية الغسل ليتفرد بها الرماد الذي لا يرمــز إلا إلــى الجمــال وعــدم الانسيابية و الحركة، عكس الماء الدال على الحياة فقد يدل الرماد على المـوت و الموت نهاية للحياة -حسب العنوان -. ففي زمن الفجيعة فقــدت الأشــياء الجميلــة خصوصيتها و أصبح للمحنة رأس؛ فالمحنة منفردة تدل على الفجيعة فما بالــك إذا نبت لها رأس، مركز للإشعاع و مخبر تطور فيه المحنة تجاربها القاتلة عندها تكون النتيجة للعملية الحسابية (1+1=0) عملية صحيحة، فماذا يتوقع من زمن شحت فيــه العواطف و نسج الموت فيه سرادق الفجيعة، هي سرادق الموت و المحن و الرماد في زمن المحن و بالتالي فالعناوين رحلة للكشف عن الفجيعة بلغة مفجوعة.

#### ب- الكشف عن الفجيعة من خلال الإهداءات:

من بين الإهداءات التي فتح الكاتب بها نصوصه الروائية، نختار إهدائين من نصين مختلفين، إيمانا منا أن الفجيعة تتبدى من خلالهما، فانظر إلى قوله في هذا الإهداء:

\* إلى

\* إلى الغرباء في المدينة (527)

و يقول في الإهداء الثاني، الذي اخترنا منه شطره الأول:

يا بشراه...

يذبحنا التتار البيض كل مساء فتجري منا الأرض دموعا و دماء من بحرنا حتى سيناء (528)

لعل ما يجمع الإهدائين معا هو الفجيعة فهي تظهر من خلال المعجم المفرداتي الدّال عليها (الغربة، الذبح الدموع، الدماء...) هي مفردات تبرز هول منظر الفجيعة في وطن تتناهشه أنياب الآخر، أنياب الإرهاب، أنياب السلطة...فالموت يعشش في كل شبر من هذه الأرض فانسابت أنهارها دماء دموعا بدل الحياة، فلا يجد الفرد في شدة المأساة و هول الغربة إلا مناجاة كل الغرباء مثله علهم يقتسمون معه محنة

<sup>527 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 05.

<sup>.03 -</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص:  $5^{28}$ 

الفجيعة. وفي (إهداء خاص) (529)، يعبر فيه الكاتب عن فاجعة حلت به، لفقده دفقه فؤ اده، طفله الذي أخذه منه الموت دون سابق إنذار فتضاعفت بذلك الفاجعة.

### ج- الكشف عن الفجيعة من خلال العناوين الفرعية:

خص الكاتب نصوصه الروائية بفصول معنونة، سماها في النص الأخير أسفارا (السفر 1-2-3 إلى غاية السفر الأخير) فكأن بالكاتب قد أجهده حمل ما سيقول في هذه الرواية فسمى فصوله أسفارا دلالة على ثقل الحمل وهول المنظر و فجيعته.

و قد جعل لنا عناوين طويلة في نص رأس المحنة نختار منها ما يثبت الفجيعة:

أ. الخروج إلى التابوت: بعد فصل (الشرفة الأولى) تنفتح الرواية مباشرة على الفجيعة و تتقل القارئ إلى عوالم أخرى، من خلال عنوان هذا الفصل فهو خروج من شرفة للتهيؤ لدخول تابوته فالروائي عبر عن فعل الخروج بالدخول، والتابوت هو الصندوق الذي يوضع فيه الميت فالفصل ينبىء عن الفجيعة من خلال إشارة التابوت إنها مواجهة مباشرة للموت.

ب. البحث عن العش: في عز بلوغ الأزمة ذروتها و انتشار الحزن و الموت بدأت رحلة البحث عن العش، هو بحث عن الأمن ، و الآمان ، بحث عن الحنان من خلال حميمية لفظة العش، بحث عن حياة ينشد فيها الفرد الاستقرار.

ج. قراصنة الأحلام: من هم قراصنة الأحلام؟ هم من اغتالوا الفرحة، من باعوا الهوية، من داسوا الشرف، هم إرهاب الإرهاب، إرهاب السلطة، هم أعداء هذا الوطن الضحية، و لفظة قراصنة دالة على الفجيعة.

د.الحب وعفونة الرصاص: في زمن الفجيعة لا يسمع الا دوي الرصاص، حفيف تساقط الجثث منهكة، فخمد صوت الحب و غابت شمسه «أنى للحب أن يشرق و سحائب الدم تهدر حوله ...؟ كيف للقلوب أن تعشق و تقتل في الآن ذاته...؟ »(530) العفونة ، الرصاص ... ألفاظ توحي بالفجيعة، أما في نص السرادق نختار المقطع المعنون

#### ه.الغرية:

<sup>&</sup>lt;sup>529</sup> - المصدر نفسه ، ص: 04.

<sup>530 -</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 13.

«تجشأ كل شيء من حولي...يتسربل أسمال الفجيعة...

عجلت إلى الشيخ...البحر...

معذرة كثيرا ما يختلط الشيخ والبحر أقصد أنني قصدت الشيخ أي البحر لا بد أن أجد حبيبتي نون هناك...لابد أجدها على الشاطئ تفترش الذهب...الدفء...الإشراق...

هي هكذا تعودت أن تفعل أو لأغوصن خلفها...في أعماق الماء

الشفاف...الرقراق...المتألق.

حين وقفت على الشاطئ صفعتني الخيبة...انغرزت...انغرست مدية صدئة في القلب...تذكرت قول المجذوب:

في الرؤية ضيق تعرفه ولا تعبره فإذا جاءك فسح إنما جاءك لذلك...

تذكرت قوله:

حساء ... ميم ... النهد رمانة حامضة ...الحلمة زيتونة مرة...وهي ليست بغيا... ليست مومسا...ليست عاهرا ...

ثم أردف:

- أنت تطلب الارتواء...الارتواء

ظمأ...عطش...سغب.....

- تغرب...

عضت السخرية القلب المتورم وقلت:

-أنا الآن غريب...»(531)

فالمقطع يشع بالفجيعة، إضافة إلى أن نص سرادق الحلم و الفجيعة، نص فجيعة بالدرجة الأولى.

هي صورة (الحب والفجيعة) في النموذج الجلاوجي، رأينا كيف تجلى كل عنصر على حدى من خلال النصوص ليعلن دورانه في مجال نموذج (الحياة والموت) معلنا بذلك عن رؤيا فجائعية لراهن يتنفس الفجيعة.

3- المرأة و المدينة:

160

<sup>&</sup>lt;sup>531</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 229-230.

لقد هيمنت المرأة كدلالة رمزية على معظم الإبداع العربي و الغربي منه منيذ القديم، فكانت صورة للخصب و النماء، و وجها من وجوه الاستمرار و الديمومة و الحياة، و هي ملهمة الشعراء والكتاب فاتخذوها عنصرا فعالا في إثراء البنية الدلالية للنص «و تعد دراسات (غاستون باشلار) من أهم الدراسات التي حاولت أن تريح الغبار عن هذا الجانب الخفي، حيث حاول في كتابه (شاعرية أحلام اليقظة) أن يبرز دلالة المؤنث في الأشياء، فوصل إلى نتيجة مفادها أن المؤنث يحمل دلالة الخصب و الحياة، فالمرأة ما أن تعتلي صهوة الكلمة في نص ما حتى تستولي على قيمت الدلالية و بذلك يتأسس أثرها الشعري الفاعل الدلالية و ينميه و يعيد معادلة الكلام» (532) وقد وظف جلاوجي المرأة في كل نصوصه و أقرنها بالمدينة فتحولت بذلك رمزا للأرض والوطن مقربا بذلك المسافة بين قطبي (المرأة، المدينة) وتوحدت بذلك صورة المدينة المومس بالمرأة المومس التي ظلت الشخصية في ظلها مطاردة، شريدة و منه (المرأة المومس= المدينة المومس) تقول الشخصية:

أيتها المدينة المومس...

إلى متى تفتحين ذراعيك للبلهاء...؟؟ إلى متى ترضعين الحمقى و الأغبياء...؟؟

إلى متى أيتها المدينة تمارسين العهر جهارا دون

حياء...؟ (533)

فصورة المدينة هنا مشوهة، تماما كما شوهها المبدعون من قبل و ظلوا يقاسون من مرارتها فكتب السياب: "المومس العمياء" و وصفها أدو نيس بالخنزير الذي يلتهم كل من حوله لذلك فهو يخافها، و يعبر عمي صالح عن خوفه من المدينة قائلا: «أنا خواف ... أخاف المدينة ...المدينة عاهرة فاجرة ستفسدني تبدلني...تغيرني ...تبلعني ...المدينة يا ناس قذرة وسخة ستوسخني...» (534) فلم تجد الشخصية ما تواجه به هذه المدينة و تخفف به عن آلامها إلا الهروب فأوت إلى عزلتها، أو إلى الحلم؛ الحلم بالمدنية الفاضلة، عندها يتوحد مفهوم المدينة الطاهرة بالمرأة الطاهرة المرأة الطاهرة التي

<sup>175</sup> - ملاس مختار ، دلالة الأشياء في الشعر العربي الحديث، ص: 532

<sup>533 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 09.

<sup>&</sup>lt;sup>534</sup> -عز الدين جلاوجي ، رأس المحنة، ص: 27.

تشع بالحب والفتنة والسحروالجمال ويتوحد المفهومان من جديد (المرأة الطاهرة= المدينة الفاضلة)، و يتفقان على الفضيلة و المقطع التالى يصور ذلك:

آه مدينتي ...

عفوا أقصد آه حبيبتي...

لماذا تهرب منا اللحظات الرائعة الجميلة؟

مالذي صيرك كالهواء أعدو خلفه ...أضمه إلى صدري بحرقة ثم افطن على الفجيعة. أولم تكوني يوما ابتسامة بريئة أرصع بها قلبي المتوهج؟؟

أولم تكوني يوما نورا يملأ الآكام الضاحكة؟

أولم تكوني يوما... موجا ... شوقا يدغدغ أعماقي بأوتاره الرنانة ؟(535)

إنه بحث عن الحبيبة من خلال المدينة، بحث عن الحب و الأمل و الاستقرار، بحث عن المرأة مصدر كل هذا. و بين الشعور بالحزن و الأسيى و الاغتراب و البحث عن الحب، نلمس معان اليأس و فقدان الأمل نظرا لعدم التوازن بين الحلم و الواقع، فاتسعت الهوة في مدينة لا تشجع إلا الحمقى و ذوي السلطة و المال.

و تتواصل رحلة البحث عن الأمان في وطن تتقاذفه أرجل عديدة كأنه كرة في الميدان، أين سيفر الفرد بوطنيته من جديد نحو المرأة، ليشحنها بمشاعر الوطنية فيغدو حبه للمرأة حبا للأرض للوطن، للمدينة. و قد تمثلت الجازية هذا الدور الذي يعبر عنه هذا المقطع «ما الذي جاء بذياب إلى هذه الأرض ؟ و يجيب ضاحكا: لأنه كان يحب الجازية و ما علاقة الجازية بهذه الأرض؟ الجازية هي هذه الأرض» (536).

و قد تهرب الشخصية من عفن المدينة إلى خصوبة الطبيعة و براءتها لتعقد معها حبا سرمديا، علاقة عشق وطيدة تماما كالتي تربط الرجل العاشق بالمرأة «مع خيوط الفجر الأولى وصل خليفة إلى المزرعة التي بينه و بينها عشق كبير يحس فرح التربة و رقصات البذور... وحدها الأرض تعيد إليه ألقه و حبه للحياة...بمثل ما يسعد بذلك يحس بالاختناق و هو يغادرها إلى البيت حيث عفن المدينة و نفاقها ليبيت فيها حجرا مظلما» (537)، فالكاتب هنا يصور الأرض بملامح المرأة و يكسبها من الصفات ما هو خاص بها،

<sup>535 -</sup> المصدر السابق، ص: 25.

<sup>&</sup>lt;sup>536</sup> - عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص:33.

<sup>69</sup> : عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص $^{537}$ 

فوحدها المرأة تمنحك العشق و تفرح الرجل و وحدها تعيد إليه الحياة، من خلال ما تبذره في قلبه من حب صادق و هو لا يشعر بالراحة إلا بين أحضانها طفلا يرفض معالم الخارج و يمقت عفن المدينة، بذلك فقد اتحدت صورة المرأة بالأرض كونا بذلك أسمى مشاعر الوطنية الخالصة.

هكذا يتوحد عالم الحب و الوطن في ذات الكاتب بعدما امتزج وجه المرأة بوجه المدينة، هذا ما دفع الكاتب إلى جهره بحب وطنه و الإعلان بانتمائه له و الإخلاص له رغم المحن:

آه ما أحلى الموت

إذا كان في الموت حياة الحب الكبير (538)

فلابد أن ينتهي عصر المحن، لابد أن «ينفطر طوق الحقد... و الدايات، يتناثر ها هنالك ... و ها هنالك... حواليكما ... يتشكل عقد الخير و الحب...» (539).

و الكاتب يقر بضرورة توفر الإخلاص و الوفاء في الحب للمحبوب فما بالك إذا كان المحبوب في حجم الوطن استنادا لقول الشاعر:

نقل فؤادك حيث شئت من الهوى \*\*\*\* فما الحب إلا للحبيب الأول -4 المثقف و السلطة:

وسمت العلاقة بين المثقف والسلطة، بتاريخ من الصراعات، حتى ساد اعتقاد لدى الكثيرين بأنها مشكلة لا حل لها. فهي جدلية ظلت متواصلة، وظاهرة فرضت نفسها في الساحة الفكرية. ولنحلل هذه الجدلية أكثر لابد من الإجابة على الأسئلة التالية:

من هو المثقف ؟ وماهي مقاييس ثقافته ؟ وأي نوع من المثقفين يقصده الكاتب من خلال رواياته ؟ و ما مفهوم السلطة ؟ وماهي العلاقة الموجودة بين المثقف والسلطة ؟

#### 1- مفهوم المثقف:

<sup>.120</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص:  $^{538}$ 

<sup>539 -</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 264.

« من المعروف أن الحضارة هي نتاج بشري مرتبط بالجهد الإنساني والعمل الدؤوب و الزمن التاريخي. وتأسس الحضارة على مفهومين بارزين: مقوم مادي يتمثل في التكنولوجيا و مقوم معنوي يتجسد في الثقافة. و لتحقيق الحضارة لابد من صيرورة عملية وإنتاجية و إبداعية مكثفة و مستمرة عبرالتاريخ والزمن لجني الثمار المادية و المعنوية »(540) وعليه فالثقافة هي كل ما يشمل العلوم والفنون بمختلف أنواعها و أشكالها وهي تتجاوزها إلى «مجموع السمات الروحية و المادية والفكرية والعاطفية الخاصة التي تميز مجتمعا بعينه أو فئة إجتماعية بعينها» (541) ويعرف المثقف بأنه الشخص الذي يتمثل الثقافة و يمارسها من خلال العمل الذهني و التفكير و ينتج الآداب والعلوم والفنون و يخترع التكنولوجيا كما انه «ذلك الشخص الــذي ينتج كل الدوال اللفظية والبصرية من شعراء و ناثرين و كتاب و موسيقيين و فلاسفة و تشكيليين وسينمائيين ومسرحيين... هذا وإن دل على شيء فإنما يدل على مدى تعدد فروع الثقافة وكثرة أقطابها ومسالكها وتعدد مزاوليها من البشــر»(<sup>542)</sup>، إننا نلمس من خلال هذه المفاهيم أن مفهوم شخص المثقف جاء واسعا و مكثفا وهو يحيلنا إلى أنواع كثيرة من المثقفين. كما يحيلنا على سؤال من هو المثقف في نظر الكاتب من خلال نصوصه ؟ و أي نوع من المثقفين يقصدهم الكاتب و ينعتهم بصفة الثقافة ؟ .

«ينقسم المثقفون أصحاب الشهادات العلمية إلى فئات ثلاث هي:

أ. النخبة المثقفة: و تضم كبار الموظفين و الكتاب و رجال العلم و الفن، و يعتبر التفلسف سمة بارزة في هذه الفئة ، فالمثقف النخبوي هو الذي يختزل حقيقة الكون و الإنسان في صيغة محكمة مترابطة .

ب. أشباه المثقفين: وتضم هذه الفئة صغار الموظفين و الإداريين و الممرضات و إذا كانت النخبة المثقفة هي المنتجة للثقافة فإن أشباه المثقفين يقع على عاتقهم نشر الثقافة.

<sup>540 -</sup> جميل حمداوي ، "جدلية المثقف و السلطة" ، مجلة الصحيفة الشعبية المستقلة الشاملة ، المغرب، العدد 168، 2007، ص: 03.

<sup>&</sup>lt;sup>541</sup> – محمد عزام ، وجوه الماس ، البنيات السردية في أدب علي عقلة عرسان، منشورات إتحاد الكتاب العرب، دمشق، 1991، ص: 270.

<sup>542 -</sup> المرجع السابق ، ص: 03.

ت. المثقفون الوسط: و تضم هذه الفئة المهندسين و التقنيين و الأطباء و المتفرغين للعمل السياسي، ومدرسي المعاهد و الجامعات و بعض المثقفين العسكريين والمثقفين المدنيين، وفي هذا الوسط الثقافي يستيقظ الوعي الوطني و النضالي، و الميل الديمقراطي نحو المساواة و العدالة» (543).

فإن أسقطنا هذه التصنيفات على النصوص الجلاوجية ، وجدنا أن مثقفه نخبويا بالدرجة الأولى، باعتبار أن شخصية المثقف اتصفت بصفات هذه الفئة، خاصة سمة التفلسف و ممارسة الكتابة التي مثلت لحظة انفصال عن عالم البشر، و اتصال بالذات، لحظة بوح عن مكبوتات ظلت تؤرق الشخصية «و لم أفعل شيئا، و ما عساتي أفعل و ما ينبغي لي إلا أن أكتب تنفيسا عن مكبوتاتي» (544) وبواسطتها عبر عن أزمانهم أفعل و ما ينبغي لي إلا أن أكتب تنفيسا عن مكبوتاتي، على كل ما دونوا وكانت كتاباتهم أجمل و وصفوا واقعهم و نصب اهتمامهم بذلك على كل ما دونوا وكانت كتاباتهم أجمل ما امتلكوا «و رواياتي اعتقال للحظة هاربة من زمن ... حياتي... يفنى الزمن و تبقى هي والجسد المباح له الذي ظل يتقيأ عبره أزماته و انكساراته و يروي عبره يوميات والجسد المباح له الذي ظل يتقيأ عبره أزماته و انكساراته و يروي عبره يوميات كراسه الذي تعود أن يحمله معه إلى خلوته إلى الجبل» (546) ومنه فالمثقف «بعبر عن عن سعوري و لاشعوري و حرمان على مستوى تحقيق الرغبات والنزوات نقص شعوري و المتوري و حرمان على مستوى تحقيق الرغبات والنزوات نقص شعوري و المدين عن النقص و الحرمان و الكبت» (547).

يصور جلاوجي المثقف من خلال نصوصه، على أنه إنسان مطارد من أطراف عدة مهضوم الحقوق، مسلوب الإرادة، ذلك أنه رفض الظلم وقال ذات يوم: لا.!! مثقف يتمتع بثقافة عالية و ذكاء كبير «كان فاتح اليحياوي أكثر الشباب حماسة و أكثرهم ثورة على كل مظاهر الانحراف الاجتماعي و السياسي» (548)، إنه يمتلك نظرة و

<sup>543 -</sup> محمد رياض وتار، شخصية المثقف في الرواية العربية المعاصرة، 1999، ص: 13.

<sup>544 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 68.

<sup>&</sup>lt;sup>545</sup> – عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 251.

<sup>546 –</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 179.

<sup>547 -</sup> جميل حمداوي، جدلية المثقف و السلطة، ص: 03.

<sup>&</sup>lt;sup>548</sup> – المصدر السابق، ص: 43.

رؤى مستقبلية واسعة الأفاق لو أتيحت له فرصة تطبيقها لسار بالمجتمع نحو طريق النجاح ذلك أنه يمتلك القدرة على تحليل أصعب المسائل مع الثبات على المواقف حتى لو كانت على حساب حياته و مستقبله.

يرفض مثقف جلاوجي الانتماءات الطبقية التي تسود مجتمعه ويرى أن المتضرر الأكبر هم الفقراء « أما الفقراء فقد كشر الفقر أنيابه عليهم ليسحقهم» (549) والرابح و المستفيد، طبقة الأثرياء الذين لا «يزدادون إلا ثراء و طغيانا ... اشتروا كل شيء... القانون... المسؤولين ... و صاروا هم أصحاب القرار »(550). كما يصور الكاتب المثقف على أنه إنسان يحفظ ماء وجهه رغم السلبية، إنسان يفضل الانسحاب على أن يلوث يديه. لذلك فالمثقف جبل على حب الفقراء و هو في الغالب ينتمي إلى طبقتهم و يتخذ موقفا جليلا من ناحيتهم «الفقراء وحدهم هم المبدعون... الفقراء خير الإنسانية لولاهم لامحت كل القيم...» (551). كما يصور الكاتب مثقفه على أنه إنسان حي الضمير و إن فشل في إصلاح واقعه ذلك أنه وجد نفسه يخطب في أمة خرساء، لا تحسن إلا تلويك الشعارات، لأن تغيير الواقع الاجتماعي في نظره «يبدأ من إصلاح السياسة لأن السياسي هو الرأس التي تقود توجهه»<sup>(552)</sup> لذلك فقد المثقف«الثقة في الناس جميعا و انطوى على نفسه بعيدا على الجميع و قد آمن أن هذا النوع من البشر لا يمكن إصلاحه» (553). لقد فضل المثقف الانعزال بعيدا بأفكاره و جسده فأفكاره ليست في متناول الجميع و لو أنه رضا بواقعه و استغل ثقافته لأغراض أخرى لإرضاء السلطة «لوجد نفسه محكوما بموقف سلطة، و بما تمليه عليه كونه مسؤولا فيها، تمنحه عصاها الغليظة و تفرش له بساطها الوفير، فيصبح أسير الموقع لا أسير المعرفة التي أهلته ليكون ذا موقع في مجتمعه. وحين يقبض المثقف على زمام السلطة يستشعر نوعا من العصمة يسوغ له بعض الأفعال و الإدعاءات فليس المثقف قديسا، و كثيرا من الشرور كانت من مثقفين استغلوا مناصبهم استغلالا

549 – عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 187.

<sup>550 –</sup> المصدر نفسه ، ص: 187.

<sup>551 –</sup> المصدر نفسه، ص: 205.

<sup>552 –</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 198.

<sup>553 –</sup> المصدر نفسه، ص: 198.

أنانيا وادعوا العصمة، ورأوا في أفكارهم خلاص البشرية! لأن المثقف في السلطة سيقع ضحية إغراءاتها وهو لن يستطيع تسخير السلطة لنظرياته "المثالية" لأن السلطة هي التي تسخره لآرائها العملية "الواقعية" و لهذا فإنه سرعان ما يتحول عن مثاليته و يصبح وصوليا وانتهازيا يسبح آجلا أم عاجلا، و يصعد على جثث أفكاره، من أجل الوصول إلى مجده. و بهذا تصبح ثقافته وابلا عليه وعلى مجتمعه (554).

### 2- مفهوم السلطة:

لعل لكل مجتمع أو شعب أو أمة في كل زمان ومكان مجموعة من القوانين تحتكم إليها في فصل أمور عدة، تلك القوانين تعرف بالسلطة «القوانين التي تلزم الحكام و المحكومين بمراعاتها و تتفيذها و الاحتكام إليها. كما أنها عبارة عن حقوق و واجبات يلتزم بها المجتمع و الطبقة الحاكمة في إطار عقد اجتماعي و سياسي أو تتازل الشعب عن مجموعة من الحقوق بشكل كلى أو نسبى للحاكم ليوفر للرعية ما تحتاج إليه من مستلزمات ضرورية كالشغل و التعليم و توفير الحرية و الأمان و السكن في مقابل واجبات يقوم بها المحكوم. لكن تبقى السلطة حلم كل فرد في المجتمع، لأنها تتعلق بالامتيازات و الأبهة و المكانة السامية و تتقل الإنسان من مرتبة دنيا إلى مرتبة عليا، و تساهم الرغبة في امتلاك السلطة في إذكاء فتيل الصراعات و الحروب و الانقلابات السياسية و العسكرية، و خلق التفاوت الطبقى و الهرمي، و توليد الحقد الاجتماعي بين العمال من فلاحين و صناع و حرفيين و رعاة ضد المثقفين من جهة و الحكام من جهة أخرى. هذا و يرتبط مفهوم السلطة بالحكم و الحاكم و الفئة الحاكمة أو السلطة التتفيذية»(<sup>555)</sup>و نجد هذا المفهوم للسلطة معتمدا من طرف الكاتب من خلال نصوصه الروائية، يضيف إلى ذلك عملاء السلطة من ذوي النفوذ و المال و هو يصورها على أنها قطب مدمر مشع بالشرور «مغلفة بقناع الإيديولوجية والديماغوجية و الاعتماد على القهر و التسلط و التجبر والتحكم في رقاب العباد أسرا و جبرا» (556) متمثلة في شخصية (الغراب

<sup>554 -</sup> محمد عزام، وجوه الماس، ص: 272.

<sup>.02 -</sup> جميل حمداوي، جدلية المثقف و السلطة، ص:  $^{555}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>556</sup> – المرجع نفسه ، ص: 02.

الحاكم، الجنرال، امحمد لملمد، عزيزة الجنرال...) و كل هـولاء الـذين اعتمـدوا سياسة ردع الفرد «بالقوة المادية و المالية و المعنوية» (557)، فينتج بـذلك صـراع طبقي يكتب النجاح فيه للطبقة الثرية الحاكمة «إنه صراع طبقـات ... طبقـة أثـرت و اغتنت و استوت على عرش المال... و طبقة هوت إلى الحضيض الأسفل فاحتمت بذرع الدين ... و السلطة عندنا تطبق سياسة مـلأ المـلآن و تفريـغ الفـارغ... إنهـا تطبـق نظريـة الناموس» (558).

# -3 العلاقة بين المثقف و السلطة:

سبق و أن ذكرنا أن العلاقة بين المثقف و السلطة تميزت بتاريخ مسن الصراعات منذ الأزل رغم حاجة كليهما للآخر، لكن الحاجة اليوم نقوم على إنشاء علاقة غير شرعية هذه العلاقة من خلال نصوصه. فالمثقف و هو يعيش و اقعا مزريا استطاع أن شرعية هذه العلاقة من خلال نصوصه. فالمثقف و هو يعيش و اقعا مزريا استطاع أن يقرأ في السلطة عطب الوجود، فوقف منها موقف الاحتجاج والتتديد إزاء ما يتعرض له الأفراد من ظلم و تعسف «كان فاتح اليحياوي أكثر الشباب حماسة، و أكثرهم ثورة على مظاهر الاتحراف الاجتماعي و السياسي، و كان يدرك جيدا أن سكان عين الرماد هم ضحية مؤامرة بين من يملكون الدينار و من يملكون القانون »(559) فالعلاقة هنا مبنية على «التحدي و النقد و النضال المستميت و الصراع من أجل تحقيق الحرية و إحقاق حقوق الإنسان و إبطال الباطل و تقويض دعائم الفساد السياسي، و غالبا ما يكون رد فعل أصحاب السلطة اتجاه هذا المثقف العضوي هو استعمال الضغوطات يكون رد فعل أصحاب السلطة اتجاه هذا المثقف العضوي هو استعمال الضغوطات عليها، و مازالت خلفه حتى زجت به في السجن»(561)، إضافة إلى أنواع التعذيب عليها، و مازالت خلفه حتى زجت به في السجن»(561)، إضافة إلى كاملة قضيتها في عليها، و التهميش التي تعرض لها لدرجة الطرد من الوظيفة «خمسة أيام كاملة قضيتها في المحزد دون أن أعرف سببا لذلك»(562) وغالبا ما تلصق السلطة اتهامات عشوائية المحزد دون أن أعرف سببا لذلك»(562) وغالبا ما تلصق السلطة اتهامات عشوائية

<sup>557 –</sup> المرجع نفسه، ص: 02.

<sup>558 -</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 187.

<sup>559 -</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 43.

<sup>560 -</sup> جميل حمداوي، جدلية المثقف و السلطة، ص: 03.

<sup>&</sup>lt;sup>561</sup> – المصدر السابق ، ص: 43.

<sup>&</sup>lt;sup>562</sup> - عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 184.

للمثقف بسبب مواقفه أو لوضع حد له «و ما تهمتى ؟ لم أفعل شيئا ... أنا واثق من براءتى و لا يمكنهم أن يثبتوا على شيئا إلا زورا و بهتانا ... و هو أمر قد يكون ميسورا أمام إغراء المال ... المال قد يشتري ذمم الناس جميعا» (563) و تحتدم شدة التنافر بين الطرفين و يتخذ المثقف موقف رافضا للسلطة، و ما يخفف عنه شدة الوطأة و حدة القلق إدر اكه أن ما يتعرض له «لا يعد شيئا ذا بال ... في معظم بلادنا العربية ألاف المثقفين قضوا عشرات السنوات في دهاليز الزنازين ليخرجوا منها أمواتا أو متدحرجين إلى أرذل العمر أو معوقين وربما لم يخرجوا إطلاق...» (564). إنها أزمة مثقف و لعله مثقف متحدي مادامت السلطة تخافه و تقابله بالصعب و الأسوء فرغم انعكاس هذه المعاملات على حالته النفسية بالسلب إلا أنه يفضل الانعزال على أن «يتصالح مع السلطة و يتكيف مع الواقع و يتأقلم مع النظام و يتحول إلى بوق سياسي و محام يدافع عن النظام السياسي الحاكم و يحمل إيديولوجية السلطة القائمة على شوون البلاد، و يوصلها بعد ذلك في خطاب ديماغوجي إلى الجماهير الشعبية دفاعا عنها و تبريرا لها قصد أن يعطى لها المشروعية و الصلاحية و يغطى بغرباله الفكري و السفسطائي أخطاء و هفوات الطبقة الحاكمة»(565)و تلك هي حال مثقفينا اليوم، فمثقف جلاوجي على الأقل يحفظ ماء وجهه «ويذود عن منظومة قناعته، و أخلاقه، يحكم على نفسه بالعيش في الظلم، دافعا ضريبة موقفه غالية »(566)متسائلا في نفس الوقت بنبرة الحزن و التأسف «إلى متى يستمر مسلسل الكذب و التدجيل و تزييف التاريخ و الضحك على أذقان الجميع...؟ و إلى متى يبيع الكتاب و الأدباء أقلامهم مرتزقة للتافهين و الطواغيت ؟ إلى متى نخدع عيون الناس و نستخفهم حين نصنع من عجوتهم آلهة من خراء ؟»(567). إن مثقف جلاوجي «فاعل ثوري ملتزم بالمبادئ التي يــؤمن بهـــا يقوم بوظيفة التوعية والتتوير والتأطير ويتحول إلى رمز ثوري ومناضل

<sup>&</sup>lt;sup>563</sup> – المصدر نفسه ، ص: 185.

<sup>&</sup>lt;sup>564</sup> – المصدر نفسه، ص: 185.

<sup>&</sup>lt;sup>565</sup> - جميل حمداوي، جدلية المثقف و السلطة، ص: 06.

<sup>566 -</sup> إبر اهيم اليوسف، المثقف والسلطة، ثنائية الوئام و النتاحر، جريدة الزمان العراقية، العدد1373 بتاريخ: 2002/11/25، ص:09.

<sup>&</sup>lt;sup>567</sup> – عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 179.

بروميثيوسي» (568) وإن لم يغير الأحوال فلأنها أمة لا تحب أن تتغير و قد وجد نفسه وحيدا وسط غيلان السلطة يقول الكاتب في مقال له: «ولذلك مازال الحاكم في بلاد العرب يمضي في طغيانه دون الرجوع إلى الشعب و لا إلى طبقته المثقفة و مازال حكامنا يلتصقون بالكرسي العقود كاملة ليتركوها من بعدهم لأبنائهم و أحفادهم و في أخف الأمور لأبناء حزبهم ولا أحد يمكنه أن يؤكد أن المعارضة وصلت في أي بلد عربي .مازال المثقفون عندنا لا يكتبون إلا ما يرضي أسيادهم و إلا فإن إرهاب السجن و الإقصاء لهم بالمرصاد. و لا يفوتني أن أقف احتراما للمثقفين الرائعين على قلتهم حين رفضوا الانبطاح و رضوا أن يعيشوا قناعاتهم و لو كانت مع شظف العيش و لو كان بعدها القتل، و يكفي أن نذكر الكواكبي و الأفغاني و مقدى الشاعر العظيم الذي عاش غريبا و مات غريبا فطوبا للغرباء.

حقيقة أن جهد المثقف يحتاج إلى جهد الاجتماعي و السياسي و لكن نوره الصادق المخلص سيصل إلى القلوب يوما ما و ستعصف رياح التغيير على واقعنا العربي» (569)، عندها نستطيع القول ربما «صدق المثقفون ولو كذبوا » و تنتصر الكلمة على الرصاصة.

تلك هي أهم الملاحظات المتعلقة بجداية المثقف والسلطة، رأينا كيف تجلت داخل النموذج الجلاوجي متمثلة صراعا بين الموت و الحياة، بين الحب و الفجيعة.

بذلك فقد اكتمل النموذج الجلاوجي بعناصره المختلفة و المتكاملة في كل النصوص الروائية و بذلك بدت رؤية جلاوجي الفجائعية واضحة الملامح مستمدة روحها من خلال «التمازج و الانصهار بين الألم و اللذة» (570)، بين الموت و الحياة، إذن هو نموذج يناوب بين الحسرة و اللذة و يولد حسا فجائعيا تجاوز العقائدي إلى الوجود و المصيري. فبناء الوطن و الحفاظ على استقلاله و حمايته هددته قوى داخلية و خارجية، هددت بدورها أمن و استقرار الفرد هو الآخر.

و تبقى القراءة في الأخير غير مستقرة، مختلفة من شخص لآخر، هي رحلة متواصلة عبر تخوم الذاكرة، كل قارئ يمتطى الوسيلة التي يراها مناسبة.

#### 3. قضية الإرهاب:

<sup>568 -</sup> جميل حمداوي، جدلية المثقف و السلطة، ص: 07.

<sup>569 –</sup> عز الدين جلاوجي، المثقف و السلطة و أغلال الموروث، في مقال نشر لجريدة الخبر الجزائرية يوم 2005/09/22.

<sup>570 –</sup> محمد معتصم، الرؤية الفجائعيية، ص: 46.

ربما يوافقنا القارئ لو قلنا أن مصطلح (الإرهاب) نال حظا كبيرا من الانتشار و الرواج و العالمية، لاسيما في العقد الأخير من القرن العشرين إلى وقتنا الحالي، ما لم تنله عدة مصطلحات دولية صراعية أخرى، فتقدم الصفحات الأولى من الجرائد و المجلدات و تخلل صفحات الكتب بأنواعها العلمية و الفكرية و الفلسفية، لقد أضحى مصطلح العصر بالدرجة الأولى، و قبل الدخول إلى صلب القضية و كيفية تصوير الكاتب لها عبر نصوصه الروائية «لابد أو لا من أن نتلمس أصول هذا المصطلح و نتعرف من صاغه كمصطلح يخص حالة معينة و دفع به إلى الساحة العالمية لينتشر و يعم بالشكل الذي أصبح عليه الآن و بالوظيفة التي أنيطت به بشكل مدروس و مبرمج من جهات سياسية و إعلامية عالمية، و هي وظيفة شنيعة ألصقت بنا ضحن العرب بخاصة و الإسلام بعامة حتى باتت أشبه بالهوية التي تحمل أسماءنا ووجوهنا و ملامحنا دون غيرنا من الناس جميعا» (571).

لعل القارئ يتساءل لم ألصق المصطلح بالعرب و المسلمين خصوصا؟ وما أسباب ذلك؟ «إنها أسئلة لا تحتاج في الواقع إلى عناء كبير في البحث عن إجابات لها، فالمؤشر الموضوعي يتوجه ببديهياته ومسلماته إلى جهتين محددتين، هما الصهيونية أولا، والغرب ثانيا، بالنظر لما لهاتين الجهتين من أهداف و غايات من وراء ذلك و تنفيذ هذه الغايات و الأهداف، هي في غاية التعقيد، مثل ما هي في غاية الوضوح.

إن مفردة أو مصطلح الإرهاب لم يكن منذ ثلاثين عاما أو أزيد بقليل يعني شيئا في القاموس السياسي و الإعلامي خارج نطاق معناه اللغوي المعروف، فالرهبة في اللغة تعني الخوف فقط و في ظني أن مفردة "الإرهاب" بمعناها اللغوي لم تكن تستخدم في اللغة قبل حوالي خمسين عاما إلا نادرا و نادرا جدا» (572).

لقد قام مصطلح الإرهاب على أنقاض مصطلح الفداء، فبعد قيام المقاومة الفلسطينية، و بعد فرض العمل الفدائي والفدائيون بذاتهما داخل الوجدان العربي و العالمي، و كتابة قصائد و دراسات تمجد ذلك. أحس الصهيوني بخطر

<sup>571 -</sup> عبد الرحمان عمار، قضية الإرهاب بين الحق و الباطل، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2003، ص: 36.

<sup>572 -</sup> عبد الرحمان عمار، قضية الإرهاب بين الحق و الباطل، ص: 36.

المصطلحات، فجعلوا لها في المقابل مصطلح العمل الإرهابي، و الإرهاب الذي يعنى العمل التخريبي والمخربين، و منه اخذ هذا المصطلح بالنيوع و الانتشار كالوباء<sup>(573)</sup> «و أصبحت تلوكه الأقلام السياسية و الإعلامية و الإعلانية و الأدبية و الفكرية و غير ذلك، و راح يستخدم حسب الأهواء و المصالح العالمية، بعد أن تـم الصاقه بالعرب و المسلمين بعناية و إتقان، و استقر في ذهن الكرة الأرضية أن الإرهاب هو العرب و المسلمون، و أن العرب و المسلمين هم الإرهاب»(574) و فعلا شاع المصطلح بيننا نحن العرب، و أصبحنا أكثر الشعوب استخداما له و تعاملا به ومعه، ربما لأننا أكثر من تضرر من جراء ويلاته، و لأنه تفشى بكثرة في أوساطنا و أصبح مصطلحا يليق بمقامات تعرضنا لها. لكن الملاحظ أنه أنتشر بأنواعه المختلفة حتى بات الأفراد «يختلفون في تصنيف و تحديد هذا الإرهاب» (575)، لقد توسع المصطلح و «لم يقتصر استخدامه في المجال السياسي و الأمني و الإعلامي و حسب، و إنما تعدى ذلك إلى مجالات أخرى متعددة، فقد دخل إلى العوالم الفكرية و العقائدية و الأدبية و انتشر فيها، حتى بات يشكل ظاهرة لافتة أخذت بالتسرب و الدخول في نسيج الحياة الاجتماعية» (576). هو مصطلح رهيب، ثقيل فرض علي كاتبنا حضوره القوى، فكان له وقعه الخاص على كتاباته و هو يصف الظاهرة بقوله : «ليس الإرهاب ظاهرة عارضة وافدة كما يتوهم الكثيرون، العارض الوافد لا يطول و لا يضرب بقوة فيأتى على الأخضر و اليابس، بل للإرهاب جذوره و أسبابه و له منطلقاته و أبجدياته...» (577). لذلك فقد خص الظاهرة بالاهتمام خصوصا أن نصوصه تحكي الراهن بكل شفافية، راهن العشرية السوداء و احتدام المحن على الجزائر في تلك الفترة الساخنة من تاريخها. فالوطن تنازعته كل أشكال و أنواع الإرهاب و كانت الضحية الفرد البسيط الذي وجد نفسه وسط مد و جزر الامتناهيين، فالحاكم و هـو يتآمر مع مساعديه للإطاحة بالوطن، إرهابي يهدد كل من خالف حكمه أو عصيي

<sup>&</sup>lt;sup>573</sup> – ينظر ،المرجع نفسه، ص: 37.

<sup>574 -</sup> المرجع نفسه ، ص: 37.

<sup>&</sup>lt;sup>575</sup> – عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 157.

<sup>576 -</sup> المرجع السابق، ص: 47.

<sup>.2004</sup> معه حميد عبد القادر، يومية الخبر، بتاريخ: 13 ديسمبر - 577 في حوار أجراه معه حميد عبد القادر، يومية الخبر، بتاريخ: 13 ديسمبر - 577 في حوار أجراه معه حميد عبد القادر، يومية الخبر، بتاريخ: 13 ديسمبر - 577 في حوار أجراه معه حميد عبد القادر، يومية الخبر، بتاريخ: 13 ديسمبر - 577 في حوار أجراه معه حميد عبد القادر، يومية الخبر، بتاريخ: 13 ديسمبر - 577 في حوار أجراه معه حميد عبد القادر، يومية الخبر، بتاريخ: 13 ديسمبر - 577 في حوار أجراه معه حميد عبد القادر، يومية الخبر، بتاريخ: 13 ديسمبر - 577 في حوار أجراه معه حميد عبد القادر، يومية الخبر، بتاريخ: 13 ديسمبر - 577 في حوار أجراه معه حميد عبد القادر، يومية الخبر، بتاريخ: 13 ديسمبر - 577 في حوار أجراه معه حميد عبد القادر، يومية الخبر، بتاريخ: 13 ديسمبر - 577 في حوار أجراه أجراء أبي المتعادل الم

أو امره بالقتل و القتل ممارسة إرهابية، و لعل المقطع الموالى يوضح قولنا «بيني و بين رقابكم حبل من مسد إن تجذبوه تتدلى أرجلكم الصفراء ...تبيض أعينكم ... تتهاو ألسنتكم في الهواء... أو ترخوه سيروا و هذا من مبادئ جمهوريتنا العظيمة»(578) و إرهاب ذوي النفوذ و أصحاب المال الذين يرون فيه وسيلة لممارسة كل أنواع القمع و الاحتكار و السيطرة «من يملك المال يملك كل شيء إنه إكسير البشرية، أصحابه يحققون كل ما يصبون إليه سخرت الجميع، الكل خضع لإرادتي و الذين أبوا الويل لهم من سطوتي» (579) إنها عملية سطو و احتكار وسيلتها المال و منفذوها إرهاب امتلكوه فجلسوا على عرش المادة، يخططون و يشيرون بأصابعهم فتنفذ أو امر هم فكتبوا بذلك «تعاسة هذا الوطن الذي لا ينتصر فيه إلا الأقوياء»(580) وحدهم الضعفاء كلما حاولوا المواجهة تراجعوا لأنهم أدركوا أن «لهؤلاء أياديهم الطولى ... و لا ضمائر لهم... نحن بالنسبة لهم كالشعوب المتخلفة بالنسبة المريكا» (581)، و ماذا ترى الشعوب المتخلفة في أمريكا؟ إنها ترى فيها الإرهاب و كذلك ترى الطبقة الضعيفة الفقيرة في الطبقة الثرية الحاكمـة إرهابا لابد من تفادي شروره «إن أردت أن تعيش بينهم بسلام معافى في جسمك و جسدك و بدنك و قدك و قوامك يأتيك رزقك ما يسد رمقك و يستر عورتك فاسكت» $^{(582)}$ ، هكذا هــو إرهاب المال و النفوذ و السلطة، لا يحسن إلا إسكات الفرد بأسلوب تهديد و ردع مادام «الوطن قائم على التزوير» (583)، و إلفاق التهم له لا لشيء إلا لاتخاذه مو اقفا لا نتناسب و مزاجهم «و ما تهمتى؟ لم أفعل شيئا أنا واثق من براءتى و لا يمكنهم أن يثبتوا على شيئا إلا زورا و بهتانا و هو أمر قد يكون ميسورا أمام إغراء المال... المال قد يشترى ذمم الناس جميعا» <sup>(584)</sup>.

من خلال ما سبق نجد أن الكاتب يلصق تهمة الإرهاب بهؤلاء الذين استغلوا طروفهم المناسبة و مكانتهم المرموقة، قبل أن يتطرق إلى توجيه التهمة للإسلاميين،

<sup>&</sup>lt;sup>578</sup> - عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 28.

<sup>579 –</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 195.

<sup>.199 -</sup> المصدر نفسه ، ص: 199.

<sup>&</sup>lt;sup>581</sup> – عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص: 177.

<sup>.68 –</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 68.

<sup>&</sup>lt;sup>583</sup> – المصدر السابق، ص: 245.

<sup>584 –</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 185.

أي أنه حاول تصنيف أنواع كثيرة للإرهاب من أجل توسيع المفهوم أكثر و فتح مجاله، فهو قد كشف الواقع من الداخل لأن الخارج كان معلوما، و المجازر التي عاشها الشعب الجزائري باستمرار كافية لتصوير الوضع، هذا لم يمنع الكاتب من رصد الأجواء و تسليط الضوء عليها، و إصراره على اتهام الجماعات الإسلمية بارتكاب جرائم كبيرة في حق المواطن الأعزل الذي لاقى ويلات الإرهابيين معا (إرهاب السلطة/إرهاب الجماعات الإسلامية) و هو يرسم لنا صورة الإرهابي، ويصور مظهره الخارجي، و كيف أنه تحول من مجرد شخص عادي إلى شخص آخر يلوك بعض القوانين التي تخدمه، و يفتي في مسائل لا شأن له بها، يختار لنفسه مظهرا خاصا و فكرا محايدا و شكلا معينا.

ويرجع الكاتب سبب هذا التحول المفاجئ إلى هشاشة الشخصية ،وتدهور الأوضاع وانتشار الفساد ، فلا يجد الشباب مفرا إلا بممارسة فعل القتل و نقل هذا الداء إلى شباب آخر «بحقن أمخاخهم بفهم جديد لم يألفوه من قبل» (585). يرسم الكاتب مسار التحول عند شخصية المثقف بالشكل التالى:

- شخص عادي \_\_\_\_ اسم حقیقي \_\_\_\_ بمظهر عادي
 شخص آخر \_\_\_\_ باسم آخر \_\_\_\_ (أبو مصعب) سلفي (بسروال قصیر لحیة طویلة+ سواك)

داعية \_\_\_ إرهابي \_\_ نهاية مأساوية (كأن يقتل مثلا)

هكذا هي نهاية الإرهابي، سرعان ما يصبح جثة هامدة نتنة يستحي حتى من الصلاة عليها أو البكاء بعدما كانوا «يكفرون كل من خالفهم، و يرون أنهم الفرقة الناجية و ما عداهم فهم في النار أنت مثلا كافر لأن تحلق لحيتك و أنا كذلك لأنني اكشف وجهي». (586)

و من خلال استعراضه لمشاهد القتل، يوضح الكاتب موقفه من قضية الإرهاب و رفضه القاطع له، و إحساسه الكبير بالفاجعة التي حلت بوطنه «و عادت إلى ذاكرته صور عشرات الجثث السليمة، و الجثث المنكل بأصحابها، جثث بلا عيون، بلا رؤوس ...و التي تعود أن يراها مرماة على قارعة الطريق، هل يمكن أن يكون عزوز ضحية هذا الإرهاب

<sup>&</sup>lt;sup>585</sup> – عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص 244.

<sup>&</sup>lt;sup>586</sup> – المصدر نفسه ، ص: 244.

الذي راح يضرب بجنون البلاد و العباد» (587). إنه مشهد متحرك يعود بذاكرة كل قارئ إلى تلك الفترة الحرجة، التي عاشتها الجزائر، فقد كانت هذه المشاهد روتينية في حياتنا، فلا ننام إلا على وقعها، و لا نستيقظ إلى على الأسوء منها.

كما يورد الكاتب أخبارا يبرز من خلالها جرائم الإرهاب و كيف أنه كان موضوع الساعة فاستولى على عقول الصحافة والإعلاميين و نشر الخوف و الرعب في أوساط الوطن و المواطنين «فتحت جريدة الشروق اليومي، أول عنوان صادفني هو مجزرة في المدية، اختطاف سيناتور في تبسة، قوات الأمن تقضي على ... عشرين إرهابيا من ثم لاذوا بالفرار إلى الجبال المجاورة...» (588).

ألا يحس القارئ و لا يستشعر حجم الكارثة التي حلت بوطنه خلال العشرية السوداء من خلال هذا المقطع ؟ فلا شيء يوحي بالتفاؤل !! و كأن بالكاتب يريد أن يشاركه القارئ حزنه و يحمل معه ثقل المأساة، كيف لا و المأساة محفورة في ذهن كل ذات جزائرية غيورة على وطنها.

من خلال هذا التحليل الموجز نخلص إلى أن الكاتب صور الإرهاب على أنه مفهوم شاسع، و متتوع، و رهيب في نفس الوقت، هذا ما يدعونا للتساؤل هل كل ما يحدث و حدث في الجزائر سببه الأصوليين الإرهابيين!! نجيب بقولنا أن الوطن لا يستحق منا كل هذا النفاق، بقدر ما يستحق منا الحفاظ عليه. و الإرهاب هو جمرة الأصولية الملتهبة لكنها تخفي تحتها جمرات أخر لابد من إطفائها و إلا ستستعر لا محالة ذات يوم. كما أنه لابد من محاولة كسر تلك التناقضات و الاختلافات بين الطبقات لأن هذه الانقسامات الطبقية تعد سببا في انتشار ظاهرة الإرهاب بنوعه الثاني العنيف كردة فعل من الطبقة الفقيرة على إرهاب الطبقة الغنية التي لا تحسن ألا أن تلوك الشعارات فهي «تقف مع أولي الأمر و النهي لتدافع عن امتيازاتها تحت شعارات واهية مثل حب الوطن والجزائر فوق كل اعتبارو لا علاقة لهم بالوطن إلا في مناسبات يرفعون فيها العلم و يرددون نشيدا لا يحفظونه كله أو لا يحفظونه على الإطلاق ناهيك عن فهمه» (589)، و في هذه الحالة لا تجد الطبقة الثانية «إلا أن تنكفئ

<sup>&</sup>lt;sup>587</sup> – عز الدين جلاوجي، رأس المحنة ، ص: 247.

<sup>&</sup>lt;sup>588</sup> – المصدر نفسه ، ص: 208.

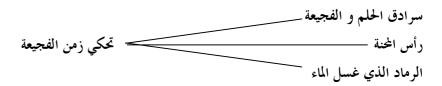
<sup>&</sup>lt;sup>589</sup> – المصدر نفسه ، ص: 187–188.

على نفسها أو تتحول إرهابا لأن كل الطرق الأخرى سدت أمامها رغم أنهم يدركون أن ذلك فعل الحمقى الذين يركبون موجة الثورة فينتحرون، يحطمون أنفسهم و أوطانهم (590).

من ذلك فنحن نجد أن الكاتب، قد كتب عن الإرهاب بعمق و حلل الظاهرة اجتماعيا و نفسيا و نحن بحاجة إلى كتابة من هذا النوع لأن الرواية التي تتاولت ظاهرة الإرهاب عندنا في الجزائر اتسمت بكثير من التسرع و الارتجالية كما اعتمدت لغة الإعلام و الصحافة، كأنها روبورتاجات أو عمليات إحصائية لضحايا الإرهاب.

### رؤية الكاتب الفجائعية من خلال مكونات الخطاب:

أ. من خلال الزمن: إن ما يجلب انتباه القارئ من خلال النصوص الروائية هو جمالية عناوينها عندما يستعين الروائي بتقنية العدول و الانحراف معتمدا لغة شعرية، و لعل واحدة من تلك القراءات تتحرف نحو الزمن، و العناوين تلتقي فيما يلي:



فالقارئ مثلا و هو يلج عالم رواية سرادق الحلم و الفجيعة، يكتشف أنها تجمع بين زمانين، زمن قد مضى و هو ما يعنيه الكاتب (بالحلم)، أي زمن المدينة أيام كانت تتعم بالحسن و الجمال و الطهارة، قبل أن تدنسها يد الغراب و مساعده لعن و المقطع التالى يوضح ذلك:

أولم تكوني يوما ابتسامة بريئة أرصع بها قلبي المتوهج ؟ أولم تكوني يوما نورا يملأ الآكام الضاحكة ؟ أولم تكوني يوما ...موجا ...شوقا يدغدغ أعماقي بأوتاره الرنانة هل تذكرين حبيبتي...(591)

<sup>590 –</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة ، ص: 188.

<sup>591 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 20.

فهو يسترجع زمنها في ذاكرته ليعرف القارئ أنه كان بالمدينة زمن جميل ذات يوم. أما الزمن الثاني فهو زمن الحاضر الزمن الواقعي الذي تعيشه المدينة، فالكاتب لا يرى أملا في استرجاع الزمن الضائع و قد حكم المدينة الغرباء و توالت عليها الأزمات والمحن، فتحولت إلى مجرد مومس تضاجعها الأحذية جهارا «كل شيء قد التهى ... و كل شيء قد زال و لم يبقى من أمل لهذه المدينة المومس ...لقد حذرتها منذ البداية قلت لها ألف مرة: ؟إن الطريق الذي سلكته أمت...لغز...سيفقدك كل شيء...و هاهي تنتهي إلى مومس تضاجعها ..»(592)، إذا لا أمل للوطن في هذا الزمن المفجوع، و بذلك التضحت رؤية الكاتب الفجائعية نحو هذا الزمن.

و نتابع خيط الفجيعة عبر رأس المحنة 1+1=0، بتركيبة العنوان كاملة (مضاف و مضاف إليه) إحالة إلى الغرابة و الغموض وعدم وضوح المعنى، فهل أخطأ الكاتب في لغة الحساب و جعل عملية 1+1=0 بدل اثنين ؟ تلك قراءة و تحليل ساذجين، إننا بقراءتنا للرواية و تمعن معانيها اكتشفنا صحة العملية، فهي عملية صحيحة في الزمن الجزائري فكل قيم الزمن الماضي (زمن الثورة) مضاف إليها قيم الرمن الماضي الحاضر أصبحت لا تساوي شيئا، عندما فقد الوطن هيبته و قيمته و وضع بين سندان السلطة و مطرقة الإرهاب بأشكاله المتنوعة ما دفع الكاتب للقول: «أنى للحب أن يشرق و سحائب الدم ماز الت تهدر حوله ...؟» (593).

فكل شيء تلوث بدم الخيانة في هذا الوطن الضحية، تحول بذلك ما كان صالحا إلى فاسد حتى الأسماء لحقتها لعنة الفساد، و نترك شخصية عمي صالح تعبر عن هذا الموقف و هي التي عاشت مرحلة الثورة ثم مرحلة الراهن المأساوي «لقد بقيت وحدي...من يقف معي في هذه المدينة المتوحشة? عجزت...ما قدرت أن أواصل المسيرة...الطريق صعبة...ملآنة بالأشواك و المطيات...وأنا أبدلولي حتى اسمي... كنتم تسمونني صالح الرصاصة هم الآن أسموني صالح المغبون...صالح المجنون» (594) فالمقطع يفوح برائحة الفجيعة، و رؤية الكاتب الفجائعية تبدو جلية و ظاهرة الملامح من خلال الزمن.

<sup>&</sup>lt;sup>592</sup> – عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة ، ص: 67.

<sup>&</sup>lt;sup>593</sup> - عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 13.

<sup>&</sup>lt;sup>594</sup> – المصدر نفسه، ص: 47.

و تستمر رؤية الكاتب الفجائعية في الرماد الذي غسل الماء، أين يكتشف القارئ الختلالا للموازين و تبدلا للوظائف، فمن يغسل من؟ أليس الماء رمز النقاء و الحياة؟ أليس من يصدر عنه فعل الغسل؟ إذن فهو تشويش مفتعل من طرف الكاتب يوحي بتشويش للزمن عندما فقد خطيته و تغيرت حركته، فالماء كان في زمن قد مضررمزا لكل ما سبق ذكره أما في الزمن الحاضر فقد فقد صلاحياته في فعل الرماد، الزمن رماد، زمن سواد، زمن سكون، و السكون خاصية الموت، و الموت يوحي بالفجيعة ...تلك إدانة واضحة للزمن الحاضر رؤية الكاتب المأساوية الفجائعية لله إنه يتأسى على زمن قد مضى «إيه يا زمن نانا» (595)، وقوله «اللعنة على هذا الزمن» و «الزمن الخائن» (595).

ب. من خلال الشخصيات: تلونت الشخصية في النصوص الجلاوجية بلون الفجيعة فأصبحت بذلك نهبا للقلق والحيرة والضجر، ومن أمثلة ذلك في نص سرادق الحلم و الفجيعة:

الشخصية الرئيسية: التي تحكي سيرتها المفجعة مع مدينتها المومس قائلة: «وحدي أنا و المدينة... ثكلت الهوى ...ثكلت السكينة...» (598)

فافتقاد الشخصية للسكينة و الهدوء و الاستقرار، مظهر من مظاهر الفجيعة، ثم انظر معنا في هذا المقطع عندما يفقد كل خيط للأمل فيها و منها قائلا: «مالذي صيرك كالهواء أعدو خلفه...أضمه إلى صدري بحرقة ثم أفطن على الفجيعة» (599)، و قولها: «تجشأ كل شيء من حولي ... يتسربل أسمال الفجيعة» (600)، فهذه المقاطع و أخرى لم نذكرها هي عنوان للفجيعة، مثلتها كآبة الشخصية و خيبتها من المدينة و ضيقها و قلقها و فقدها لكل شعاع للحب و الأمل و بالتالي اتضحت رؤية الكاتب الفجائعية من خلال ذلك .

<sup>.13:</sup> صوز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص $^{595}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>596</sup> – المصدر نفسه، ص: 24.

<sup>&</sup>lt;sup>597</sup> –المصدر نفسه، ص: 121.

<sup>598 –</sup> عز الدين جلاوجي،سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 08.

<sup>&</sup>lt;sup>599</sup> - المصدر نفسه ، ص: 25.

<sup>600 -</sup> المصدر نفسه، ص: 100.

أما في نص رأس المحنة فنجد مظاهر الفجيعة ممثلة تقريبا من خلال كل الشخصيات فلو أخذنا على سبيل المثال لا الحصر شخصية المثقف منير، الذي عاش الفجيعة في عدة مواقف و هو عبر هذا المقطع يحكى تفاصيلها و أثرها المؤلم علي حياته «الوضع أصبح أكثر تدهورا... مستوى المعيشة أصبح مفزعا ...حرية السرأي حمامـة مشنوقة في كل مكان...بطالة سافرة أو بطالة محجبة» (601)، و هو مفجوع في تدني مستوى الثقافة «تدن لمكانة العلم و مكانة أهله حتى غدوا محل احتقار الدهماء و الرعاع... الأقلام النزيهة غدت بين فكين...فك الإرهاب و أصحاب المصالح و فك أصحاب الأمر و النهى... مستنقعان يجب أن يسبح قلمك فيهما أو فالويل له...» (602) و هو مفجوع في ذاتــه «حالتي النفسية تكاد تنهار...أسناني تتساقط بشكل عجيب و كنت أقوم بلمها بلساني و أرمي بها على الأرض مندهشا متعجبا...و الذي كان يحيرني هو سقوطها دون آثـــار للـــدم»<sup>(603)</sup>، و مفجوع في الإرهاب و من حصد أرواحهم «ظل عبد الرحيم يلح في الحضور داخل مخيلتي ...صمته الرهيب ...أحلامه العراض...خيباته المتكررة...جرحه الذي لعقناه و سكتنا كما تعودنا أن نسكت على الخيانة...هو و مئات الضحايا من قتلهم ؟ من تقلد قطرات دمهم...؟» (604)، إنه تقاطع لكل مظاهر الفجيعة في شخصية واحدة فما هو حجمها في الشخصيات الأخرى...؟، لننتقل إلى رواية الرماد الذي غسل الماء أين تفاجئنا كل الشخصيات بكل فجيعتها، و كل شخصية تروي سيرة فجيعتها بطريقتها الخاصة بداية من أفقر الطبقات إلى أكثرها ثراء فلو اخترنا شخصية عمار كرموسة لاكتشفنا أنه مفجوع من كل النواحي خاصة النفسية و الاجتماعية يقول في ذلك«أنت تعرف يا حضرة الضابط واقعنا المرزري...كل الأبواب غلقت في أوجهنا ...اليتم ...الفقر ...البطالة...فتصعلكنا و تشردنا...مرة لنكسب لقمة العيش و مرة لننسي...ومرة لننتقم...أنا تجاوزت الأربعين...لا بيت...لا مال...لا...أليست حياة كلاب ؟ »(605) أليست حياة كلها فجيعة عبّرت عنها الشخصية قاصدة نفسها و أمثالها من اللذين يعانون مرارة الفجيعة في صمت. أما شخصية سالم فهي مفجوعة من نواحي عدة، مع

<sup>601 -</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص: 171.

<sup>602 –</sup> المصدر نفسه ، ص: 172

<sup>- 30</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة ، ص: 172.

<sup>604 -</sup> المصدر نفسه ، ص172.

 $<sup>^{605}</sup>$  – عز الدين جلاوجي ، الرماد الذي غسل الماء، ص:  $^{605}$ 

الزوجة، مع الأولاد...و نتركه يروي فجيعته بنفسه «آه يا سالم قفر بيتك و خلا...صار فندقا للنوم...» (606)، إضافة إلى اضطراباته النفسية المتواصلة في جرو أفقده رجولته. حتى حرية تعبيره فتمنى «لو فقد صوابه، و اتزانه و نسزل في كل ما هرو أمامه تهميشا و تكسيرا...تمنى لو كان مجرد فلاح فقير يرعى شويهات، و يأكل كسرة شعير تصنعها أنامل زوجته تمنى لو لم يكن أصلا في هذا الوجود ... ما معنى أن تملك المال و العقار و... ثم أنت مضطرب الروح و النفس؟ » (607). من خلال هذا المقطع نقف على محطات هي عنوان للفجيعة و الألم:

-زواج غير منسجم.

-زواج بائس أدى للشعور بالنقص و الإثم و الذنب.

-زواج مرير أفقد الشخصية اتزانها و هدوءها و رجولتها و كبرياءها رغم الشراء فالفجيعة قد تمس كل الطبقات و الأمثلة كثيرة في الرواية نكتفي بعرض النموذجين السابقين فقط لنخلص إلى قولنا بأن رؤية الكاتب الفجائعية توحدت عبر النصوص الثلاث من خلال الشخصية المكون الأساسي في العمل الأدبي، لعل القارئ لمس معنا أن الشخصيات طغى عليها السهوم و الشرود والحيرة و القلق واليأس، فهي تعاني الغربة والاغتراب وإن فرقتها المستويات المعيشية الطبقية و الثقافية فقد جمعتها الفجيعة.

ج.من خلال الفضاء: رأينا كيف يكتسب الفضاء مكانة كبيرة في أي عمل روائي فهو «يفسح لكل مكونات النص بما في ذلك الفكرة الشعرية أي تلك التي يتمحور حولها النص الروائي، و يريد تبلبغها وتوصيلها إلى القارئ، كتعرية المخبوء و كشف المعمى، و انتقاد حالات الضياع و التردي و البؤس الاجتماعي و الإفلاس الاقتصادي و التوريم السياسي و الانحلال الخلقي و اهتراء الأفكار و الرؤى» (608)، لذلك فالفضاء الروائي فضاء فجائعي «و الفاجعة هنا بمعنى الشعور بالأسى اتجاه شيء عزيز و الشيء العزيز في الروايات» (609) كما

<sup>606 –</sup> المصدر نفسه ، ص: 88.

<sup>607 –</sup> المصدر نفسه، ص: 65.

 $<sup>^{608}</sup>$  – محمد معتصم، الرؤية الفجائعية، ص:  $^{608}$ 

<sup>609 -</sup> المرجع نفسه، ص: 133.

تابعنا هو الوطن، محنة وطن تتاهبته الرغبات و الشهوات و اشتد الصراع بين الموت و الحياة، فالمدينة المومس و حارة الحفرة، و عين الرماد ما هي إلى مدينة واحدة مفجوعة التي تشكل وطنا مفجوعا يؤول نحو التردي والانحطاط من خلال اختيار المومس بدل الطاهرة، و اختيار الحفرة بدل الربوة، والرماد بدل الماء. إنه فضاء مفجوع نفخت رؤية الكاتب الفجائعية من روحها فيه، والنماذج التالية توضح ذلك:

1 -«آه مدینتی...

عفوا أقصد آه حبيبتي...

لماذا تهرب منا اللحظات الرائعة الجميلة ؟

لماذا ينفطر عقد الأحلام بيننا دائما ؟

ما الذي صيرك كالهواء أعدو خلفه...

أضمه إلى صدري ثم أفطن على الفجيعة $^{(610)}$ .

2 -«كل شىء فى هذا الوطن يفرقنا...

الحزن وحده كفيل بجمعنا...» (611)

- «لماذا يموت كل شيء في وطنى...وحده الموت يبقى حيا» (612).

 $^{(613)}$ کل هذا الوطن عین الرماد...»-3

د-من خلال اللغة: تعتبر اللغة ركنا أساسيا و «رئيسيا في التعبير عن الأفكار ومكون من مكونات الخطاب الروائي» (614) وبما أن النصوص تلونت بلون الفجيعة فاللغة جاءت حميمية انطلاقا من أنها في روايات الفجيعة «تكون حميمية وتكون حميمية على حالات و أوضاع فاتت أو حالات وأوضاع مقبلة» (615)، فاللغة بذلك تلعب دور الكاشف عن «الرؤية الفجائعية لذلك نجد أسلوب

181

<sup>610 -</sup> عز الدين جلاوجي، سرادق الحلم و الفجيعة، ص: 25.

<sup>611 -</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة، ص 154-155.

<sup>612 -</sup> المصدر نفسه ، ص: 157.

 $<sup>^{613}</sup>$  – عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء، ص:  $^{613}$ 

<sup>614 -</sup> محمد معتصم، الرؤية الفجائعية، ص: 134.

<sup>615 -</sup> المرجع نفسه ، ص: 134.

النداء والتعجب والاستفهام ونقط الحذف» (616) إضافة إلى ألفاظ التوجع والتضر التي وظفت بشكل لافت للانتباه:

- •ثكلت الهوى ثكلت السكينة (التضجر و الشكوى)(617).
  - لا دفء في القلب الحزين (التضجر والشكوي)(618).
- •و أنا الغريب ... أجرع الفزع المرير (الحذف+ ألفاظ التوجع)(619).
  - •آه مدينتي... (اسم فعل التوجع آه)<sup>(620)</sup>.
- •و انسحبت بعيدا أتجرع مرارة الفجيعة (ألفاظ الفجيعة: مرارة +فجيعة) (621). و في نص رأس المحنة نرصد الأمثلة التالية:
  - إيه يا زمن نانا ... (التحسر).
  - •آه أُمّا علجية ... (اسم فعل التوجع آه).
  - آه تذكرت القرية (اسم فعل التوجع آه).
    - •يا ويح ذياب ... (النداء + التحسر).
  - •آه أيها الطيب البريء من قتلك؟ (اسم فعل التوجع+النداء+الاستفهام).
- لماذا يارب عشرات السنوات والدماء تجري وديانا (استفهام+التوجع) (622). و قد ألفينا نفس الأساليب في الرماد الذي غسل الماء:
  - - آه أيها الموت! (فعل التوجع آه+ النداء).
  - يكفيني ما وقع من فواجع (من خلال لفظة: فواجع).
  - •وحده الصمت الرهيب يدثر القلوب....(كل الألفاظ توحى بالفجيعة).
    - •وحده الحزن يبرعم على الوجوه...(الحزن).
      - و تتهد دون شعور منه ....(التتهد).
    - •يا رب ما ذنبي و ما ذنب البراءة ؟ (الاستفهام+ النداء).

<sup>616 -</sup> المرجع نفسه، ص: 134.

<sup>-617</sup> عز الدين جلاوجي: سرادق الحلم و الفجيعة، ص-617

<sup>618 –</sup> المصدر نفسه، ص:08.

<sup>619 -</sup> المصدر نفسه، ص: 10.

<sup>620 -</sup> المصدر نفسه، ص: 24.

<sup>621 -</sup> المصدر نفسه، ص: 34.

<sup>622 -</sup> عز الدين جلاوجي، رأس المحنة ، ص: 13.

•ليس في الحياة ما يبعث على السعادة (التشاؤم) (623).

إضافة إلى هذه الأساليب، فمعجم الكاتب اللغوي كله مأساوي يعبر من خلاله عن الفجيعة بملامحها الدالة عليها كالموت و الخراب... وهذا ما يوضّح أكثر أنّ اللغة هي «ذاتها العمل فلا يمكن سلخها عن جسد العمل الأدبي ومن خلال الروايات تجسيم حقيقي للمسألة اللغوية الإبداعية حيث لا تتسلخ اللغة عن المحتوى وبناء العمل» (624).

ويبقى التميز صفة كل مبدع، ليجعل لنفسه معجما خاصا به، و أسلوبا يميزه باعتباره «الوظيفة المركزية المنظمة للخطاب، وهو يتولد من ترافق عمليتين متواليتين في الزمن، متطابقتين في الوظيفة هما: (اختيار) المتكلم لأدواته التعبيرية من الرصيد المعجمي للغة ثم (تركيبها) تركيبا يقتضي بعضه قواعد النحو، كما يسمح لبعضه الآخر التصرف في الاستعمال» (625).

أخيرا نؤكد أن رؤية الكاتب الفجائعية قد تجلّت من خلال كل مكونات الخطاب، فرواياته تحكي الفجيعة بعمق، لذلك فهي محور ثابت بينما الشكل أو البناء ظلل محورا متغيرا عند الكاتب، و مع ذلك يفتح الكاتب نوافذا هي بمثابة إشراقات يترقب من خلالها القارئ شعاعا للأمل.

<sup>623 -</sup> عز الدين جلاوجي، الرماد الذي غسل الماء،ص: 36.

<sup>624 -</sup> محمد معتصم، الرؤية الفجائعية، ص: 22.

<sup>625 -</sup> عدنان بن ذريل، النص والأسلوبية بين النظرية والتطبيق، منشورات إتحاد الكتاب العرب، دمشق دط ،1998، ص: 46



### خاتمة

من المفيد في ختام هذه الدراسة أن أسجل أهم النتائج التي توصلت إليها بعد قراءتي لروايات الكاتب عز الدين جلاوجي على التوالي:

- سرادق الحلم و الفجيعة
- رأس المحنة (1+1=0)
- الرماد الذي غسل الماء.
- \* إن الرؤية الفجائعية في النصوص الروائية الجلاوجية تتحكم في جل مكونات العمل الروائي:

في الفضاء، في الشخصية الروائية، و في الأحداث التي تتقهقر و تتحدر، و في الزمن و في النرمن و في النرمن و في السرد الذي يتدفق بسرعة، وفي معجم الكاتب الفجائعي الذي سادته ألفاظ الفاجعة كالسواد، والرماد، و المحنة، و الفجيعة والحزن و المرض و الجنون و الموت.

- \* مع اعتبار تلك الرؤية، موقفا و إحساسا اتجاه العالم الخارجي اتجاه الذات و قد توحدت عبر النصوص الثلاث، فأصبحت بذلك موقفا ثابتا.
  - \* إن اللغة في روايات الفاجعة تكون حميمية، و تكون حامية مليئة بالتأوهات و التأسف على حالات و أوضاع فاتت. أو حالات و أوضاع مقبلة، فاللغة من ذلك مظهر من مظاهر الكشف عن الرؤية الفجائعية.
    - \* يكتسب الوصف في رواية الفجيعة مسحة سوداوية اتضحت من خلال النصوص .
- \* من أهم الشخصيات الحاملة لمظاهر الرؤية الفجائعية، شخصية المثقف و غالبا ما كان هو نفسه الكاتب.
- \* كما يمكنني أن أسجل أن روايات جلاوجي تغلب عليها المسحة الحوارية ( Roman ) و الذي يقوم جوهره على تعدد الخطابات و الأصوات المختلفة في الرواية، تتحاور فيما بينها متأثرة بمختلف القوى الاجتماعية من طبقات و مصالح فئوية، و هي تعبر عن نظرتها بمعزل عن رؤية الكاتب أو الروائي، متجاوزة بذلك أحادية الخطاب الموجود بالأدب الملحمي.

\* وكذا تعدد تقنيات السرد عند الكاتب، فقد ألفنا تقنية القصة داخل الرواية، و المونولوج الداخلي، و الحلم، الرمز، الغرائبية و العجائبية، الخيال و التناص، المثاقفة و الشعرية... الخ.

\* ومنه فالرواية في الجزائر من خلال نصوص جلاوجي، تمارس حداثتها من خلال ما تحققه من عدول عن تلك التيمات المألوفة، و لعل أبرز مظاهر التجديد تتم على التحول المستمر الذي تجريه الرواية في بنيتها و خطابها و ثورتها على التقليد، فالنصوص الجلاوجية رحلة في التجريب عبر التجديد، و هي تخوض مغامرة الشكل و عدم الاستقرار عند شكل نهائي.

هذه النقطة تقودنا إلى نقطة أخرى مفادها أن روايات الكاتب تتحرك و تدور حول محورين أساسيين: أحدهما ثابت و قد مثلته الرؤية الفجائعية والثاني متغير وقد مثله الشكل، و منه تفكيك لعنوان البحث: الرؤية و البناء في روايات عز الدين جلاوجي، وهي إشارة إلى أن الخطاب الروائي الجزائري الجديد يهتم بالشكل و المضمون معا.

\* نصوص جلاوجي نصوص مختلفة نصوص تؤسس لكتابة جزائرية جديدة، تكتب أوجاعا جديدة، و تتحرك في فضاءات أخرى بأسلوب فني حداثي، تشبع بفتوحات الكتابة السردية، و إنجازاتها في الغرب و في الشرق فهي نصوص خطيرة ترتقي إلى حالة الشهادة الإبداعية التي ترصد واقع المثقف و صراعه مع السلطة، و اضطهاد الفرد ، وحرمانه الأمن و الأمان نتيجة حصار الإرهاب له بأنواعه المختلفة، إنها تحكي الراهن علنا. كما تزيل هذه النصوص الحجب عن حقيقة المعاناة التي يعيشها الأنا في فضاءات الآخر، كما تسلط الضوء على ميكانزمات اشتغال هذا الأخير الذي لم يتخل يوما عن نواياه الاستعمارية و الاستعبادية في جميع المجالات.كما أنها نصوص ترسم فاجعة الإخفاق، و تعرى حقيقة الوجه المتوحش لفضاء المدينة و زيفه.

من خلال كل مكونات الخطاب، و من خلال هذه الدراسة أجد أن النموذج (حياة/موت) يطوق كل النصوص الروائية الجلاوجية، كما أجد أن الكاتب ينطلق من هذه الثنائية لبناء نصوصه.

أخيرا، لعلي من خلال بحثي المتواضع هذا، استطعت أن أضيف جديدا للدراسات الروائية التطبيقية الجزائرية، و التي تتطلب منا أكثر اهتماما وأخص بالذكر الرواية الجديدة في الجزائر، و أنا لا أجزم أنى ببحثى هذا، استطعت الإلمام بكل التفاصيل، و

لكني آمل في أني قدمت شيئا جديدا للقارئ ، وذلك لإيماني القوي بأن النصوص ظلت عميقة كلما غصت فيها، و أشير إلى أن مناطق كثيرة منها مازالت عذراء، و مجهولة كشفت منها أشياء و غابت عني أشياء. هذا ما يؤكد أن الرواية جنس أدبي شديد المرونة، فسيح الأرجاء، متعدد البني و الصور و الأشكال، و وجودها مرتبط بالإنسان، وحدها قادرة على أن تحكيه، و تبقى عديمة القيمة مالم تتعرض لقراءة واعية، فالنصوص الروائية نصوص تراودك عن نفسها، ثم سرعان ما تستعصي... إنها تحتاج و تتطلب قراءات متعددة، و مع ذلك تبقى مفتوحة.

و الله نسأل

التوفيق

# قائمة المصادر و المراجع

### فائمة المحادر و المراجع

### -المصادر -

- 1. القرآن الكريم
- 2. عز الدين جلاوجي، الفراشات و الغيلان، رابطة أهل القلم، سطيف، ط2، 2006.
  - 3. سرادق الحلم و الفجيعة، دار هومة للنشر و التوزيع، الجزائر، ط1، 2000.
    - 4. رأس المحنة، دار هومة للنشر و التوزيع، الجزائر، ط2، 2004.
  - 5. الرماد الذي غسل الماء، دار هومة للنشر و التوزيع، الجزائر، ط1، 2005.

### - المراجع -

- 1. إبراهيم نبيلة، فن القص بين النظرية و التطبيق ، سلسلة الدراسات النقدية، مكتبة غريب.
- 2. ابن ذريل عدنان، النص و الأسلوبية بين النظرية و التطبيق، دراسة، منشورات إتحاد الكتاب العرب، دمشق، د ط، 1998.
  - 3. ابن منظور، لسان العرب، المجلد الثامن، ط 03، دار الفكر، دار صادر، د،ت.
    - 4. أبو ديب كمال، في الشعرية، مؤسسة الأبحاث العربية، بيروت، ط.1، 1987.
      - 5. أدونيس، زمن الشعر، دار العودة، بيروت، ط.2، 1978.
      - 6. أدونيس، صدمة الحداثة، دار العودة، بيروت، ط.4، 1983.
- 7. بن هدوقة عبد الحميد، الجازية والدراويش، المؤسسة الوطنية للنشر و التوزيع، الجزائر، ط.1، 1983.
  - 8. بنيس محمد، ظاهرة الشعر المعاصر في الغرب، دار العودة ، بيروت، ط1، 1979.
  - 9. بوذيبة إدريس، الرؤية و البنية في روايات الطاهر وطار، دراسة نقدية، منشورات جامعة منتوري، قسنطينة، ط1، سنة2000.
- 10. بوشوشة بن جمعة، التجريب و ارتحالات السرد الروائي المغاربي، المغاربية للطباعة و النشر و الإشهار تونس، ط1، 2003.
  - 11. بويجرة محمد بشير، بنية الزمن في الخطاب الروائي الجزائري1986،1970م، المؤشرات العامة في مبنى الزمن و النص، ج1، دار الغرب للنشر و التوزيع.
  - 12. بويجرة محمد بشير، الشخصية في الرواية الجزائرية (1983/1970)، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر.

- 13. التوحيدي أبو حيان، الإمتاع و المؤانسة، تحقيق و تغليف و فهرست غريد الشيخ محمد الشيخ، ط.1، 2004، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان.
- 14. الحاوي إيليا، الشعر العربي المعاصر، بدر شاكر السياب، ج1، البواكير، دار الكتاب اللبناني، بيروت.
  - 15. حبار مختار، شعر أبي مدين التلمساني، الرؤيا و التشكيل، منشورات إتحاد الكتاب العرب، سوريا.
- 16. حسين سليمان، الطريق إلى النص، مقالات في الرواية العربية، منشورات إتحاد الكتاب العرب، 1997.
  - 17. الحلاق محمد راتب، النص و الممانعة، منشورات إتحاد الكتاب العرب، 1999.
  - 18. الدراج فيصل، نظرية الرواية و الرواية العربية، المركز الثقافي العربي، بيروت، لبنان، الدار البيضاء المغرب، ط1، سنة 1999.
    - 19. ديوان امرئ القيس، تحقيق: حنا فاخوري، دار الجيل، بيروت.
    - 20. الرقيق عبد الوهاب، في السرد در اسات تطبيقية، دار محمد على الحامي، ط1-1998.
    - 21. رماني إبراهيم ، الغموض في الشعر العربي الحديث، ديوان المطبوعات الجامعية، 1991، الجزائر.
    - 22. الزعبي أحمد، في الإيقاع الروائي، دار المناهل للطباعة و النشر و التوزيع، بيروت، ط.1، 1995.
  - 23. سحلول مصطفى حسن، نظرية القراءة و التأويل الأدبي و قضاياها، دراسة، منشورات إتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2001..
    - 24. سعيد خالدة، حركية الإبداع، دار العودة ، بيروت، 1979.
    - 25. سويرتي محمد،النقد البنيوي و النص الروائي ، إفريقيا الشرق ، الدار البيضاء، ط.1.
      - 26. شرشار عبد القادر ،الرواية البوليسية،منشورات اتحاد الكتاب العرب،دمشق، 2003
    - 27. الصالح نضال، المغامرة الثانية، دراسة في الرواية العربية، منشورات إتحاد كتاب العرب، سنة1999م.
  - 28. الصالح نضال، النزوع الأسطوري في الرواية العربية المعاصرة، اتحاد دار الكتاب العرب، دمشق.
    - 29. صحراوي إبراهيم، تحليل الخطاب الأدبي، دار الأفاق، الجزائر، 1999م، ص: 207.
    - 30. عزام محمد ، وجوه الماس ، البنيات السردية في أدب علي عقلة عرسان، منشورات إتحاد الكتاب العرب، دمشق، 1991.

- 31. عزام محمد ، النص الغائب، تجليات التناص في الشعر العربي، دمشق، 2001.
- 32. عزام محمد، تسوية الخطاب السردي دراسة، من منشورات اتحاد الكتاب العرب..
  - 33. نعيسة جهاد، في مشكلات السرد الروائي، إتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2001.
    - . 34 العلاق على جعفر، الشعر و التلقى، دار الشروق، عمان، 1992.
- 35. عمار عبد الرحمان، قضية الإرهاب بين الحق و الباطل، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2003،
- 36. عيلان عمر، الإيديولوجيا و بنية الخطاب الروائي،دراسة سوسيو بنائية في روايات عبد الحميد بن هدوقة منشورات جامعة منصوري، قسنطينة، 2001م.
  - 37. الغذامي محمد عبد الله ، الخطيئة و التكفير من البنوية إلى الترشيحية، دار الآداب، بيروت، ط.1، 1993.
    - 38. فروخ عمر، ابن طفيل و قصة حي بن يقظان، دار لبنان للطابعة و النشر، بيروت لبنان.
  - 39. فريجات عادل، مرايا الرواية، دراسة تطبيقية في فن الرواية، منشورات إتحاد الكتاب العرب 2000.
    - 40. فيدوح عبد القادر، دلائلية النص الأدبي، المؤسسة الوطنية للنشر و التوزيع، د.ط، الجزائر.
      - 41. فيلالي حسين، السمة و النص السردي، منشورات دار أهل القلم الجزائري، 2003.
    - 42. قاسم سيزا أحمد، بناء الرواية، دراسة مقارنة لثلاثية نجيب محفوظ، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1984.
- 43. قرانيا محمد، الستائر المخملية، الملامح الأنثوية في الرواية السورية حتى عام 2000، دراسة منشورات إتحاد الكتاب العرب، دمشق ،2004.
  - 44. لحميداني حميد، بنية النص السردي، المركز الثقافي، بيروت، 1991م، ص: 73.
  - 45. مبارك زكي ، التصوف الإسلامي في الأدب و الأخلاق ، دار الجيل، ج1، بيروت ،لبنان.
- 46. مرتاض عبد الملك، في نظرية الرواية، بحث في تقنية السرد، الكويت، مطاع الرسالة، د.ط، 1998.
- 47. مصایف محمد،الروایة العربیة الجزائریة الحدیثة بین الواقعیة و الالتزام الدار العربیة للكتاب، المغرب، دون طبعة.
- 48. معتصم محمد ، الرؤية الفجائعية، الأدب العربي في نهاية القرن و بداية الألفية الثالثة، منشورات الاختلاف، ط.1، 2003، الجزائر.
  - 49. ملاس مختار، دلالة الأشياء في الشعر العربي الحديث، عبد الله البردوني نموذجا، إصدارات رابطة الإبداع الثقافية، الجزائر.

- 50. نجمى حسن، شعرية الفضاء، المركز الثقافي العربي، بيروت، 2000م، ص: 76.
- 51. هيمه عبد الحميد ، علامات في الإبداع الجزائري، دار هومة للطبع، ط.2، الجزائر.
- 52. وتار محمد رياض ، شخصية المثقف في الرواية العربية، ، منشورات إتحاد الكتاب العرب، سورية، 1999.
- 53. يقطين سعيد، انفتاح النص الروائي، ط2، المركز الثقافي العربي للنشر، الدار البيضاء-المغرب.
  - 54. اليوسفي محمد لطفي، الشعر و الشعرية، الدار العربية، تونس، د.ط، 1992.

### المراجع المترجمة:

- 1. بارت رولان، لذة النص، تر، منذر عياشي، مركز الإنماء الحضاري، سوريا، ط2، 2002.
- 2. بارت رو لان، درجة الصفر للكتابة، تر،:محمد نديم خفشة، مركز الإنماء الحضاري، سوريا، ط.1، 2002.
  - آلان روب جرييه ، نحو رواية جديدة ، ترجمة، مصطفى إبراهيم مصطفى، دار المعارف،

### مصر..

4. بوتور ميشال، بحوث في الرواية الجديدة ،تر، فريد أنطونيوس، منشورات عويدات،بيروت،

- ط.2، 1982
- تودوروف تزفيطان، الشعرية، تر: شكري المبخوت و رجاء سلامة، دار توبقال للنشر،
   الدار البيضاء، المغرب، ط.2، 1990.
- كوين جون،النظرية الشعرية، بناء لغة الشعر،ج/1، تر،أحمد درويش،دار غريب للطباعة والنشر و التوزيع، القاهرة،2000.

### المراجع الأجنبية:

- 1. Barthe Roland, le degré zéro de l'écriture, Paris, 1972
  - 2. Genette G., figure III seuil, Paris, 1972.
- 3. Grillet A. Robbe .Pour un nouveau roman .Edi.Gallimard.1972.

### المجلات و الدوريات

1- تجليات الحداثة، شعرية الغياب و جمالية الفراغ الباقى، يوسف أحمد.

- 2- تجليات الحداثة، مجلة يصدرها معهد اللغة العربية و آدابها، جامعة وهران، العدد 03، 1994.
  - 3- جريدة الخبر، الجزائر، 13ديسمبر 2004.
  - 4- جريدة الخبر، الجزائر، 22سبتمبر 2005.
  - 5- جريدة الزمان، العراق، العدد ،1373. تاريخ 2002/11/25.
    - 6- جريدة اليوم ، الجزائر ، 17 أكتوبر 2005.
  - 7- عمان، مجلة ثقافية شهرية، أمانة عمان الكبري، العدد 125.
  - 8- عمان، مجلة ثقافية شهرية، أمانة عمان الكبرى، العدد 128.
  - 9- مجلة أقلام الثقافية، شاملة و متنوعة، فلسطين، موقع منتديات مكتوب.
    - 10 مجلة التبيين، الجاحظية، الجزائر، العدد، 15، السنة ،2000.
  - 11 مجلة الثقافة و الثورة، الجزائر، ديوان المطبوعات الجامعية، دع، دت، دس.
    - 12- مجلة الحوار المتمدن، الكويت، العدد 1167، سنة 2005.
    - 13- مجلة الصحيفة الشعبية، مستقلة و شاملة، العراق، العدد 168.
  - 14- مجلة الكاتب العربي، اتحاد الكتاب العرب، سوريا، العدد61-62، سنة ،2003
- 15- مجلة الموقف الأدبي، العدد 306، إتحاد الكتاب العرب، دمشق، العدد 306، تشرين الأول 1996.
- 16- مجلة النقد الأدبي، إتحاد الكتاب العرب، دمشق ، العدد 369، 31 كانون الثاني ، 2002.
  - 17 مجلة اليمامة، السعودية.

### المواقع الإلكترونية:

- موقع إتحاد الكتاب العرب...........www.awu-dam.org.
- موقع منتدى مجلة أقلام ...... www.Aklaam.net
- موقع مجلة الثقافة الكويتية......

### مخطوط:

محاضرتان: للأستاذ الدكتور بشير بو يجرة محمد "أزمة الهوية أم عبثية الراهن في رأس المحنة" و الدكتور حسين فيلا لي "التوازي و لعبة المرآة في الرماد الذي غسل الماء" في ملتقى الرواية حول "راهن الرواية و رواية الراهن"، سطيف أيام (01،00، مايو 2006.

## فهرست الموضوعات

## خمرسج الموضوعات

|          | قدمه                                               |
|----------|----------------------------------------------------|
| 02       | المدخل                                             |
|          | الفصل الأول: البناء الروائي                        |
| 07       | 1. بناء الشخصيات                                   |
|          | 1- الشخصية كمرتكز للحفاظ على الهوية                |
|          | 2- الشخصية و عبث الآخر بهويتها                     |
|          | 3- الرؤية البرجوازية، و تأثيراتها على الشخصية      |
| 16       | 4- شخصية المرأة، زوجة، حبيبة، مومسا                |
| 21       | 5- شخصية المثقف، صوت بلا صدى                       |
|          | - دلالة الشخصية                                    |
| 28       | - رمزية الأسماء في سرادق الحلم و الفجيعة           |
|          | ـ رمزية الأسماء في رأس المحنة                      |
|          | - رمزية الأسماء في الرماد الذي غسل الماء <u> </u>  |
|          | - تنوع منظومة الأسماء في النصوص الجلاوجية <u> </u> |
|          | 2. البناء الزمني                                   |
|          | - البنية الزمنية الخارجية                          |
|          | - البنية الزمنية الداخلية                          |
|          | أ. الخلاصة                                         |
| 41       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •            |
|          | ج الحذف                                            |
|          | د المشهد                                           |
| 44       |                                                    |
| 44       | ······································             |
|          | - محورية الفضاء<br>                                |
|          | - دلالات الفضاء<br>" تا الدينات                    |
| 52       |                                                    |
| 52<br>52 |                                                    |
|          | ب المتن                                            |
|          | - وصف المكان<br>- الأشياء و دلالاتها               |
|          |                                                    |
| 08       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •            |
|          | الفصل الثاني: تحولات الكتابة السردية عند جلاوجي    |
|          | 1- خصوصية التجريب السردي                           |
| 72       |                                                    |
|          | أ. السرد العجائبي                                  |
|          | ب إنحلال الشكل الروائي                             |
| 81       | ج. شعرية الإيقاع                                   |

| 81.                                                                                                                 | 1- الإيقاع الروائي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 83.                                                                                                                 | 2- مستويات الإيقاع في النصوص الجلاوجية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 83.                                                                                                                 | - إيقاع العناوين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                     | ـ إيقاع الإهداءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                     | - إُيقاع الثّنائيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                     | - إُيقاع الأرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                     | - إُيقاع الأزمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                     | - إُيْقَاع الصَّمت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                     | د. شعريَّة اللغة و الانزياح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                     | هـ. الحضور و الغياب النصبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                     | 1- القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                     | 2- التراث العربي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                     | 3- تداخل النصوص الروائية فيما بينها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 105                                                                                                                 | أ. التداخل على مستوى العناوين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 107.                                                                                                                | ب على مستوى الشخصيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 109                                                                                                                 | ج. على مستوى المكان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                     | د. تداخل الإهداء في متن النص الروائي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 110.                                                                                                                | هـ. تداخل القصمة القصيرة مع الرواية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 111.                                                                                                                | -مستويات التناص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                     | 3- فاعلية الذاكرة في الكتابة الروائية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 117.                                                                                                                | أ. إشارات تدل على ثقافة الكاتب العربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 117.                                                                                                                | ب. إشارات تدل على ثقافة الكاتب الغربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 117.                                                                                                                | ب. إشارات تدل على ثقافة الكاتب الغربية الفصل الثالث: الرؤية الفجائعية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 117.<br>121.                                                                                                        | الفصل الثالث: الرؤية الفجائعية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                     | الفصل الثالث: الرؤية الفجائعية<br>1. مفهوم الرؤية الفجائعية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 121.                                                                                                                | الفصل الثَّالثُّ: الرؤية الفجائعية<br>1. مفهوم الرؤية الفجائعية.<br>1- بين الرؤيا والرؤية                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 121.<br>121.                                                                                                        | الفصل الثَّالثُّ: الروية الفجائعية<br>1. مفهوم الروية الفجائعية<br>1- بين الرويا والروية                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 121<br>121<br>121<br>122                                                                                            | الفصل الثالث: الرؤية الفجائعية<br>1. مفهوم الرؤية الفجائعية.<br>1- بين الرؤيا والرؤية<br>أ- الرؤيا.<br>ب- الرؤية                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 121<br>121<br>121<br>122<br>123                                                                                     | الفصل الثالث: الرؤية الفجائعية<br>1. مفهوم الرؤية الفجائعية.<br>1- بين الرؤيا والرؤية<br>أ- الرؤيا<br>ب- الرؤية<br>ج- الفجائعية.                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 121<br>121<br>121<br>122<br>123<br>123                                                                              | الفصل الثالث: الرؤية الفجائعية<br>1. مفهوم الرؤية الفجائعية.<br>1- بين الرؤيا والرؤية<br>أ- الرؤيا<br>ب- الرؤية<br>ج- الفجائعية.                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 121<br>121<br>121<br>122<br>123<br>123<br>123                                                                       | الفصل الثالث: الروية الفجائعية<br>1. مفهوم الروية الفجائعية<br>1- بين الرويا والروية<br>أ- الرويا<br>ب- الروية<br>ج- الفجائعية<br>د- الروية الفجائعية                                                                                                                                                                                                                                   |
| 121<br>121<br>121<br>122<br>123<br>123<br>125<br>127                                                                | الفصل الثالث: الرؤية الفجائعية  1. مفهوم الرؤية الفجائعية 1- بين الرؤيا والرؤية أ- الرؤيا ب- الرؤية ج- الفجائعية د- الرؤية الفجائعية في القصة و الخطاب                                                                                                                                                                                                                                  |
| 121<br>121<br>121<br>122<br>123<br>123<br>125<br>127                                                                | الفصل الثالث: الرؤية الفجائعية 1. مفهوم الرؤية الفجائعية 1- بين الرؤيا والرؤية أ- الرؤيا ب- الرؤيا ج- الفجائعية د- الرؤية الفجائعية 2. أثر الرؤية الفجائعية في القصة و الخطاب 3. توظيف الرؤية الفجائعية                                                                                                                                                                                 |
| 121<br>121<br>121<br>122<br>123<br>123<br>123<br>125<br>127<br>127                                                  | الفصل الثالث: الرؤية الفجائعية 1. مفهوم الرؤية الفجائعية 1- بين الرؤيا والرؤية 1- الرؤيا والرؤية 1- الرؤية 1- الرؤية الفجائعية 2. أثر الرؤية الفجائعية في القصة و الخطاب 3. توظيف الرؤية الفجائعية                                                                                                                                                                                      |
| 121<br>121<br>122<br>123<br>123<br>125<br>127<br>127<br>128<br>128                                                  | الفصل الثالث: الرؤية الفجائعية 1. مفهوم الرؤية الفجائعية. 1- بين الرؤيا والرؤية 1- الرؤيا والرؤية الرؤية ب- الرؤية ج- الفجائعية 2. أثر الرؤية الفجائعية في القصة و الخطاب 3. توظيف الرؤية الفجائعية 1. الحكي المباشر 1. الحكي غير المباشر                                                                                                                                               |
| 121<br>121<br>122<br>123<br>123<br>123<br>125<br>127<br>127<br>128<br>128<br>128                                    | الفصل الثالث: الرؤية الفجائعية 1. مفهوم الرؤية الفجائعية 1- بين الرؤيا والرؤية 1- الرؤيا والرؤية 1- الرؤية 1- الرؤية الفجائعية 2. الرؤية الفجائعية في القصة و الخطاب 3. توظيف الرؤية الفجائعية 1- الحكي المباشر 1- الحكي غير المباشر 2. نموذج(الحياة/الموت) في الخطاب الروائي الجلاوجي                                                                                                  |
| 121<br>121<br>122<br>123<br>123<br>125<br>127<br>127<br>128<br>128<br>129                                           | الفصل الثّالث: الرؤية الفجائعية 1. مفهوم الرؤية الفجائعية 1- بين الرؤيا والرؤية 1- الرؤيا والرؤية 1- الرؤية 1- الرؤية الفجائعية 2. أثر الرؤية الفجائعية في القصة و الخطاب 3. توظيف الرؤية الفجائعية 1- الحكي غير المباشر 2. نموذج(الحياة/الموت) في الخطاب الروائي الجلاوجي 3. نموذج(الحياة/الموت) في الخطاب الروائي الجلاوجي                                                            |
| 121<br>121<br>122<br>123<br>123<br>123<br>125<br>127<br>127<br>128<br>128<br>129<br>130<br>134                      | الفصل الثالث: الرؤية الفجائعية  1. مفهوم الرؤية الفجائعية 1- بين الرؤيا والرؤية 1- الرؤيا 1- الرؤيا 1- الرؤية 1- الرؤية الفجائعية 2. أثر الرؤية الفجائعية في القصة و الخطاب 1- الحكي المباشر 1- الحكي غير المباشر 2. نموذج(الحياة/الموت) في الخطاب الروائي الجلاوجي 1- النموذج 1- النموذج                                                                                               |
| 121<br>121<br>122<br>123<br>123<br>123<br>125<br>127<br>127<br>127<br>128<br>128<br>129<br>130<br>134<br>140        | الفصل الثالث: الرؤية الفجائعية  1. مفهوم الرؤية الفجائعية  1- بين الرؤيا والرؤية  ب- الرؤية  ح- الفجائعية  د- الرؤية الفجائعية  2. أثر الرؤية الفجائعية في القصة و الخطاب  أ- الحكي المباشر  ب- الحكي عير المباشر  2. نموذج(الحياة/الموت) في الخطاب الروائي الجلاوجي  النموذج  الحب                                                                                                     |
| 121<br>121<br>122<br>123<br>123<br>123<br>125<br>127<br>127<br>128<br>129<br>130<br>134<br>140<br>142               | الفصل الثالث: الرؤية الفجائعية 1. مفهوم الرؤية الفجائعية 1- بين الرؤيا والرؤية 1- الرؤيا 2. الرؤية الفجائعية 3. أثر الرؤية الفجائعية في القصة و الخطاب 1- الحكي المباشر 1- الحكي عبر المباشر 2. نموذج(الحياة/الموت) في الخطاب الروائي الجلاوجي 1- الموذج 1- الموذج 1- الموذج 1- الموذة                                                                                                  |
| 121<br>121<br>122<br>123<br>123<br>123<br>125<br>127<br>127<br>128<br>128<br>128<br>129<br>130<br>140<br>142<br>143 | الفصل الثالث: الرؤية الفجائعية  1. مفهوم الرؤية الفجائعية  1. بين الرؤيا والرؤية  ب- الرؤية  ب- الرؤية  د- الرؤية الفجائعية  د- الرؤية الفجائعية  2. أثر الرؤية الفجائعية في القصة و الخطاب  أـ الحكي المباشر  ب- الحكي غير المباشر  ب- الحكي غير المباشر  2. نموذج(الحياة/الموت) في الخطاب الروائي الجلاوجي  بالموذج  د- النموذج  د- النموذج  د- المرأة و المدينة  د- المرأة و المدينة |

| 149 | 3. قضية الإرهاب                   |
|-----|-----------------------------------|
|     | 4. رؤية الكَاتَب الفجائعية        |
|     | أ. من خلال الزمن                  |
|     | ب من خلال الشخصيات                |
|     | ج. من خلال الفضاء                 |
|     | من خلال اللغة<br>د. من خلال اللغة |
|     | الخاتمة                           |
|     | فهرست المصادر و المراجع           |
| 170 | فهرست الموضوعات                   |
|     |                                   |